

سید محمد مرتضی  
العرفون  
جلد سوم

سیف نظر اسلام شیخ الایمداد  
علی‌اکرم علی صاحب

محمد فوزیه حمزه  
بلال رفع، الامور

فَوْنَقَ الْمُصَبِّعُونَ إِلَيْهِمْ مُعْتَدِلَةُ الْأَيْمَانِ فِي الْجَسَدِ  
 فَوْنَقَ أَمَّ زَيْنُ الْعَابِدِينَ هُنَّ تَرْجِمَةً  
 حَرَثَتْ أَمَّ زَيْنُ الْعَابِدِينَ فِي الْأَوْزَنَ نَفْرَايَا مُبَرِّكَةً قَامَ يَانَ  
 مِنْ يَسَا هِيَ بِسِيَارَةِ كَارَادِيِّ كَهْ جَمِيْنِ بُلْجَيَا لَهْ كَافَرَاهِ جِنْ كَيْ  
 مُبَرِّكَسَتَے جَانَ الْأَخْيَارِ صَنْفَرَ شَغْ صَدَوقَ مُغَرَّبَ ۱۳۷۷، الْفَصْلُ الْأَخْدَى وَالْسَّبْعُونُ فِي الصَّبَرِ

# مُؤْمِنَةٌ فِرَاتٌ

جلد سوم

- \* باب اول: ساتم کے بیان میں
- \* باب دوم: ام و صحابہ کے جواب میں

قالیقے

مَنَاظِرُ إِسْلَامٍ شِخْ الْحَدِيثِ مُولَانَا مُحَمَّدٌ عَلَى مُعْذَنَظِ الْعَالَمِ

اَهْكَبَنَّهُ رَوْهَ حَسِيْبَيْهُ، جَاءَ رَوْيَسَ شَهَادَةً، رَوْهَ طَلْبَهُ اَمِيرَ بَلَانَجَ لَهْ مَوْنَعَ

## جملہ حقوق بحق مصنف محفوظ

نادر کتابیں: — فقہ محرفیہ جلد سوم

مسند فتنہ: — محقن الاشکان شیخ الحدیث علیہم السلام علیہ السلام

ناظر اعلیٰ ہامد رسولی شیرازی بلال گنج لاہور

کتابیت: راجح محمد صدیق حضرت کیلیانی الشریف شیخ زوجہ

قیمت: ۱۱۰ روپے

مضبوط: مام جسیل پرنسپل لاہور

من طباعت: اپریل ۱۹۹۰ء

### اہم اشکروں تکمیل نعمت

عمر ۵۵ سال سے فیر کی آرزوئی کو نہ سب شید کی تردید پایا کہ جام کتاب بھی  
جائے۔ جوان کے تمام نظریات بالکل کے محققانہ در پرشتمان ہو۔ مگر ایک تو دس و تینیں اور  
درست کی ذمہ داریوں کی مصروفیت اور دروس رسمیت پر محبہ اپنے صاحب قلم نہ ہونے کا بھی خیال تھا۔  
ان حالات میں اللہ تعالیٰ نے میری رہنمائی فرمائی کہ مارف کامل مولانا فضل الرحمن صاحب مدفن  
اور قبل عالم بیدی، مرشدی، سید محمد باقر علی شاہ صاحب کی مخصوص دعاویں کے بسا رے اپنی آرزو  
کی تکمیل کے لیے ۱۲ اربیں اول ۱۳۷۳ھ کو بیڑا اٹھایا۔ اور ستم رمضان المبارک ۱۳۷۴ھ تک ضمیم جدید  
اس کو موضع پر مکمل کر کے فراغت پائی۔ والحمد لله رب العالمین

(۱) جلدین تکمیل جزء ۲۔ جلدین تکمیل جزء ۳۔ جلدین تکمیل جزء ۴۔ جلد میزان المکتب۔ ۱۔ جلد میزان مساویہ کا ملی معاشر  
ابعد زمانیں فی ریمان ایوین کریں (قادیینی سے اتنا ہے کہ زکر کر کے استفادہ کریں) اور ملمعی سکھی مکاہنیتی فرمائی۔

# الْأَهْلَاء

میں اپنی یہ ناچیز تایف ز بدۃ العارفین ججو الکاظمین، میزان  
 ہماناں رحمۃ العالیین حضرت فیض مولانا فضل الرحمن صاحب  
 ساکن مدینہ منورہ، خلف ارشید شیخ العرب الجمیع حضرت  
 قدری مولانا ضیا الدین صاحب، حضرت الڈعا یہ مدفون جنت القیع  
 مدینہ طیبہ، فلیقۃ اعلیٰ حضرت امام الہمنت مولانا احمد رضا  
 خان صاحب فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت عالیہ میں  
 ہدیہ تقیدت پیش کرتا ہوں جن کی دُھا سے فتیرئے اس  
 کتاب کی تحریر کا آغاز کیا۔  
 ۶۔ اگر قبول افہم زبے عز و شرف

نحمد علیٰ مذاہدہ

## الانتساب

میں اپنی اس ناچیز تالیف کو قدوة اس لکھن جماعت الواسیین  
 پیری و مرشدی حضرت قید خواجہ سید نور الحسن شاہ صاحب حرر  
 اللہ علیہ سر کار کیا تو الہ شریف اور نگهدار ناموس اصحاب رسول  
 محمد پا ادا و بخول پیر طریقت را ہبہ بر شریعت حضرت قدر  
 پیر سید محمد باقر علی شاہ صاحب زیر پ بجا واد کیا تو الہ شریف  
 کی ذات گرانی سے منوب کرتا ہوں جن کے روحاںی تصریف  
 سے ہرگئی نعمات پر میری مدد فرمائی۔  
 ان کے طفیل اللہ میری یہ سی مقبول و منید اور میرے یہ  
 ربیعہ بنارت بنائے۔ امین :

احقر العباد

محمد علی عن الدومن



| صفحہ نمبر | عنوان                                                                 | نمبر تھمار |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۲        | بابے اقل                                                              | ۱          |
| ۲۳        | ما تم کے بیان میں                                                     | ۲          |
| ۲۴        | فصل اقل:                                                              | ۲          |
| ۲۵        | ما تم کیا ہے؟ اور اس کی شرعی حدود کیا ہیں                             | ۳          |
| ۲۶        | دلیل ۱:                                                               | ۵          |
| ۲۷        | حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دفت پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا قول فعل | ۶          |
| ۲۸        | دلیل ۲:                                                               | ۶          |
| ۲۹        | دلیل ۳:                                                               | ۸          |
| ۳۰        | ذکورہ تین احادیث نے رج ذیل مسائل ثابت ہوئے۔                           | ۹          |

| نمبر شمار | مصنون                                                                  | صفو تبر |
|-----------|------------------------------------------------------------------------|---------|
| ۱۰        | دلیل عاً:                                                              | ۳۳      |
| ۱۱        | فصل دوم:                                                               | ۳۴      |
| ۱۲        | مرد جہا تم کی زعیمت، اس کے اشیات پر شیخی دلائل اور ان کے دلائل کی وجہت | ۳۵      |
| ۱۲        | دلیل طا:                                                               | ۳۸      |
| ۱۳        | سینہ کوپی اور منیر پر طلاق پنے ارنے کا ثبوت۔                           | ۳۸      |
| ۱۵        | جواب اول:                                                              | ۳۹      |
| ۱۶        | جواب دوم:                                                              | ۴۰      |
| ۱۶        | حاصل کلام:                                                             | ۵۲      |
| ۱۸        | دلیل ٹا:                                                               | ۵۳      |
| ۱۹        | تخصیص آتم حسین علیہ السلام                                             | "       |
| ۲۰        | حاصل دلیل:                                                             | ۵۵      |
| ۲۱        | جواب:                                                                  | "       |
| ۲۲        | اپی عقل کا ہاتم کیجئے۔                                                 | ۵۸      |
| ۲۲        | روایت بخاری کا مطلب۔                                                   | ۴۱      |
| ۲۲        | دلیل ٹا:                                                               | ۶۲      |
| ۲۵        | جواب:                                                                  | ۶۳      |
| ۲۴        | یا استدلال اس طرح درست ہے۔                                             | ۶۷      |
| ۲۶        | دلیل ٹا:                                                               | ۶۸      |
| ۲۸        | رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دفت پر حضرت عائشہ کا ہاتم کرنا۔        | "       |
| ۲۹        | جواب اول:                                                              | ۶۹      |

| نمبر شار | مفتون                               | نمبر نمبر |
|----------|-------------------------------------|-----------|
| ۳۰       | نظر انصاف:                          | ۷۱        |
| ۳۱       | جواب دوم:                           | ۷۵        |
| ۳۲       | دلیل م۵:                            | "         |
| ۳۳       | جواب:                               | ۷۶        |
| ۳۴       | حاصل کلام:                          | ۸۲        |
| ۳۵       | دلیل م۶:                            | ۸۳        |
| ۳۶       | جواب:                               | ۸۶        |
| ۳۷       | ایک و ہسم اور اس کا ازالہ           | ۸۹        |
| ۳۸       | ابوحنفہ لوطابن یکیئے کیسا روایت ہے؟ | ۹۱        |
| ۳۹       | دلیل ع۷:                            | ۹۲        |
| ۴۰       | جواب:                               | ۹۲        |
| ۴۱       | معارف النبوت کیسی کتاب ہے؟          | ۹۳        |
| ۴۲       | دلیل ع۸:                            | ۹۴        |
| ۴۳       | جواب اول اور پیشانی                 | "         |
| ۴۴       | جواب دوم:                           | ۹۶        |
| ۴۵       | جواب سوم:                           | ۹۸        |
| ۴۶       | دلیل م۹:                            | ۹۹        |
| ۴۷       | جواب:                               | "         |
| ۴۸       | دلیل م۱۰:                           | ۱۰۱       |
| ۴۹       | زنجیرزی فرطِ محبت کی علامت ہے۔      | "         |

| صفحہ نمبر | مضمون                                                                                   | نمبر شمار |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۰۳       | جواب :                                                                                  | ۵         |
| ۱۰۵       | امر اقل کی تردید                                                                        | ۵۱        |
| ۱۰۴       | امر دوام کی تردید                                                                       | ۵۲        |
| ۱۱۱       | امر سوم کی تردید<br>نقل کرو تو پوری نقل کرو۔                                            | ۵۳        |
| ۱۱۲       | دلیل ملا :                                                                              | ۵۵        |
| ۱۱۳       | گریز فاطمۃ الزہرا فرم برشد اے احمد                                                      | ۵۶        |
| "         | گریز تقویت بریست                                                                        | ۵۶        |
| ۱۱۴       | گریز رسول خدا برای امام فطیوم                                                           | ۵۸        |
| ۱۱۵       | گریز جناب امیر علیہ السلام بر سین علیہ السلام مقام کر ملا                               | ۵۹        |
| ۱۱۶       | جواب :                                                                                  | ۶۰        |
| ۱۱۷       | انتامی فرض                                                                              | ۶۱        |
| ۱۱۸       | فصل سوم :                                                                               | ۶۲        |
| "         | مر و جشی ماتم کے متلوں قرآن مجید نبی پاک علیہ انصار و سلم اور انہم اہل بیت<br>کے فرمان۔ | ۶۲        |
| ۱۱۹       | ذکر کردہ آیت اور اس کی تفسیر سے درج ذیل امور ثابت ہوئے۔                                 | ۶۳        |
| ۱۲۰       | حاصل کلام :                                                                             | ۶۵        |
| "         | إِنَّا يَلْهُو وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجُعُونَ کاشان نزول                                  | ۶۶        |
| ۱۲۱       | پھیس ہزار روپے العام                                                                    | ۶۷        |
| ۱۲۲       | امراں بیت رضی اللہ عنہم کے فرمان۔                                                       | ۶۸        |

| صفحہ نمبر | مضمون                                                                     | نہر شمار |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۱۳۳       | فیمانِ امام با ترمیٰ اللہ عنہ                                             | ۴۹       |
| ۱۳۴       | ذکر وہ فرمان سے درج ذیل امور ثابت ہوئے۔                                   | ۷۰       |
| ۱۳۵       | فرمانِ امام جعفر صادق رضیٰ اللہ عنہ                                       | ۶۱       |
| ۱۳۶       | فرمانِ بالا سے مندرجہ ذیل امور ثابت ہوئے۔                                 | ۷۲       |
| ۱۳۷       | فرمانِ امام با قریبیٰ اللہ عنہ                                            | ۷۳       |
| ۱۳۸       | اس فرمان سے دو باتیں ثابت ہوئیں۔                                          | ۷۴       |
| "         | امام جعفر صادق رضیٰ اللہ عنہ کا فرمان                                     | ۷۵       |
| ۱۴۰       | امام جعفر صادق رضیٰ اللہ عنہ کا فرمان                                     | ۷۶       |
| "         | فرمانِ امام زین العابدین رضیٰ اللہ عنہ                                    | ۷۷       |
| ۱۴۱       | فرمانِ امام حسین رضیٰ اللہ عنہ                                            | ۷۸       |
| ۱۴۳       | ماتم سے نیکیاں برپا ہو جاتی ہیں۔                                          | ۷۹       |
| ۱۴۴       | امام حسین رضیٰ اللہ عنہ کا فرمان                                          | ۸۰       |
| ۱۴۵       | فرمانِ شیر قدر رضیٰ اللہ عنہ                                              | ۸۱       |
| ۱۴۶       | ملِ المرتفعِ رہ کا ایک اور فرمان                                          | ۸۲       |
| ۱۴۸       | ماتم کے بارے میں ایک سوال اور اس کا جواب                                  | ۸۳       |
| ۱۵۳       | حاصلِ کلام،                                                               | ۸۴       |
| ۱۵۵       | فصل چھارم،                                                                | ۸۵       |
| "         | ماتم کس نے ایجاد کیا؟ اس کا فہمی حکم کیا ہے اور انعام کیا ہوگا سب سے پہلے | ۸۶       |
| "         | ماتم کرنے والا شیطان تھا۔                                                 | ۸۷       |
| ۱۵۶       | امام حسین رضیٰ اللہ عنہ پر ماتم کی ابتداء زیمنے کی                        | ۸۸       |

| نمبر شمار | مقدمہ                                                                                                 | نمبر شمار |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۵۷       | ہندہ (یزید کی بیوی) نے اپنے خادم (یزید) کے حکم سے امام حسین فی اربعہ کا ماتم کیا۔                     | ۸۸        |
| ۱۵۸       | ماتم کرنے والے پر کفارہ واجب ہے۔                                                                      | ۸۹        |
| ۱۴۰       | (۱) ماتم کرنے کا نجام (عذاب) کیا ہوگا؟<br>(۲) ماتم کرنے کا نجام قبر میں قبلکی سمت سے پھر دیا جائے گا۔ | ۹۰<br>۹۱  |
| "         | (۳) غناہ کرنے والے اور مرثیہ خواں کو قبر سے اندر صادر گئے تھے کہ کس کے اٹھایا جائے گا۔                | ۹۲        |
| ۱۶۱       | (۴) ماتم کی درب سے فرشتے الٰی ڈال کراس کے منزل سے نکالیں گے جبکہ ماتم کی شکل کتے کی ہوگی۔             | ۹۳        |
| ۱۶۲       | بائی عترت                                                                                             | ۹۴        |
| ۱۶۵       | (۱) مروجہ ماتم کرنے والا نیکیاں ضائع کر بیٹھتا ہے۔                                                    | ۹۵        |
| ۱۶۴       | (۲) تو مگر قیامت کے دن پچھے ہوتے تابنہ کا باس پہنایا جائے گا۔                                         | ۹۶        |
| ۱۶۸       | ایک اور سوال                                                                                          | ۹۷        |
| ۱۶۰       | تبذیلہ:                                                                                               | ۹۸        |
| ۱۶۲       | ہنسی الاماں کی عبارات                                                                                 | ۹۹        |
| "         | رسیا کار ماتم کو بروز قیامت کا فراور فاسٹ کہ کر بلا یا جائے گا۔                                       | ۱۰۰       |
| ۱۶۳       | خلاصہ                                                                                                 | ۱۰۱       |
| ۱۶۵       | می افل سین میں جھوٹی روایات اور من گھرت کہا نیاں                                                      | ۱۰۲       |
| ۱۶۶       | خلاصہ                                                                                                 | ۱۰۳       |
| ۱۶۸       | مروجہ ماتم کا رکن عظم غناہ ہے۔                                                                        | ۱۰۴       |
| ۱۸۰       |                                                                                                       |           |

| صفحہ نمبر | مصنفوں                                                         | نمبر شمار |
|-----------|----------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۸۱       | خلاصہ:                                                         | ۱۲۵       |
| ۱۸۴       | محافل سین رضی اللہ عنہ میں غناد کے ساتھ مرثیہ خوانی کا حکم     | ۱۰۴       |
| ۱۸۶       | خلاصہ:                                                         | ۱۰۶       |
| ۱۸۹       | دورِ حاضر میں شبیٰ محافل و مجالس کی حقیقت و کیفیت              | ۱۰۸       |
| ۱۹۱       | الحاصل                                                         | ۱۰۹       |
| ۱۹۳       | فصل پنجم                                                       | ۱۱۰       |
| ۱۱        | دارُحیٰ چٹ مونچھیں دراز سیاہ بیاس کڑے وہے کے ماتیروں کی ٹلات   | ۱۱۱       |
| ۱۹۵       | اور ان کی تردید                                                | ۱۱۲       |
| ۱۹۷       | دارُحیٰ منڈے کو حضرت علی رحمۃ اللہ علیہ مسجد سے نکلوادیا۔      | ۱۱۳       |
| ۱۹۸       | امام رضی اللہ عنہ کی دارُحیٰ فقیری۔                            | ۱۱۴       |
| ۲۰۰       | دارُحیٰ اور مونچھوں کے بارہ میں ارشادِ تبوی                    | ۱۱۵       |
| ۲۰۱       | دارُحیٰ کوٹانے والے مجرموں ہیں                                 | ۱۱۶       |
| ۲۰۲       | دارُحیٰ مونڈے نے پر پوری دیت کی ادائیگی لازم ہے                | ۱۱۷       |
| ۲۰۳       | دارُحیٰ کی مقدار کے متعلق امام جعفر صادقؑ کا فرمان             | ۱۱۸       |
| ۲۰۵       | لبی مونچھیں شیطان کا خیمه ہیں                                  | ۱۱۹       |
| ۲۰۴       | مذکورہ حدیث سے مندرجہ ذمہ امور احتجاج ثابت ہوتے۔               | ۱۲۰       |
| ۲۰۷       | ملحدہ فکریہ:                                                   | ۱۲۱       |
| ۲۱۱       | سیاہ رہماً (بیاس) کے متعلق رسول کریم اور ائمہ اہل بیت کا فرمان | ۱۲۲       |
| ۲۱۳       | تنبیہ و صاححت:                                                 | ۱۲۳       |

| صفحہ نمبر | مضمون                                                                                   | نمبر شمار |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۲۱۴       | مذکورہ صدیت سے درج ذیل امور ثابت ہوئے۔<br>لموت کریہ:                                    | ۱۲۳       |
| "         |                                                                                         | ۱۲۵       |
| ۲۱۸       | لہے کے کڑے وغیرہ پہنا کیا ہے۔<br>لموت کریہ:                                             | ۱۲۶       |
| ۲۲۱       |                                                                                         | ۱۲۷       |
| ۲۲۳       | شیخ حضرات کے لیے نماز کی تھی<br>مذکورہ روایات سے مندرجہ ذیل امور ثابت ہوئے۔             | ۱۲۹       |
| ۲۲۹       | لموت کریہ:                                                                              | ۱۳۰       |
| ۲۳۰       | فصل ششم:                                                                                | ۱۲۱       |
| ۲۳۱       | تعزیہ کی تائیخ لبجا دا وزاس کی شرعی حیثیت اور گھوڑا انکالنے کی حقیقت<br>اور ان کے احکام | ۱۳۲       |
| ۲۳۲       | مضمون                                                                                   | ۱۲۷       |
| ۲۳۳       | لموت کریہ:                                                                              | ۱۲۵       |
| "         | منہ ما نگنا انعام لو                                                                    | ۱۲۶       |
| ۲۳۵       | اسام تعزیہ اور ان کی تعریف<br>(۱) تعزیہ:                                                | ۱۳۶       |
| "         | (۲) ضریح:                                                                               | ۱۲۸       |
| "         | (۳) مہتدی:                                                                              | ۱۲۹       |
| ۲۳۶       | (۴) ذوالجناح:                                                                           | ۱۳۱       |
| "         | (۵) تابوت:                                                                              | ۱۲۲       |

| نمبر | عنوان                                                                                               | برشار |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ۲۳۶  | علم (۶)                                                                                             | ۱۴۳   |
| "    | براق (۷)                                                                                            | ۱۴۴   |
| "    | تخت (۸)                                                                                             | ۱۴۵   |
| ۲۳۸  | لمسکہ                                                                                               | ۱۴۶   |
| ۲۴۰  | تعزیہ بنانے کی شعری حیثیت                                                                           | ۱۴۷   |
| ۲۴۲  | الحاصلہ                                                                                             | ۱۴۸   |
| "    | تعزیہ پکے بارہ میں حضرت علی رضی کا فرمان                                                            | ۱۴۹   |
| ۲۴۴  | میران کر بلایں گھوڑا موجو دہونے کی حقیقت اور گھوڑا نکالنے کی شعری حیثیت                             | ۱۵۰   |
| ۲۴۶  | دریسہ سے امام حسین رضی اللہ عنہ نے سفر کا آغاز بھی اونٹنی سے کی اور کر بلایں بھی اونٹنی سے بی آترے۔ | ۱۵۱   |
| ۲۵۰  | ذکورہ عبارت سے مندرجہ ذیل امور ثابت ہوئے۔                                                           | ۱۵۲   |
| ۲۵۱  | لمسکریہ:                                                                                            | ۱۵۲   |
| ۲۵۲  | امام حسین کر بلایں اونٹنی پر سے اترے                                                                | ۱۵۳   |
| ۲۵۴  | بِحَائِقٍ وَبِحَالٍ کی تحقیق                                                                        | ۱۵۵   |
| "    | بِحَائِقٍ                                                                                           | ۱۵۶   |
| ۲۵۷  | بِحَالٍ                                                                                             | ۱۵۶   |
| ۲۴۲  | دلل اور ذوالجناح نکالنے کی کوئی کمیابی نہیں                                                         | ۱۵۸   |

| نمبر شمار | مقدمہ                                                                                     | صفحہ نمبر |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱۵۹       | بَابُ دَوْمٍ                                                                              | ۲۴۶       |
| ۱۶۰       | حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے ثابت اتم کے متعلق // خلیفی شیعی کی دغا بازیاں | ۱۶۰       |
| ۱۶۱       | نخبی شیعی کی دغا بازی عبر (۱)                                                             | ۲۴۸       |
| ۱۶۲       | قرآن پڑھوا اور نبی بن جاؤ                                                                 | //        |
| ۱۶۳       | جواب اول:                                                                                 | ۲۴۹       |
| ۱۶۴       | حدیث بالا کا پہلا راوی محمد بن علی ضعیف مکار در موضع احادیث روایت کرنے والا ہے۔           | ۲۶۱       |
| ۱۶۵       | مذکورہ حدیث قلعہ اب لایم مطہی نے گڑھی اور یہ کذاب تھا۔                                    | ۲۶۳       |
| ۱۶۶       | معترض کرنے والائیں علی اور نبی کا درم حاصل کر لیتا ہے                                     | ۲۶۶       |
| ۱۶۷       | بعقول شیعہ امام جعفر صادق رضتے متعدد درست کی اجادت دی۔                                    | ۲۶۹       |
| ۱۶۸       | بعقول شیعہ شادی شدہ عورت سے بھی امام جعفر رضتے متعدد کرنے کی اجازت                        | ۲۸۰       |
| ۱۶۹       | بعقول شیعہ فاسق فاجرہ سے بھی امام جعفر نے متعدد کرنے کی اجازت دے دی۔                      | ۲۸۱       |
| ۱۷۰       | بعقول شیعہ نظرتیہ اور سیدیہ سے بھی امام موصوف نے بھی متعدد کی اجازت دی۔                   | ۲۸۲       |
| ۱۷۱       | بعقول شیعہ امام جعفر صادق کے ہاں متعدد کیے نگواہی نہ اعلان                                | ۲۸۲       |

| نمبر | مختصر                                                                                                              | صفحہ |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۸۳  | مشی بھر گندم کے عوف بھی متعدد کر سکتے ہیں۔ امام جعفر                                                               | ۱۷۲  |
| ۲۸۴  | متعد فالص زتا ہے اور راگر نہیں تو مد ہب شیعہ کے مطابق دنیا یہ سر سے زنا کا و جو دری نہ                             | ۱۷۵  |
| ۲۸۴  | نجفی شیعی کی دغا بازی نمبر                                                                                         | ۱۷۶  |
| "    | اہل ست پر لازام کو وہ ذکر ہیں ممنوع سمجھتے ہیں۔                                                                    | ۱۷۷  |
| ۲۸۸  | جواب اقبال                                                                                                         | ۱۷۸  |
| ۲۹۰  | امام غزالی کا مقصد یہ ہے کہ صحوفی روایات سے ذکر حسین نہ کہا جائے۔                                                  | ۱۷۹  |
| ۲۹۲  | امام غزالی کی عبارت سے نجفی شیعی کی دھوکہ دھی کی اصل بنیاد                                                         | ۱۸۰  |
| ۲۹۵  | جواب دوم:                                                                                                          | ۱۸۱  |
| ۲۹۶  | شیعہ مجتہد کا فتویٰ                                                                                                | ۱۸۲  |
| "    | امام بن حنفی کے ذکر کے دوران غنا، زهر کرنا اور منزہ پینا حرام اور شیطانی عمل ہے۔                                   | ۱۸۲  |
| ۲۹۸  | لبرول شیعہ مجتہد غلط اور صحبوٹے واقعات کے ذریعہ شہادت حسین کو بیان کرنا اپنی ماں سے ستر مرتبہ زنا کرنے سے بدتر ہے۔ | ۱۸۳  |
| ۳۰۱  | نجفی شیعی کی تیسری دغا بازی                                                                                        | ۱۸۵  |
| "    | ناصیبی (سنی) قتل حسین پر خوشی کرتے ہیں۔ اور شیعہ ماتم                                                              | ۱۸۶  |
| ۳۰۳  | جواب                                                                                                               | ۱۸۷  |
| ۳۰۳  | ناصیبی کون ہیں۔                                                                                                    | ۱۸۸  |
| ۳۰۸  | البدا یہ کی اصل عبارت جس سے دھوکہ دیا گیا۔                                                                         | ۱۸۹  |

| صفحہ قبر | مضمون                                                                                    | نمبر شمار |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۳۱۲      | لمسکرہ                                                                                   | ۱۹۰       |
| ۳۱۵      | غم میں کا انوکھا طریقہ                                                                   | ۱۹۱       |
| ۳۱۶      | غلاصہ                                                                                    | ۱۹۲       |
| ۳۱۸      | نجفی شیعی کی جو حقیقی دغا بازی                                                           | ۱۹۳       |
| "        | یادگین میں اتم کے بجائے قرآن خوانی کرنا سنت یزید ہے۔                                     | ۱۹۴       |
| ۳۲۰      | جواب اول                                                                                 | ۱۹۵       |
| ۳۲۱      | یوم عاشورہ پر قرآن خوانی سنت شبیری ہے۔ اور اتم کرنا بے صبری سے کام لینا طریقہ شیطانی ہے۔ | ۱۹۶       |
| ۳۲۶      | لمسکرہ                                                                                   | ۱۹۷       |
| ۳۲۸      | اعترافِ حقیقت                                                                            | ۱۹۸       |
| ۳۳۰      | غلام میں نجفی کی پانچویں دغا بازی                                                        | ۱۹۹       |
| "        | وفات سیدہ فاطمہ رضا پر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا صبرہ کرنا                                | ۲۰۰       |
| ۳۳۵      | جواب اول:                                                                                | ۲۰۱       |
| "        | کی حضرت ملی بے صبرے آدمی تھے؟                                                            | ۲۰۲       |
| ۳۳۶      | جواب دوم:                                                                                | ۲۰۳       |
| "        | نحو البلاذر کی عبارت نقل کرنے میں شیاست                                                  | ۲۰۴       |
| ۳۳۹      | لمسکرہ                                                                                   | ۲۰۵       |
| ۳۴۱      | نجفی کی طرف سے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا سیدہ فاطمہ زہراؑ پر اتم کرنے کا ثبوت             | ۲۰۶       |
| ۳۴۲      | جواب اول:                                                                                | ۲۰۷       |

| صفحہ نمبر | مضمون                                                                 | تیرشمار |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| ۳۴۲       | این اور حین کا معنی کتب لفظ سے                                        | ۲۰۸     |
| ۳۴۳       | عربی دلکشی                                                            | ۲۰۹     |
| ۳۴۵       | جواب دو:                                                              | ۲۱۰     |
| "         | مردی الزہب شیعوں کی اپنی کتاب ہے۔                                     | ۲۱۱     |
| ۳۵۰       | علام حسین تبغی شیعی کی تبغی دغا بازی                                  | ۲۱۲     |
| "         | جواب                                                                  | ۲۱۳     |
| ۳۵۲       | تبغی شیعی کی ساتوں دغا بازی                                           | ۲۱۴     |
| "         | حضرت ابو بکر رضی کے بیٹے پر بیری عائشہ کا جزع کرنا                    | ۲۱۵     |
| ۳۵۳       | جواب اول                                                              | ۲۱۶     |
| "         | ذکرہ حوالہ کی سند غیر معروف ہے۔                                       | ۲۱۷     |
| ۳۵۴       | جواب دو:                                                              | ۲۱۸     |
| "         | اس کی غیر معروف سند میں امل راوی شید تھے۔                             | ۲۱۹     |
| ۳۵۵       | جواب سوم:                                                             | ۲۲۰     |
| "         | جواب چہارم:                                                           | ۲۲۱     |
| ۳۵۶       | جواب پنجم:                                                            | ۲۲۲     |
| "         | لنظر جزع کا معنی مرد جمام نہیں                                        | ۲۲۳     |
| ۳۵۹       | امام جعفرؑ نے مرد جمام کو ناجائز قرار دیا ہے                          | ۲۲۴     |
| ۳۶۲       | تبغی شیعی کی آٹھویں دغا بازی                                          | ۲۲۵     |
| "         | حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قول ہے دفت بندی پر صبر نہیں<br>چاہئے۔ | ۲۲۶     |

| میز شمار | مضمون                                                                           | صفحہ |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۲۲۶      | جوایہ اول                                                                       | ۳۴۹  |
| ۲۲۸      | تذکرہ المخواص کی عبارت نقل کرنے میں خیانت                                       | "    |
| ۲۲۹      | لوفت کریہ                                                                       | ۳۴۶  |
| ۲۳۰      | جوایہ دوم                                                                       | ۳۶۰  |
| ۲۳۱      | تذکرہ المخواص کا مصنف سنی نہیں شیعہ ہے۔                                         | "    |
| ۲۳۲      | لفظ بقا و اور جزع کے متعلق ایک تفہیق میں اور مصدرہ فاٹلہ<br>خلاصہ:              | ۳۷۲  |
| ۲۳۳      | غلام سین بھی کی نویں دغا بازی                                                   | ۳۷۹  |
| ۲۳۵      | ملّا غلام رسول نارووالی کی عیاری                                                | "    |
| ۲۳۶      | آدم و حوا کا فوض                                                                | ۳۸۰  |
| ۲۳۷      | جوایہ                                                                           | ۳۸۱  |
| ۲۳۸      | دغا بازی نمبر ۱                                                                 | ۳۸۲  |
| ۲۳۹      | ماتم سے منع کرنے والی روایت کو ملا باقر محلی معتبر و تجھی ضعیف<br>قرار دیتا ہے۔ | "    |
| ۲۴۰      | دغا بازی نمبر ۲                                                                 | ۳۸۴  |
| ۲۴۱      | دغا بازی نمبر ۳                                                                 | ۳۸۸  |
| ۲۴۲      | دغا بازی نمبر ۴                                                                 | ۳۸۹  |
| ۲۴۳      | تاریخ یعقوبی کو اہل سنت کی کتاب قرار دینا بڑی دھوکہ بازی ہے                     | "    |
| ۲۴۴      | شرم تم کو مجھ نہیں آتی۔                                                         | ۳۹۰  |
| ۲۴۵      | دغا بازی نمبر ۵                                                                 | ۳۹۲  |

| مصنون                                                             | نمبر شمار | مصنون                                                             |
|-------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| حضرت ابو بکر صدیق پر امام المؤمنین بی بی عائشہ کا نوصر            | ۲۲۶       | حضرت ابو بکر صدیق پر امام المؤمنین بی بی عائشہ کا نوصر            |
| نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر سیدہ زہرا کا نوصر                  | ۲۲۷       | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر سیدہ زہرا کا نوصر                  |
| جناب امام حسین کا نوصر کرنا۔                                      | ۲۲۸       | جناب امام حسین کا نوصر کرنا۔                                      |
| جوابیہ اول:                                                       | ۲۲۹       | جوابیہ اول:                                                       |
| سیدہ عائشہ کے ماتم کی روایت کئی لمحات سے ضعیف ہے۔                 | ۲۵۰       | سیدہ عائشہ کے ماتم کی روایت کئی لمحات سے ضعیف ہے۔                 |
| جوابیہ دوم:                                                       | ۲۵۱       | جوابیہ دوم:                                                       |
| خلاصہ کلام                                                        | ۲۵۲       | خلاصہ کلام                                                        |
| غلام سین خبفی کی پندرھویں دفابازی                                 | ۲۵۳       | غلام سین خبفی کی پندرھویں دفابازی                                 |
| قتل حسین کی خبر پر مریزیں آر بی ہاشم نے توہہ کہا اور اموی امیر نے | ۲۵۴       | قتل حسین کی خبر پر مریزیں آر بی ہاشم نے توہہ کہا اور اموی امیر نے |
| اسے قتل عثمان کا مدلول قرار دیا                                   | ۲۵۵       | اسے قتل عثمان کا مدلول قرار دیا                                   |
| جوابیہ:                                                           | ۲۵۶       | جوابیہ:                                                           |
| غلام حسین خبفی کی دفابازی نمبر ۱۶                                 | ۲۵۷       | غلام حسین خبفی کی دفابازی نمبر ۱۶                                 |
| فضل حق کا ذکر فو ص منور نہیں ہے۔                                  | ۲۵۸       | فضل حق کا ذکر فو ص منور نہیں ہے۔                                  |
| جوابیہ:                                                           | ۲۵۹       | جوابیہ:                                                           |
| غلام سین خبفی کی دفابازی نمبر ۱۷                                  | ۲۶۰       | غلام سین خبفی کی دفابازی نمبر ۱۷                                  |
| امام جعفر اپنی اولاد کے فوت ہونے پر سال سال تک نوحہ               | ۲۶۱       | امام جعفر اپنی اولاد کے فوت ہونے پر سال سال تک نوحہ               |
| کرتے تھے۔                                                         | ۲۶۲       | کرتے تھے۔                                                         |
| شیدہ مذہب میں نوصر کا جواز                                        | ۲۶۳       | شیدہ مذہب میں نوصر کا جواز                                        |
| جوابیہ اول                                                        | ۲۶۴       | جوابیہ اول                                                        |
| معجز لفظ نوصر دلیل ماتم نہیں                                      | ۲۶۵       | معجز لفظ نوصر دلیل ماتم نہیں                                      |

| صفحہ فہرست | مضمون                                                          | نمبر شمار |
|------------|----------------------------------------------------------------|-----------|
| ۳۰۴        | جواب دوم:                                                      | ۲۶۲       |
| "          | اس روایت کا راوی بقول شیخ کافر ہے                              | ۲۶۵       |
| ۳۱۰        | لمسکری                                                         | ۲۶۶       |
| ۳۱۱        | جواب سوم:                                                      | ۲۶۷       |
| ۳۱۳        | غلام حسین نعمی کی دغا بازی نمبر ۱۸                             | ۲۶۸       |
| "          | حضرت امام المؤمنین کے گھر ڈھول پر ندربہ جواہ                   | ۲۶۹       |
| ۳۱۴        | جواب                                                           | ۲۷۰       |
| "          | ندربہ کا معنی ہے میت کے محاسن بیان کرنا تاکہ مرد بہ ماتم کرنا۔ | ۲۷۱       |
| ۳۱۸        | نقٹ                                                            | ۲۷۲       |
| ۳۲۰        | دغا بازی نمبر ۱۹                                               | ۲۷۳       |
| "          | حضرت عمر نے مارا بھی خود اور رودئے بھی خود                     | ۲۷۴       |
| ۳۲۱        | جواب:                                                          | ۲۷۵       |
| ۳۲۲        | قاتلان سین، یہی شیعہ تھے۔                                      | ۲۷۶       |
| ۳۲۵        | دغا بازی نمبر ۲۰                                               | ۲۷۷       |
| "          | غائریں حضرت ابو بکر صدیق رضی کا رونا                           | ۲۷۸       |
| ۳۲۶        | جواب:                                                          | ۲۷۹       |
| ۳۲۷        | دغا بازی نمبر ۲۱                                               | ۲۸۰       |
| ۳۲۸        | جواب                                                           | ۲۸۱       |
| ۳۲۹        | دغا بازی نمبر ۲۲                                               | ۲۸۲       |
| ۳۳۱        | جواب                                                           | ۲۸۳       |

| نمبر شمار | مضمون                                                                      | نمبر فہرست |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|------------|
| ۲۸۴       | دغا بازی نمبر ۲۳                                                           | ۲۳۳        |
| ۲۸۵       | امیر حمزہ پر رونے والی عورتوں کے یہ بھی علیہ السلام کی دعا۔                | "          |
| ۲۸۶       | جواب اقل:                                                                  | ۲۳۹        |
| ۲۸۷       | جواب دوم:                                                                  | "          |
| ۲۸۸       | لمکن کریہ                                                                  | ۲۳۶        |
| ۲۸۹       | دغا بازی نمبر ۲۳                                                           | ۲۳۹        |
| ۲۹۰       | جواب                                                                       | ۲۳۰        |
| ۲۹۱       | فوٹ                                                                        | ۲۳۳        |
| ۲۹۲       | دغا بازی نمبر ۲۵                                                           | ۲۳۲        |
| ۲۹۳       | حرمت ماتم پر کوئی آیت موجود نہیں                                           | "          |
| ۲۹۴       | جواب                                                                       | ۲۳۵        |
| ۲۹۵       | جواب اقل:                                                                  | ۲۳۷        |
| ۲۹۶       | شہادت گین اگر شہادت رسول کی قرع مانتے ہو تو رسول کا اتم کیوں<br>نہیں کرتے۔ | ۲۳۶        |
| ۲۹۷       | جواب دوم:                                                                  | ۲۳۷        |
| ۲۹۸       | ردِ ماتم پر قرآن سے آیات                                                   | ۲۳۷        |
| ۲۹۹       | لمکن کریہ                                                                  | ۲۵۲        |
| ۳۰۰       | دغا بازی ۲۶                                                                | ۲۵۵        |
| ۳۰۱       | جواب:                                                                      | ۴۵۶        |
| ۳۰۲       | حرمت جزع والی روایت کارادی رہیل ابن زیاد اثنا ہے۔                          | ۲۵۸        |

| نمبر | مضمون                                                                 | نمبر |
|------|-----------------------------------------------------------------------|------|
| ۳۵۸  | گرید کی حرمت کارادی (جرج مانی) ثقہ ہے۔                                | ۳۰۲  |
| ۳۶۰  | ران پیٹنے کی حرمت والا رادی (اسما علی بن ابی زیاد کوئی) ثقہ ہے۔       | ۳۰۳  |
| ۳۶۲  | برمان والی روایت کارادی (سلمی بن الخطاب) ثقہ ہے۔                      | ۳۰۵  |
| ۳۶۴  | لمزکریہ                                                               | ۳۰۶  |
| ۳۶۶  | توٹ                                                                   | ۳۰۷  |
| "    | دعا بازی نمبر ۲۷                                                      | ۳۰۸  |
| "    | نی صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلامی رضی اللہ عنہا کو مجلسِ ماتم میں بھیجا | ۳۰۹  |
| ۳۶۷  | جوابِ اقل:                                                            | ۳۱۰  |
| ۳۶۸  | جوابِ دوم:                                                            | ۳۱۱  |
| "    | ہشام ابن عمر کی سارادی ہے۔                                            | ۳۱۲  |
| ۳۶۹  | اسی ردا یست کا درود سارادی رابو حمزہ شماں بھی ضعیف ہے۔                | ۳۱۳  |
| ۳۷۰  | لمزکریہ                                                               | ۳۱۴  |
| ۳۷۱  | دعا بازی نمبر ۲۸                                                      | ۳۱۵  |
| "    | - ران پیٹ کر خون بہانا سنت حضرت آدم ہے                                | ۳۱۶  |
| ۳۷۲  | جوابِ اقل                                                             | ۳۱۷  |
| "    | جوابِ دوم                                                             | ۳۱۸  |
| ۳۷۳  | دعا بازی نمبر ۲۹                                                      | ۳۱۹  |
| "    | ران کا پیٹنا سنت نبوی ہے                                              | ۳۲۰  |
| ۳۷۴  | جوابِ اول                                                             | ۳۲۱  |
| ۳۷۵  | جوابِ دوم                                                             | ۳۲۲  |

| مفتون                                                                | مفتون نمبر | نمبر شمار |
|----------------------------------------------------------------------|------------|-----------|
| مگر یہ استدلال درست مسلم ہوتا ہے۔                                    | ۲۸۰        | ۴۶۳       |
| دغا بازی نمبر ۲                                                      | ۲۸۲        | ۴۶۴       |
| زان پیٹنا سنت حضرت علی علیہ السلام ہے۔                               | 〃          | ۴۶۵       |
| جواب                                                                 | 〃          | ۴۶۶       |
| لوٹ کرہ                                                              | ۲۸۳        | ۴۶۷       |
| دغا بازی نمبر ۳                                                      | ۲۸۵        | ۴۶۸       |
| زان کا پیٹنا سنت صحابہ                                               | 〃          | ۴۶۹       |
| جواب                                                                 | ۲۸۶        | ۴۷۰       |
| دغا بازی نمبر ۴                                                      | ۲۸۹        | ۴۷۱       |
| قرآن میں ہے حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے من پیٹ لیا                    | 〃          | ۴۷۲       |
| جواب                                                                 | 〃          | ۴۷۳       |
| دغا بازی نمبر ۵                                                      | ۲۹۱        | ۴۷۴       |
| وصال بنی پرسیہ ماں شہر کا اور قتل عثمان پر سورتوں کا منہ پیٹنا       | 〃          | ۴۷۵       |
| جواب                                                                 | ۲۹۲        | ۴۷۶       |
| دغا بازی نمبر ۶                                                      | ۲۹۳        | ۴۷۷       |
| ما تم اور صحابہ کے چند عزم احادیث اور اس پر تائیدی حوار بحث کا خلاصہ | 〃          | ۴۷۸       |
| جواب                                                                 | ۲۹۵        | ۴۷۹       |
| دغا بازی نمبر ۷                                                      | ۲۹۶        | ۴۸۰       |
| ما تم الہ بھر رددتی اللہ عنہ                                         | 〃          | ۴۸۱       |
| جواب                                                                 | ۲۹۶        | ۴۸۲       |

| صفحہ نمبر | مقدون                            | نمبر شمار |
|-----------|----------------------------------|-----------|
| ۴۹۹       | دغا بازی نمبر ۳                  | ۳۴۳       |
| "         | ما تم بلال رحم                   | ۳۴۴       |
| "         | جواب                             | ۳۴۵       |
| ۵۰۱       | دغا بازی نمبر ۷                  | ۳۴۶       |
| "         | امام احمد بن حبیل پر کام         | ۳۴۷       |
| ۵۰۲       | جواب                             | ۳۴۸       |
| ۵۰۳       | دغا بازی نمبر ۸                  | ۳۴۹       |
| "         | احمد بن حبیل کے استاد کا ماتم    | ۳۵۰       |
| ۵۰۴       | جواب                             | ۳۵۱       |
| ۵۰۵       | دغا بازی نمبر ۹                  | ۳۵۲       |
| "         | موت عمر فرا پر جنت کا ماتم       | ۳۵۲       |
| ۵۰۶       | جواب                             | ۳۵۳       |
| ۵۰۷       | دغا بازی نمبر ۱۰                 | ۳۵۵       |
| "         | فالد بن ولید پر سات روز ماتم ہوا | ۳۵۶       |
| ۵۰۹       | جواب                             | ۳۵۷       |
| ۵۱۲       | لطف نکری                         | ۳۵۸       |
| ۵۱۳       | دغا بازی نمبر ۱۱                 | ۳۵۹       |
| "         | ما تم اعرابی                     | ۳۶۰       |
| ۵۱۴       | جواب                             | ۳۶۱       |
| ۵۱۶       | دغا بازی نمبر ۱۲                 | ۳۶۲       |

| نمبر | مضمون                                                      | نمبر |
|------|------------------------------------------------------------|------|
| ۵۱۶  | جواب                                                       | ۳۶۲  |
| ۵۱۸  | دغا بازی نمبر ۲۳                                           | ۳۶۳  |
| //   | امام باقر نے اپنے اتم کی وصیت کی اور پسیے دیئے             | ۳۶۵  |
| ۵۱۹  | جواب                                                       | ۳۶۴  |
| //   | ان روایات میں امام سے مراد اہل میت کو کھانا کھلانا ہے      | ۳۶۶  |
| ۵۲۱  | ذکر کردہ احادیث میں موجود لفظ (امام) پر فروع کافی کا حاشیہ | ۳۶۸  |
| //   | مفکریہ                                                     | ۳۶۹  |
| ۵۲۵  | دغا بازی نمبر ۲۴                                           | ۳۷۰  |
| //   | وقت مصیبت سر میں ناک ڈالا نست حضرت مرہے۔                   | ۳۷۱  |
| ۵۲۶  | جواب                                                       | ۳۷۲  |
| ۵۲۹  | دغا بازی نمبر ۲۵                                           | ۳۷۳  |
| ۵۳۰  | جواب                                                       | ۳۷۴  |
| ۵۳۲  | دغا بازی نمبر ۲۶                                           | ۳۷۵  |
| //   | ابا زت امام مظلوم کر جلا                                   | ۳۷۶  |
| ۵۳۳  | جواب                                                       | ۳۷۷  |
| ۵۳۴  | دغا بازی نمبر ۲۷                                           | ۳۷۸  |
| //   | انبیاء اور آئمہ کا امام جائز ہے۔                           | ۳۷۹  |
| ۵۳۵  | جواب                                                       | ۳۸۰  |
| ۵۳۹  | دغا بازی نمبر ۲۸                                           | ۳۸۱  |
| //   | امام میں شرکت حقوق الناس میں سے                            | ۳۸۲  |

| صفحہ نمبر | مضمون                                            | فہرست شمار |
|-----------|--------------------------------------------------|------------|
| ۵۳۰       | جواب                                             | ۲۸۳        |
| ۵۳۶       | دغا بازی نمبر ۳۹                                 | ۳۸۳        |
| ۱         | امام اور علم حسین میں سرمیں فاک ڈالنا سنت نبی ہے | ۳۸۵        |
| ۵۴۶       | جواب                                             | ۳۸۶        |
| ۵۵۰       | دغا بازی نمبر ۵۰                                 | ۳۸۷        |
| ۱۱        | حضرت اولیس قرنی کا خون بہانا                     | ۲۸۸        |
| ۱۱        | جواب                                             | ۲۸۹        |
| ۵۵۳       | دغا بازی نمبر ۵۱                                 | ۲۹۰        |
| ۱۱        | امام زین العابدین کا علم حسین میں گریب چاک کرنا  | ۲۹۱        |
| ۵۵۴       | دغا بازی نمبر ۵۲                                 | ۲۹۲        |
| ۱۱        | امام حسن عسکری کا گریبیان چاک کرنا               | ۲۹۳        |
| ۱۱        | جواب                                             | ۲۹۴        |
|           |                                                  | ۲۹۵        |
| ۵۵۸       | دغا بازی نمبر ۵۳                                 | ۲۹۶        |
| ۱۱        | حضرت ہارون پر موسیٰ کا گریبیان چاک کرنا          | ۲۹۷        |
| ۵۵۹       | جواب                                             | ۲۹۸        |
| ۵۶۱       | دغا بازی نمبر ۵۴                                 | ۲۹۹        |
| ۱۱        | مصیبت میں دوش سے ردا راما تارنا                  | ۳۰۰        |
| ۵۶۲       | جواب                                             | ۳۰۱        |
| ۵۶۳       | دغا بازی نمبر ۵۵                                 | ۳۰۲        |

| صفحہ نمبر | مضمون                                        | صفحہ نمبر |
|-----------|----------------------------------------------|-----------|
| ۵۴۲       | سیاہ پوشی                                    | ۳۰۳       |
| "         | نوت                                          | ۳۰۴       |
| ۵۴۵       | جواب                                         | ۳۰۵       |
| ۵۷۱       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۰۶       |
| "         | تا بوسٹ بنی اسرائیل میں انبیاء کی تشبیہ تھیں | ۳۰۷       |
| "         | جواب                                         | ۳۰۸       |
| ۵۷۲       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۰۹       |
| "         | شریعت کا بانی میں کے گھوڑے کی شبیہہ بنا      | ۳۱۰       |
| ۵۷۵       | جواب اول                                     | ۳۱۱       |
| "         | جواب دوم                                     | ۳۱۲       |
| ۵۷۸       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۱۳       |
| "         | قبر کی شبیہہ اور راس کا چڑھنا                | ۳۱۴       |
| ۵۷۹       | جواب                                         | ۳۱۵       |
| ۵۸۰       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۱۶       |
| "         | جواب                                         | ۳۱۷       |
| ۵۸۱       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۱۸       |
| "         | جواب                                         | ۳۱۹       |
| ۵۸۲       | دغا بازی نمبر ۵                              | ۳۲۰       |
| "         | لوگوں نے امام رضا کی سواری کے قدم چوم لیے    | ۳۲۱       |
| ۵۸۵       | جواب                                         | ۳۲۲       |

| نمبر شار | مضمون                                    | صفحہ نمبر |
|----------|------------------------------------------|-----------|
| ۲۲۳      | کوٹ                                      | ۵۸۵       |
| ۲۲۴      | دغا بازی نمبر ۶۲                         | ۵۸۶       |
| ۲۲۵      | بُنی پاک کے علم کا پھر ریاسیاہ تھا۔      | "         |
| ۲۲۶      | جواب                                     | "         |
| ۲۲۷      | دغا بازی نمبر ۶۳                         | ۵۸۸       |
| ۲۲۸      | جواب                                     | ۵۸۹       |
| ۲۲۹      | دغا بازی نمبر ۶۴                         | ۵۹۱       |
| ۲۳۰      | جواب                                     | "         |
| ۲۳۱      | دغا بازی نمبر ۶۵                         | ۵۹۲       |
| ۲۳۲      | بُنی عالیہ کا جلوس دیکھنا                | "         |
| ۲۳۳      | جواب                                     | ۵۹۵       |
| ۲۳۴      | دغا بازی نمبر ۶۶                         | ۵۹۸       |
| ۲۳۵      | تبر اک ناست عالیہ ہے                     | "         |
| ۲۳۶      | جواب                                     | ۵۹۹       |
| ۲۳۷      | دغا بازی نمبر ۶۷                         | ۶۰۲       |
| ۲۳۸      | لعنت کرنا نست بُنی ہے                    | "         |
| ۲۳۹      | جواب                                     | ۶۰۳       |
| ۲۴۰      | دغا بازی نمبر ۶۸                         | ۶۰۴       |
| ۲۴۱      | دشمنِ اہل بیت پر لعنت در جنت پر تحریر ہے | "         |
| ۲۴۲      | جواب                                     | ۶۰۵       |

| صفحہ نمبر | مضمون                                             | فوجزیہ شمار |
|-----------|---------------------------------------------------|-------------|
| ۴۰۶       | دغا بازی نمبر ۷۹                                  | ۳۲۳         |
| ۴۰۸       | جواب                                              | ۳۲۴         |
| ۴۱۰       | دغا بازی نمبر ۷۸                                  | ۳۲۵         |
| "         | مزادار کا انجام                                   | ۳۲۶         |
| ۴۱۱       | جواب                                              | ۳۲۷         |
| ۴۱۲       | دغا بازی نمبر ۷۹                                  | ۳۲۸         |
| "         | بنی ہاشم کے علاوہ کر بلائیں کیوں شہید ہوا         | ۳۲۹         |
| ۴۱۵       | جواب                                              | ۳۵۰         |
| ۴۱۹       | دغا بازی نمبر ۷۸                                  | ۳۵۱         |
| "         | یزید کے متعلق شیعوں کا عقیدہ                      | ۳۵۲         |
| ۴۲۰       | جواب                                              | ۳۵۳         |
| ۴۲۱       | دغا بازی نمبر ۷۳                                  | ۳۵۴         |
| "         | امام حسین رضی اشعر عنہ کو یزید نے قتل کروایا      | ۳۵۵         |
| ۴۲۲       | جواب                                              | ۳۵۶         |
| ۴۲۳       | کوئی لوگ بجزت خطوط لکھنا                          | ۳۵۷         |
| ۴۲۴       | استی ہزار نے امام کی بیت کری                      | ۳۵۸         |
| "         | ابن زیاد کی دھمکیوں نے پانسہ پٹ دیا               | ۳۵۹         |
| ۴۲۶       | شیعوں نے ہمیں ذلیل و روکایا (حضرت امام حسین)      | ۳۶۰         |
| ۴۲۷       | میدان کر بلائیں اسی ہزار کو فتح کوئی غیرہ نہ تھا۔ | ۳۶۱         |
| ۴۲۹       | دغا بازی نمبر ۷۸                                  | ۳۶۲         |

| نمبر شمار | مضمون                                                | صفحہ نمبر |
|-----------|------------------------------------------------------|-----------|
| ۲۶۲       | اہل سنت یزید پر عنت نہیں کرتے                        | ۴۲۹       |
| ۲۶۳       | جواب                                                 | ۴۳۰       |
| ۲۶۴       | شیعوں کے زدیک یزید نگار حسین ہے۔                     | "         |
| ۲۶۵       | امام حسین کا سر افوار اپنی گود میں رکھ کر یزید پیٹا  | "         |
| ۲۶۶       | امام زین العابدین کے بغیر یزید کھانا نہ کھاتا تھا    | ۴۳۱       |
| ۲۶۷       | دریغہ منورہ والبی پر یزید نے اہل بیت کو بہت سال ریا۔ | ۴۳۲       |
| ۲۶۸       | لخت کریں                                             | ۴۲۲       |
| ۲۶۹       | دغا بازی نمبر ۷۵                                     | ۴۳۳       |
| ۲۷۰       | یزید نے مریمۃ الرسول کو تباہ کیا اور صاحبی چپ رہے۔   | "         |
| ۲۷۱       | جواب                                                 | ۴۲۵       |
| ۲۷۲       | یہ جھوٹ ہے صحابہ نے ہی اس کا مقابلہ کیا              | "         |
| ۲۷۳       | دغا بازی نمبر ۷۶                                     | ۴۳۸       |
| ۲۷۴       | جواب                                                 | "         |
| ۲۷۵       | دغا بازی نمبر ۷۷                                     | ۴۲۳       |
| ۲۷۶       | عثمان غنی کی قیصی کو دیکھ کر لوگ سال بھر روتے رہے۔   | "         |
| ۲۷۷       | جناب عثمان کی قیصی اور داڑھی کی غزاداری سال بھر      | "         |
| ۲۷۸       | جواب:                                                | ۴۲۴       |
| ۲۷۹       | دغا بازی نمبر ۷۸                                     | ۴۲۴       |
| ۲۸۰       | جواب                                                 | ۴۲۸       |
| ۲۸۱       | کوئی بلاد بیل شیعہ ہیں۔                              | "         |
| ۲۸۲       |                                                      | ۴۲۸       |

| صفیل | مضمون                                                         | نمبر شمار |
|------|---------------------------------------------------------------|-----------|
| ۴۲۹  | دغا بازی نمبر ۹                                               | ۳۸۳       |
| "    | جواب                                                          | ۳۸۴       |
| ۴۵۳  | دغا بازی نمبر ۸                                               | ۳۸۵       |
| "    | جواب                                                          | ۳۸۶       |
| ۴۵۶  | دغا بازی نمبر ۸۱                                              | ۳۸۷       |
| "    | جواب                                                          | ۳۸۸       |
| ۴۵۹  | مکاری نمبر ۸۲                                                 | ۳۸۹       |
| "    | گربان پاک کرنا شرعاً جائز نہیں                                | ۳۹۰       |
| ۴۶۱  | دغا بازی نمبر ۸۲                                              | ۳۹۱       |
| "    | حضرت علیؓ نے فرمایا وفت انبی پر صبر اچھا نہیں                 | ۳۹۲       |
| ۴۶۲  | جواب                                                          | ۳۹۳       |
| ۴۶۵  | مروجہ ماتم کے رو بس امام حسین اور ایرانی صدر فامنائی کا فتویٰ | ۳۹۴       |
| "    | یوم عاشورہ نانے کے مرد بھر لیتے غیر اسلامی ہیں۔ (فامنائی)     | ۳۹۵       |
| ۴۶۶  | توضیح                                                         | ۳۹۶       |
| "    | فوٹ                                                           | ۳۹۷       |
| ۴۶۹  | و صاحبت:                                                      | ۳۹۸       |

:



# باب اول

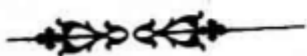
## ماتم کے بیان میں

موجو دہ دور میں اہل سنت و جماعت اور شیعہ حضرات کے درمیان جو سبے ہم نزاعی ہے۔ وہ ماتم ہے۔ یہ عوام کو گراہ کرنے کے لیے شیعوں کے پاس ایک میٹھا زہر ہے۔ اور اکثریت کو جوان کے عقائد سے نا اشناہیں۔ یہ کہا جاتا ہے کہ فوائدِ رسول مقبول، سیدہ خاتون جنت کے بُگر گوشہ حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ اور اپنے بہت سے ساتھیوں کو جس بے دردی سے میدان کر بلایں کہ شہید کیا گیا۔ یہ ایک عظیم اندوہناک واقعہ تھا۔ ایسا واقعہ زمین و آسمان نے نہ اس سے پہلے دیکھا اور نہ تاقیا ماست مگن۔

ان پر جو ظلم رواد کئے گئے۔ اور مظلومانہ طور پر نہیں شہید کیا گیا۔ ان کی شہادت پرغم کا اظہار کرنے کے لیے منہ سپنا، سینہ کو بی کرنا اور خنجڑی ایسی چیزیں ہیں۔ جن سے محبت حسین اور عقیدت شہید کر بلکہ اظہار ہوتا ہے۔ اسی عقیدت و محبت کے پیش نظر تعزیہ لکھنا، نہ دلبناج کی شبیہہ برآمد کرنا اور ان کے غم میں سیاہ کپڑے زیب ان کرنا، بھی مشق میں کی عملی تصریر ہے۔ اور ان اعمال و افعال کو کرنے والا پہنچتی ہے۔ اگرچہ وہ زندگی بھرنماز، روزہ، حج و ذکرۃ و دیگر اعمال صالح نہ بھی کرے۔ تب بھی ایک کی خنشش تھی ہے۔ اور ان اعمال پر مل کرتے کرتے الگ کوئی مر جائے۔ تو وہ شہید ہوتا ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

اندریں حالات میں چاہتا ہوں۔ کراس ہونوچ کو شرمی نقد زگاہ سے واضح کروں تاکہ روزِ رشتن کی طرح بات واضح ہو جائے۔ اور معلوم ہو جائے۔ کہ یہ افعال نہ تو کسی افس

کے پنیبر سے ووٹ پنڈیں رہتے۔ نہ انہوں نے ایسے اعمال و افعال کرنے کا حکم دیا اور نہ کسی صحابی سے ایسی کوئی روایت منتقل ہوئی۔ حتیٰ کہ حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد اپ کی اولاد میں سے کسی امام اہل بیت نے یہ کام نہ کیے۔ بلکہ باقاعدہ ثابت کرتی ہے کہ یہ تمام افعال جوشیوں کی امتیازی حلاست بن کر رہ گئے۔ ان کے بانی مبینی اور اوقیان عال وہ لوگ تھے جو دشمنان حسین اور بد خواهان اہل بیت تھے۔ یہ مسئلہ ماتم چونکہ عوام کی نظر وہ میں سب سے زیادہ متباہز عرف مسند کی شکل اختیار کر چکا ہے۔ اس سے یہ اس کی بھروسہ کر کر دیں گا۔ اور پاچ فصول میں اسے تفصیل سے بیان کروں گا۔ تاکہ کوئی اشکال و تغافل رہے۔



# فصل اول

## ما تم کیا ہے؟ اور اس کی شرعی صد و کیا ہے؟

لفظ ما تم، آتَتَمْ، سے بناتے ہے۔ جس کے ملاد لغت نے چند ایک معانی بیان کیے ہیں۔

### لسان العرب:

الْمَاتَمُ بِمَعْنَى الْمُنَاحَةِ وَالْحُرْزِ وَالثُّوِّ وَالْبُخَاءُ

(لسان العرب جلد ۱۰ ص ۳۴۶ مطبوعہ بیروت بمعجم بدید)

سوگ کرنا، غم کھانا، رونا اور پٹینا ماتم ہے۔

یکن شریعت نے کسی آدمی کی فوتیدگی پر اس کا سوگ مانا، اس پر غلکین ہونا اور انگھوں سے غیر اختیاری طور پر مرنے والے کے فرق میں آنسو بخونا۔ ان اعمال کو کو جائز کیا۔ اور لفظ استھان سے دیکھا ہے۔ بلکہ ان پر ہی عمل کرنے سے اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو اجر و ظیم عطا فرماتا ہے اور یہ اعمال نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ائمہ اہل بیت سے سند طریقے سے کتب صحیح میں موجود ہیں اور ان کے خلاف جزع فزع کرنا خلاف شرع منسوخ ہے اور یہ اس لیے کبھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بیٹے ابراہیم، خلیل اللہ عنہ کے وصال پر آنسو بیا نے اور صبر فرمایا اور اس کے بعد اپنے فرما یا کیری جو میں نے کی ہے یہی سنت ہے اور اس کے خلاف یعنی جزع فزع کرنا اللہ تعالیٰ کے غضب کا سبب ہے تو حاصل کلام یہ ہوا کہ ماتم کے کئی معنی کلام عرب یہ مستعمل میں محو شرعی ماتم انگھوں سے آنسو بھاکر رونا اور صبر کرنا ادا و دیلا اور جزع فزع رونا پڑیا نہیں ہے۔ اب اس کے دلائل ملاحظ فرمائیں۔

## دلیل اعلیٰ

حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ کی وفات پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم

### کا قول و فعل

اماں طوسی:

عن عائشہ قالت لما مات ابراہیم بھی  
النبی علیہ السلام حتیٰ جرت دموعدہ علی  
لحیتہ - فقیل لہ یار رسول اللہ تسلی عن البکاء  
وانت تبکی فقال ليس هذا بحاء انما هذه  
رحمۃ و من لا یرحم لا یزحم

(اماں طوسی جلد اول ص ۲۹۸ /الجزء الثالث)

عشر مطبوع قم طبع جدید)

ترجمہ:

ام المؤمنین سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے۔ فرمایا اپنے  
کو جب حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ کا وصال ہوا تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
روئے حتیٰ کہ اپ کی داڑھی مبارک آنسوؤں سے ترہو گئی۔ اپ  
سے عرض کی گئی یا رسول اللہ اپ تروئے سے منع فرماتے ہیں

اور خود رورہے ہیں۔ آپ نے فرمایا یہ آہ و بکانہیں بلکہ حست ہے اور جو کسی پر حم نہ کرے اُس پر حم نہیں کیا جاتا۔

## دلیل ۲

منہی الامال:

از حضرت صادق (ع) روایت شدہ کہ چون حضرت ابراہیم از دنیا رحلت کر دیاب از دیدہ ہائے مبارک حضرت رسول (ص) فرو ریخت و فرمود کہ دیدہ میگریہ دول اندوہناک مشود و نیگریم چیزے کے باعث غصب پروردگار گرد لپس خطاب با ابراہیم کرد کہ ما بر تو اندوہناک ایم۔ (امہتی الامال مصنفة شیخ عباس قمی جلد اول ص ۱۲۶)

در بیان احوال اقرباء حضرت رسول (ص)

(۲۔ من لا يكفره الغيبة جلد اول ص ۱۱۳۔ باب

في التعزية والجزء عند المصيبة

مطلوب ع تبران (معنی جدید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ نے دنیا سے رحلت فرمائی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک آنکھوں سے انسو بینے گئے۔ اور آپ نے فرمایا کہ آنکھیں پر نہیں اور دل نہیں ناک ہے اور میں نہیں کہتا کوئی پچھجو پروردگارِ عالم کے غصب کے باعث ہو جائے۔ لپس حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ سے مخاطب ہو کر فرمایا ہم تیری وفات پر نکلیں یہیں۔

مذکورہ دونوں حدیثوں سے بھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل واضح ہوا کہ آپ نے اپنے لخت جگر سیدنا ابراہیم رضی اللہ عنہ کی وفات پر اس قدر انسو بھائے کر آپ کی رشی انور تر ہو گئی۔ لیکن آپ نے اپنے صاحبزادے سے مخاطب ہو کر فرمایا کہ میٹا! بتیری جدا فی پر میرا ول غلطین ہے لیکن میں کوئی ایسا فعل (منہ ما تھا پیشنا اور سینہ کو بی کرنا وغیرہ) نہیں کروں گا۔ جو فدائے تعالیٰ کی تاریخی کا باعث ہو، کیونکہ بھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے صاحب کرام کو سینہ کو بی کرنے، بال تو چنے اور دو اور میلا کرنے سے منع فرمایا ہوا تھا اسی لیے بعض احباب کوشک ہوا کہ بھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اہ بکار کو شروع کر دیا ہے حالانکہ آپ نے اس سے منع فرمایا ہوا تھا۔ تو اس پر جب انہوں نے سوال کیا تو آپ نے فرمایا کہ جس روئے سے میں نے منع فرمایا ہے۔ وہ سینہ کو بی کرنا، بال تو چننا اور خسارے پیشنا وغیرہ ہے۔ اور جس طریقہ سے میں رویا ہوں یہ رحمت ہے۔ اور جو رحم نہیں کرتا وہ رحم نہیں کیا جاتا۔

اس سے ثابت ہوا کہ کسی محظوظ اور پیارے کی موت پر انسو بھا کر بونا سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہے اور منہ پیشنا، سینہ کو بی وغیرہ یہ اللہ تعالیٰ کا مغضوب فعل ہے جس سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے۔ لیکن بعض حضرات عام لوگوں کو دھوکا دیتے ہیں کہ ہم ماتم کرتے ہیں یہ حقیقت میں تعزیر ہے کہ جس کا بھی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو حکم دیا ہے۔ اور ہمارے فعل سے آپ نے منع نہیں فرمایا۔ لیکن یہ ان کا دھوکا اور فریب ہے کیونکہ ہم تعزیر کا حکم اور اس کی تعزیر کتب شیعہ سے پیش کرتے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں۔

## ليل

فروع کافی:

عدة من اصحابنا عن سهيل بن زياد عن علي بن الحکم عن سليمان بن عمر والنخعى عن ابي عبد الله عليه السلام قال من أصيـبـ بـ مـصـيـبـةـ فـ لـيـذـ كـرـمـ صـابـهـ بـ الـنـبـىـ صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـوـ فـانـهـ مـنـ اـعـظـمـ المـصـاـبـاتـ .

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۰۰ کتاب الجنائز بباب التعزى  
مطبوعہ تہران طبع جدید)

ترجمہ:

لکھنے اسناد فرمایا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے کہ جس پر کوئی مصیبت آجائے تو وہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی مصیبتوں کو یاد کرے کیونکہ وہ سبے بڑی مصیبت تھی۔

(فروع کافی مترجم جلد سوم مطبوعہ کراچی ص ۱۸۳)

ایضاً:

عن عبد الله بن الوليد الجعفي عن رجل عن ابيه قال لـتـ اـصـيـبـ اـمـيرـ المـوـمنـيـنـ عـلـيـهـ السـلـامـ فـنـىـ الـحـسـنـ الـحـسـيـنـ عـلـيـهـمـاـ السـلـامـ وـهـوـ بـالـمـدـ اـنـ فـلـقـتـاـ قـرـءـ الـحـكـتـابـ قـالـ يـاـ هـاـ مـنـ مـصـيـبـةـ مـاـ اـعـظـمـهـاـ مـعـ انـ رـسـوـلـ اللـهـ صـلـىـ اللـهـ

عليه وآله وسلم قال من أصاب من حمر مصيبة  
فليذكر مصابها في فإنه لن يصاب بمصيبة أعظم  
منها وصدق صلى الله عليه وآله -

(فروع کافی جلد دوم ص ۲۲۰ کتاب الجنازہ باب التعزی

مطبوعہ تہران طبع جدید)

ترجمہ:

دیکھ د اسناد) فرمایا جب امیر المؤمنین علیہ السلام کا انتقال ہوا۔  
تو امام حسن علیہ السلام نے اس کی خبر امام حسین علیہ السلام کے پاس بھیجی۔ جو  
مائن میں تھے جب یہ خبر پہنچی۔ تو فرمایا ہائے کسی بڑی مصیبت  
ہے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جب کوئی مصیبت تم  
پر آئے۔ تو پھری مصیبت کو یاد کریا کرو۔ کہ اس سے بڑی کوئی مصیبت  
نہیں۔ رسول اللہ علیہ وسلم نے پس فرمایا۔

(فروع کافی مترجم جلد سوم ص ۱۸۳ مطبوعہ کراچی)

ایضاً:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ لَنَا أَقِصَّ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَاءَ هُنْرَ  
جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ اللَّهُمَّ مَسْجِحْ  
فِي الْبَيْتِ عَلَيَّ وَفَاطِمَةَ وَالْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ  
عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ  
بَيْتِ الرَّحْمَةِ كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَتْهُ الْمَوْتِ  
وَإِنَّمَا تُؤْفَقُونَ أُجُورَ رَحْمَمَ يَعْمَلُونَ

فَمَنْ رَحِيزَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخَلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ  
فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ إِلَّا مَتَاعٌ الْغَرُورِ إِنَّ  
فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عَزَاءً مِنْ كُلِّ مُصِيبَةٍ وَ  
خَلَقَ مِنْ كُلِّ هَالِكٍ وَدَرَّ كَلِمَاتَ فِي اللَّهِ فَشَفَوْعًا  
وَإِيَّاهُ قَارُجُونُ افِيَّاتَ الْمَصَابَ مِنْ حَرَمِ الشَّوَّابَ  
هَذَا الْآخِرُ وَطَلْبُي مِنَ الدُّنْيَا قَالُوا فَسَمِعْنَا الصَّوْتَ  
وَلَكُرْنَ الشَّخْصَ -

(فرودع کافی جلد سوم ص ۴۲۱ تاب الجنازہ با بیت نزی  
مطبوعہ تہران طبع جدید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کہتے ہیں۔ یہ جب رسول اللہ علیہ وسلم کا  
انقال ہو چکا۔ اور آپ کفن میں بندھتے۔ تو جبریل علیہ السلام حاضر ہوتے  
اس وقت کھڑی حضرت علی، فاطمہ حسن اور حسین رضی اللہ عنہم تھے۔ جبریل  
نے کہا۔ السلام علیکم۔ اسے دارِ محبت کے لئے والو! ہر جان نے  
موت کو چکنا ہے۔ اور تمہیں مکمل طور پر تمہارا اجر و ثواب کل قیامت  
کو دیا جائے گا۔ پھر جس کواں سے دور رکھا گیا۔ اور جنت میں داخل  
کیا گیا۔ وہ یقیناً کامیاب ہوا۔ اور دنیوی زندگی میں دھوکہ کا سامان  
ہے۔ ہر صیبیت میں اللہ کی طرف صبر کے ساتھ رجوع کرنا چاہیئے  
اور ہر ہلاک ہونے والی شئی کا خلیفہ ہے۔ اور ہر گم شدہ چیز کا  
مداوا ہے۔ سر اشد پر وثوق کرو۔ اور اسی کی طرف رجوع کرو۔ صیبیت زدہ  
وہ جو ثواب سے محروم رہا۔ دنیا میں میرا یہ آخری پھیرا ہے۔ ان موجود

حضرت نے کہا۔ ہم نے جہوں کی آواز سنی لیکن اس کا وجود نہ دیکھ پائے۔

### مذکورہ میں احادیث سے درج ذیل مسائل ثابت ہیں

- ۱- مرد جو ماتم جو کبے صبری کا آئینہ دار ہے۔ اس کو تعزیت قرار دینا لغتِ عرب کے ساتھ بہت بڑی زیادتی ہے مشہور کتاب "المنجد" میں ص ۸۰، ۸۱ پر یوں مذکور ہے۔ عَزَّزَنِي، يُعَزِّزَنِي، تَعْزِيزَنِي، تَسْلِي دِيَنَا اور صبر کی تلقین کرنا۔ لغت کے علاوہ ان احادیث میں واضح طور پر اس کی تائید ہے۔ اور شیعہ ترجیح کرنے والوں نے بھی "تعزیت" کا معنی یا ترجمہ "صبر" کیا ہے۔ لہذا ثابت ہوا۔ کہ مرد جو ماتم اور ہے۔ اور تعزیت اور چیز ہے۔ اس یہ شیعوں کے باں مرد جو ماتم کو تعزیت قرار دینا بہت بڑا فریب ہے۔
- ۲- امام حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے والدگرامی کی وفات پر فرمایا۔ اگرچہ ہمارے لیے یہ بہت بڑی مصیبت ہے لیکن ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال شریف کو مد نظر رکھتے ہوئے صبر کرتے ہیں سیکونکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مصیبت سے بڑھ کر کوئی دوسرا مصیبت نہیں ہو سکتی۔ اور آپ کا اس بارے میں اپنا ارشاد گرامی بھی یہی مفہوم رکھتا ہے۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے بھی یہ بات منقول ہے۔ کہ جب کوئی مصیبت چھوٹے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رحلت کی مصیبت کو یاد کر کے صبر کرے۔ توجیب خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور امام حسین رضی اللہ عنہ اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے ارشادات سے یہ ثابت ہوا۔ کہ دنیا میں سب سے بڑی مصیبت کا سامنا حضور کو کرنا پڑتا۔

ڈاکس کے باوجود اپ کا ماتم نہیں کیا گیا۔ لہذا اپ کے سواد و سروں کی بصیرت پر ماہم کرتانا انصافی ہو گی۔ اس لیے ہم کہتے ہیں کہ جس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال شریف پر صبر کیا گیا۔ اسی طرح دیگر حضرات کے وصال کے بعد بھی متعلقین کے لیے صبر سے بڑھ کر کوئی دوسرا طریقہ تعریف نہیں۔

۳۔ حضرت جبریل علیہ السلام نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد حضرت علی فاطر، حسن اور حسین رضی اللہ عنہم سے جو تعریت کی۔ وہ یہ تھی۔ کہ ائمۃ تعالیٰ اُنہیں اس عظیم مصیبت میں صبر کی توفیق مرحت فرمائے۔

دین کا منبع اور احکام الہیہ کے اجراء کا ذریعہ یہ میں ہے۔ ستیاں ہیں یعنی حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسہ، حضرت جبریل امین علیہ السلام اور امام اہل بیت  
رضی اللہ عنہم۔ جب ان مینوں نے کسی بڑی سے بڑی مصیبت پر تعزیت کا  
طریقہ یہ بتالیا۔ کہ صبر کرو۔ تو معلوم ہوا۔ کہ موجودہ ماتم "تعزیت" کے زمرہ میں افضل  
نہیں ہے۔ اس لیے جو لوگ فراستہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ماتم کو تعزیت کا نام  
دیتے ہیں۔ اور پھر ماتم کے ذریعہ آن سے عشق و محبت کا انہصار کرتے ہیں۔  
یہ طریقہ لوگوں کو گمراہ کرنے کا انوکھا طریقہ ہے۔ اور اس طریقہ کی تلقین کرنے  
والان تو بارگاہ نبوی میں مقبول ہو سکتا ہے۔ اور نہ ہی حضرت جبریل امین اس  
کے اس فعل کو پسند کرتے ہیں۔ اور امام اہل بیت تو صبر کرنے والے کے  
پیار ہیں۔

دليں ۲۷

جلاء العيون

بنده معتبر از جا بر انصاری روایت کرده است که حضرت رسول خدا در مرفن آخر خود با حضرت فاطمه زبیرها السلام گفت ..... بدان

اے فاطمہ کہ برائے پیغمبر اُل گریبان نبی باید درید و رونبی باید غراثیہ و اولیہ  
نبی باید گفت۔ ویسکن بھجو آپنے پدر تو دروفات ابراہیم فرزند خود گفت کہ  
چشماءں میگریند و دل بدر دمیا یہ نبی گوئم چیزے کہ موجب غصب پر وکل  
باشد ای ابراہیم ما بر تو انہوں نہنا کیم اگر ابراہیم زندہ می ماند می بایست کہ  
پیغمبر شود۔

(جلاد العیون جلد اول ص ۱۹ شرح د تعالیٰ علی کنز زید  
ارشمال انحضرت رُخ واد مطبوعہ تهران طبع جدید)

### ترجمہ:

متبرہنہ کے ساتھ حضرت جابر انصاری رضی اللہ عنہ نے روایت  
فرمائی۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی مریض موت میں حضرت  
فاطمہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا۔ اے فاطمہ! میں تو پیغمبر کی فاطمہ گریبان  
پھاڑنے نہ چاہئیں۔ منہ نہ فوجنا پاہئی۔ و اویلانہیں کرنا چاہئی۔  
لیکن اگر کچھ کرنا یا کہنا ہو۔ تو وہ ہی جو تمہارے والد نے اپنے میٹے ابراہیم  
کی وفات پر کہا۔ اے بیٹے! انھیں رو قی ہیں۔ اور دل دکھی ہے  
لیکن کوئی ایسی بات نہ کہوں گا۔ جس سے اللہ ناراض ہوتا ہو۔ اے  
ابراہیم! ہم تیری فاطر صدر مختار ہے ہیں۔ اگر ابراہیم زندہ رہتا  
تو وہ پیغمبر ہوتا۔

### جلاد العیون

حضرت فرمود کہ صبر کنید خدا عنکند از شما آزاد مکنید مرا از گری و نالہ۔

ترجمہ:

حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ صبر کرو۔ انشاء تعالیٰ تھیں معاف کرے گا۔ مجھے روئے اور نالہ و فریاد کے ذریعہ دُکھ نہ پہنچا ومر۔

اس حدیث پاک ہے واضح اور صریح الفاظ کے ساتھ مامن کی شرعی حیثیت کو بیان کیا ہے۔ جس کے بعد ہر اس شخص کو جو ذرہ بھرا بیان رکھتا ہو۔ مر و جہ ماتم کے حرام ہونے میں شک نہ ہے گا۔ دیکھئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بوقت وصال دختر نیک اختر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو تعزیت کا جائز طریقہ بتلایا۔ وہ یہ کہ اگر تم کسی کی تعزیت کرنا چاہو۔ تو وہی طریقہ اختیار کرو۔ جو تمہارے والد (حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنے بیٹے ابراہیم علیہ السلام کی وفات پر اختیار کی تھا۔ آپ نے اس طریقہ کو بھی بیان فرمایا۔ کہ انھر سے آنسو بہر نکلیں۔ اور دل غم ناک ہو۔ اور صبر پر عمل ہو۔ فقط اس کے بغیر چوں، طریقہ باٹے تعزیت ہیں۔ ان سے اللہ تعالیٰ کا غصب اترتا ہے۔

بہذا ثابت ہوا۔ کہ کسی کی فتویٰ گی پر تعزیت کا شرعی طریقہ صرف آتنا ہی ہے۔ بتنا حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔ اور بالزینہ، سینہ کو بی کرنا۔ منزہ پر ملنا پر کمارنا ایسے افعال ہیں جن سے اللہ تعالیٰ غصب ناک ہوتا ہے۔ اس حدیث میں عورت کے ثابت ہوا۔ کہ جو شخص کسی کی وفات پر جزء فزع کرتا ہے۔ لگر بیان پھاڑتا ہے۔ اور زنگیوں سے اپنے جسم سے خون گرا تا ہے۔ یہ وہ افعال ہیں۔ جو اللہ کو منصہ میں لاتے ہیں۔ اور حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کو ان سے مکلیف ہمپتی ہے۔ بہذا مر و جہ شرعی ماتم اللہ کے غصب کی ملاست اور بھی کریم کی ملکیت کا ذریعہ ہے۔ اور انشاء کے رسول کی ایذ اور قرآن کریم کے ارشاد کے مطابق اللہ کی لعنت کا سبب ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنْهُمْ مُّلَوْنٌ  
فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ۔

ترجمہ:

جو لوگ اللہ اور اس کے رسول کو اذیت دینے کے درپے ہوں۔  
ان پر دنیا اور آخرت میں اللہ کی لعنت۔

پ

## فصل ۳

**مروجہ ماتم کی نوعیت، اس کے اثبات پر شیعی  
دلائل اور ان کے دندان شکن جوابات ۴**

لواسیہ رسول امام عالی مقام حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ اور دیگر شہیدان کر بدلہ کی یاد میں شیعیہ حضرات تمام سال اور فاصح کرم محرم الحرام کے ابتدائی وس دنوں میں جگہ جگہ مجلس ماتم، کا انعقاد کرتے ہیں۔ اور "ماتحتی جلوس" کا اہتمام ہوتا ہے۔ ان جماعت مخالف کی نوعیت یہ ہوتی ہے وگ سیاہ کپڑے پہن کر، ہاتھ میں ہاتھ میں حسین، کی صدائوں میں اپنا سینہ کو ڈستے ہیں۔ زنجیروں اور چھپوں سے اپنی پشت اور سینوں کو زخمی کر کے خون بھاکر "رسم شبیری" ادا کرتے ہیں۔ ایسے ماتحتی جلوسوں میں تابوت، فوایج، علم عباس اور نیزروں پر رنگ برنسٹھے دوپٹے نمایاں نظر آتے ہیں۔ اور یوں ان تمام خرافات کے ساتھ بڑی بڑی سڑکوں، ہلکی محلوں سے ان کا گزر ہوتا ہے۔ ان کے مذہبی ذاکر میں جاہل عوام اور اپنے ہم مسلم جاہل شیعوں کو یہ بتانے کی اہتمائی کوشش کرتے ہیں۔ کوئی فعل معمولی نہیں۔ بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے۔

اور اس کی اتنی فضیلت ہے جو ایک مرتبہ ماتم کرے گا۔ وہ جنت میں درجات اعلیٰ کا مستحق ہو جائے گا۔ ماتم کے جواز اثبات پر یہیت سی چھوٹی موٹی کتب دستیاب ہیں۔ سردست میں اُنہی کے ایک مناظر، مبلغ علم فرمودوی محمد سعین

گوجروی کی تصنیف "براہین ماتم" سے چند ایسے دلائل پیش کرتا ہوں جن پر شیعہ لوگوں کو ناز ہے۔ اور ان کا دعویٰ ہے۔ کہ آج تک کوئی سنی ان دلائل کا جواب نہ دے سکا۔ اس لیے "اس مبلغ اعظم" کی کتاب کے دس عدد میں الاراد اعترافات یاد دلائل نقل کر کے پھر ان کا یہ بعد دیگرے جواب عرض کروں گا۔ جس سے حق حق اور باطل باطل ہو جائے گا۔

## دلائل

### بینہ کوئی اور نہ پڑھا پنجہ مارنے کا ثبوت

براہین ماتم:

سب سے زیادہ زور ہمارے برادران کا سینہ کوئی پر ہوتا ہے۔ بلکہ اس میں تو زیکن و اسماں کے فلاں بے ملا دیا کرتے ہیں۔ حالانکہ اس کے ہزاروں ثبوت کتاب و سنت میں موجود ہیں۔ قالَ اللہُ تَعَالَى

فَاقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا قَالَتْ عَجُوبٌ زَعِيقِيمٌ۔

(۲۴) الذاريات

ترجمہ:

پھر اگے آئیں لبی بی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دروازہ سے ہائے ہائے کرتی ہوئی پھر اپنا منہ پٹا افسوس سے اور کہا کہا ہائے کیا جنے کی بچ بڑھیا۔

(تفسیر موضع القرآن، مفتخر شاہ عبدال قادر صاحب محدث دہلوی)

(براہین ماتم ص ۵۸) (۲۴ مطبوعہ لاہور)

## جواب اول:

مولوی اسماعیل گوجردی شیخی نے اپنے بان مرد ج ماتم کو ثابت کرنے کے لیے شاہ عبدالقدار صاحب کی موضع القرآن سے جو عبارت پیش کی ہے۔ اس میں شاہ صاحب نے ایک بے سند حکایت بیان کی ہے۔ اس بے سند حکایت نے مولوی اسماعیل کے لیے اب حیات کا کام دیا۔ اور اپنی تصنیف "براہین ماتم" میں ایک موضوع یا سرخی قائم کر کے اس کے ذیل میں تائیدی طور پر یہ حکایت نقل کی۔ سرخی یہ ہے۔ "ثبوت سینہ کوئی درخواز نہیں جریں"۔

لیکن اس قسم کی بے سند حکایت سے اپنے مسلک کو ثابت کرنے کے لیے اُسے بطور دلیل بیش کرنا یوں سمجھئے۔ میسا کہ دوستے کو تعلیم کا ہمارا مل گیا ہو۔ مولوی گوجردی صاحب کا دعویٰ کتنا وزنی اور اس کے اثبات کے لیے بے سرو پا دبے سند حکایت پیش کرنا خود ثابت کرتا ہے۔ کہ اس حکایت کے بے سند ہوتے ہوئے بھی اس کا اصل موضوع اور مضمون کی سرخی سے کوئی تعلق نہیں۔ اتنے اہم دعویٰ کے لیے چاہیئے تو یہ تھا۔ کہ کوئی نص فرقائی پیش کی جاتی۔

یا کہی صحیح حدیث یا کسی معتبر اہل سنت کی کتاب کی عبارت پیش کرتے۔ جس سے صاحب کتاب اسماعیل گوجردی مرد ج ماتم کے اثبات پر استدلال لاتے تو بھی کچھ محنت بچل لاتی۔ اگر تھوڑے سے وقت کے لیے برسیل تنزل حکایت مذکورہ کو ہم درست مان لیتے ہیں۔ تو مولوی صاحب سے یہ پوچھا جا سکتا ہے۔ حضرت صاحب! آپ کا عنوان ہے۔ مرد ج ماتم میں سینہ کوئی اور درخواز نہیں تو آپ ہی ذرا باتیں۔ کہ اس واقعیت میں سینہ کوئی کے لیے کون سانفڑا استعمال ہوا باقی رہا رخا زنی تو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی زوجہ محترمہ کا اپنے منہ پر باخدا مارنا تو یہ سترم و حیا کی وجہ سے تھا۔ انہوں نے کبھی کاماتم کرتے ہوئے یہ حرکت

نہیں کی۔

علماء اذیل سیدہ سارہ رضی اللہ عنہا کے اس فعل کو اُج تک کسی پیغمبر، امام یا فقیہہ امانت نے مروجہ ماتم کے جواز پر بطور دلیل پیش کیا ہو۔ تو کوئی ایک صحیح روایت بتا دیں۔ منہ مانگا انعام حاصل کریں۔

### جواب دوہر:

جس آیت سے مولوی اسماعیل گوجردی نے مروجہ ماتم میں سینہ کو بی دعیزو کو ثابت کرنے کی سعی لاحصل کی ہے۔ اصل واقعہ کچھ اس طرح ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بیوی حضرت سارہ رضی اللہ عنہا کی عمر نافرے بر سی کی ہو چکی تھی اور خود ابراہیم علیہ السلام ایک سو بیس سال کی عمر پاچھے تھے۔ شادی کے بعد ان دونوں کے ہاتھ کوئی اولاد نہ ہوئی۔ جب تک علیہ السلام نے اللہ کے حکم سے انہیں ایک بیٹا نہ کی خوشخبری سنائی۔ تو حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے مارے تعجب کے اپنے ماتھے پر ہاتھ رکھ کر کیا۔ یوں یکتیٰ آلِدُوَّاً نَأَنَا عَجُوزٌ وَ هَذَا إِبْعَلِيٌّ شَيْخًا۔ یعنی ہائے افسوس! کیا میرے ہاتھ کچھ ہو گا۔ حالانکہ میں بہت بوڑھی ہو چکی۔ اور ادھر میرا خادم بھی اہتمامی بوڑھا ہو چکا ہے۔ حضرت سارہ رضی اللہ عنہا کے منزہ سے یہ الفاظ ایک تعجب کے انداز سے نکلے۔ جیسا کہ انہوں بات اور خوشی کی بات کے وقت عورتوں کی طبیعت اس قسم کے الفاظ نکالتی ہے۔ ان الفاظ کو اللہ تعالیٰ نے عربی میں (للہ، م) قرآن کے اندر ذکر فرمادیا۔ انداز تعجب اور مروجہ ماتم میں فرقی ذکرنا اپنے فہم بولاک کے ماتم کے برابر ہے۔ آئیے اس تعجب سے نکلنے ان الفاظ کو خود شید کتب سے ثابت کریں۔ ملاحظہ ہو۔

تفسیرتی:

فَأَفْبَلَتْ أُمَّرَاءَ تُهُّدُ فِي صَرَرَةٍ أَيْ فِي جَمَاعَةٍ فَصَكَّتْ

وَجَهْمَا أَتَى فَغَطَّشَ لِمَا بَثَرَ هَاجِرُ مِيلُ  
بِإِشْحَاقَ

(تفسیر قمی ص ۲۸۶ مطبوعہ ایران طبع قدیم)

ترجمہ:

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی زوج حضرت سارہ رضی اللہ عنہا جماعت میں آئیں۔ تو جبریل علیہ السلام نے انہیں حضرت اسحاق کی خوشخبری سنائی۔ آپ نے اس خوشخبری کی وجہ سے حیاد و شرم کے ساتھ اپنا چہرہ پکڑے میں چھپایا۔  
ہنچ الصادقین:

مقاتل و کلینی گفتہ اند۔ کرنگش تہما راجع کر دو و بر ہر دو جیں خود زد  
دایں از عادت زنا است در وقتیک تتعجب کنند و گویند کہ در ایں  
حال کہ ایں مژده شنیدم حیض در خود یافت و بجهت حیاد طمانچہ  
بر روئے خود زد۔

(تفسیر مشیح الصادقین جلد تہمہ ص ۳۰ مطبوعہ تہران ،  
سورۃ الذاریات)

ترجمہ:

مقاتل اور کلینی ہستے ہیں۔ کہ حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے انگلیوں کو اکٹھا کر کے اپنے مانتے پر رکھا۔ اور ایسا کرنا عورتوں کی عادت ہوتی ہے۔ جبکہ وہ کسی بات پر تعجب کریں۔ اور بیان کرتے ہیں کہ اس خوشخبری کے سنتے ہی حضرت سارہ رضی اللہ عنہا کا خون حیض جاری ہو گیا۔ اور شرم و حیاد کی وجہ سے اپنے منہ پر

علماء پنجم پر مارا۔

### تفسیر صافی:

فَصَكَّتْ وَجْهَهَا قِيلَ فَلَطَمَتْ بِأَطْرَافِ الْأَصَابِعِ  
جِبْلَتْهَا فَعْلَ الْمُتَعَجِّبِ وَالْقُتْبَى أَيْ حَظَّتْهَا۔

(تفسیر صافی جلد دو مص ۴۰۸ سورۃ الذاریات

مطبوعہ تہران طبع جدید)

### ترجمہ:

کہا گیا ہے۔ کہ حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے انگلیوں کے کن روں کو  
اپنے منہ پر مارا۔ جیسا کہ کوئی تعجب کرنے والا حالت تعجب میں کرتا  
ہے۔ اور ”قُتْبَى“ نے کہا ہے۔ کہ آپ نے ازروں نے خیاد اپنے چہروں  
کو (کپڑے یا ہاتھوں میں) چھپایا تھا۔

### مجموع البیان:

(فَصَكَّتْ وَجْهَهَا) أَيْ جَمَعَتْ أَصَابِعَهَا فَضَرَبَتْ  
جِبْلَتْهَا تَعَجُّبًا۔

(تفسیر مجموع البیان جلد نهم مص ۱۵) مطبوعہ تہران

طبع جدید)

### ترجمہ:

حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے ہاتھ کی انگلیوں کو اکٹھا کر کے لطور  
تعجب اپنی پیشانی پر مارا۔

### حاصل کلام:

ذکر وہ شیعہ تفاسیر نے ثابت کر دیا ہے۔ کہ مولوی اسماعیل گوجروی

نے جس آیت سے مرد جہ ماتم میں سینہ کو بی اور رخسار زنی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ اور اس آیت کو اس پر دلیل و محبت لایا ہے۔ یہ سب کچھ اس کی جیالت مرکبہ کی صحتی جاگتی تصور ہے۔ انہی کے عظیم مفسر قمی نے ”مکت“ کا معنی ”خطت“ کیا۔ جو چہرہ ڈھانپنے پا چھپانے کو کہتے ہیں۔ رخسار زنی کہاں اور چہرہ ڈھانپنا کہاں؟ دوسرے مفسر نے اس کا مفہوم یوں بیان کیا ہے۔ کہ حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے اپنے چہرہ پر ہاتھ مارا۔ اور ایسا کرنا ازرو تے تعبیب تھا۔ جو عام طور پر وقت تعبیب عورتوں کی عادت ہوتی ہے۔ اسی طرح تیرسے مفسر نے اس کی وضاحت یوں کی۔ کہ ماٹی صاحبہ نے انگلیوں کے کن روں کو الٹھا کر کے اپنے منہ پر تعبیب کرتے مارا۔

اب ان تفاسیر کی وضاحت کے بعد میں شیعہ مولوی اسماعیل گوجروی سے پوچھتا ہوں۔ کہ یہ مفسرین بھی تمہارے ہی یہیں۔ کیا یہ جاہل اور یہ وقوف نہ ہے۔ اگر جواب اثبات میں ہو۔ تو پھر شیعہ حضرات کے نزدیک یہ تفسیریں غیر مقبول بلکہ مردود ہوں۔ حالانکہ وہ ان تفاسیر کو قابلِ اعتماد شمار کرتے ہیں۔ اور اگر واقعی قابلِ اعتماد ہیں۔ تو پھر یہ تسلیم کرنا پڑے گا۔ کہ مولوی صاحب! آپ اپنے مسلم سے ناواقف ہیں۔ اور دوسرے لوگوں کو دھوکہ میں رکھ کر ایک من گھڑت مسلم کی تسلیم کرنا پاہنچتے ہیں۔ اس آیت سے اگر ماتم پر استدلال درست ہوتا۔ تو نہ کوہہ تفسیریں کی روشنی میں اس کا طریقہ یہ ہوتا۔ کجب کسی شیعہ کے ہاں بچھپیدا ہونے کے آثار دکھائی دیں۔ تو وہ اس خوشی کا اظہار منہ پر طلب نہ کر کرتا۔ اور یہ طریقہ ماتم بھی صرف عورتوں تک محدود ہوتا۔ یکون کہ آیت مذکورہ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ایسی کوئی حرکت کا تذکرہ نہیں ملتا۔ تیسرا یہ کہ اگر ماتم کا جواز اس آیت سے درست ہوتا۔ تو اپنے چہرے کو

پردے سے چھپا کر یا اپنے باتخواں سے چہرہ ڈھانپ کر اس پر عمل کر لیا جاتا۔ اس میں بھی کسی تعبیر کی کینیت کا ہونا لازمی ہے۔

ان چند تصریحات کی روشنی میں قارئین حضرات غور کریں۔ کذکورہ آیت کی جو تفاسیر شیعہ مفسرین نے کی ہیں۔ ان کو دیکھ کر آپ بخوبی جان پکے ہوں گے کہ اس آیت کا مرد جہ ماتم سے کیا تعلق ہے؟ میں دعویٰ سے کہتا ہوں۔ کہ شیعہ علماء و ذاکرین کو اس بات کا پورا پورا معلم ہے۔ کہ آیت مذکورہ سے مرد جہ ماتم کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ اگر وہ کہیں۔ کہ مرد جہ ماتم کا آیت زیر بحث سے تعلق ہے تو اس پر ایک شرط باندھیں۔ کہ اگر واقعی تمہرے ہو۔ کہ مرد جہ ماتم کا آیت سے تعلق نہیں تو بہتر و روز اپنی بیوی کو تم طلاقیں دینے کی شرط باندھو۔ یعنی یوں کہو۔ کہ اگر اس آیت سے مرد جہ ماتم ثابت نہیں۔ تو میری بیوی کو تم طلاقیں۔ اور جو بھی عورت میرے نکاح میں آئے اُسے بھی یہ طلاقیں۔

اس شرط کے پیش کرنے کے بعد کوئی بھی شیعہ مولوی مرد جہ ماتم پر اس آیت سے استدلال کرنے کا دعوا ی نہیں کرے گا۔ ذرا اس نتھے کو آزمائ کر دیکھ لیں۔

## ولیل دم

تحقیص ماتم یہیں میں علام

بواہین صادقہ:

ہم شیعہ ہر جگہ جو از ماتم کے مدعا نہیں۔ بلکہ ماتم حسین علیہ السلام کے اور آپ کے ماتم کی نظر کے خصوصاً قائل ہیں۔ کیونکہ آپ کامن دینی غم ہے۔ اور آپ

مظلوم ہیں۔ اور مظلوم کے ماتم کی اجازت ہے۔

لَا يُحِيِّتَ اللَّهُ الْجَمَرَ بِالشَّوَّافِ مِنَ الْقَرْوَلِ إِلَامَنْ ظَلِيمٌ  
وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلَيْهِمَا

(پڑھ مسورة النساء)

مظلوم ہوا قول سو رکھنے کی مظلوم کو اجازت ہے۔

(بخاری شریف ص ۲۴، جلد اول میں ہے)

الْجَرْعُ الْقَرْلُ السَّيِّئُ وَالظَّنُّ السَّيِّئُ۔

کو قول سو سے مراد جزع فزع اور ظن سود بھی ہے۔

(ما خواز "براہین ماتم" مصنفہ مولوی محمد اسماعیل

ص ۱۶ مطبوعہ لاہور۔)

## حاصل دلیل:

سیدنا حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے مروجہ ماتم پیشوں کے مبلغ اور مناظر اعظم  
مولوی اسماعیل گوجردی کی اس دلیل کا حاصل یہ ہے۔ کہ امام مظلوم ہیں۔ اور مظلوم  
کے ماتم کی قرآن مجید نے ان الفاظ میں اجازت دی ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ بُری  
بات کے اعلان کرنے کو پسند نہیں کرتا۔ بلکہ مظلوم آدمی کے لیے جائز ہے کہ  
بُری بات کا اعلان کرے۔ بُری بات کے اعلان کو جزع و فزع کہتے ہیں۔  
جیسا بحوالہ بخاری شریف مذکور ہوا۔ اور جزع و فزع کا معنی مروجہ ماتم ہے۔ لہذا  
ثابت ہوا۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کا ماتم کرنا جائز ہے۔ کیونکہ امام موصوف  
بھی مظلوم تھے۔

## جواب:

مولوی اسماعیل شیعی نے قرآن کریم کی اس آیت کے ساتھ بخاری شریف

میں مذکورہ روایت کا پیوند لگا کر مرد جو شیعی ماتم کو جس طرح ثابت کرنے کی مذموم گوشہ کی ہے۔ اس کی حقیقت ملاحظہ ہو۔

قرآن پاک کی اس آیت میں جو کچھ بیان ہوا۔ وہ صرف یہ ہے۔ کبھی بات کا اٹھارا علان اللہ کے ہاں پسندیدہ نہیں۔ ہاں اگر کسی پر ظلم ہوا۔ تو مظلوم اگر اپنے اپر کیے گئے ظلم کی داستان سنتا ہے۔ تو اس میں کوئی حرخ نہیں۔ اس آیت کے تحت ایک شیعی متزوج و مفسر جناب مقبول احمد نے تحریر کیا۔  
ترجمہ مقبول:

تفسیر عیاشی میں انہی حضرت دام جعفر صادق رضی اللہ عنہ) سے متفق  
ہے۔ کہ جو شخص کسی گروہ کو مہمان بنالے۔ پھر ان کی مہماںی اچھی طرح نہ  
کرے۔ تو وہ ان لوگوں میں سے ہر اجنبیوں نے ظلم کیا۔ اور مہماںوں  
کے ذمہ کچھ عیوب نہیں ہے۔ اگر وہ اپنی مظلومی کا ذکر زبان پر لا بیس۔

اور انہی حضرت سے ”الْجَهْرُ بِالسَّرَّٰ مِنَ الْقَوْلِ“ کے  
یعنی متفقول ہیں۔ کہ جو کسی شخص کی واقعی حالت بیان کرے (بڑھا  
کر کچھ نہ کرے اور بلا علم صحیح کچھ نہ کرے) اور جس امر میں گواہوں کی تعداد  
مقرر ہے۔ جب تک ان کے گواہ موجود نہ ہوں۔ کچھ نہ کرے۔

مجمع البیان:

(وَثَا نِيلًا) أَنَّ مَعَنَاهُ لَا يُحِبُّ الْجَهْرَ بِالدُّعَاءِ  
عَلَى أَحَدٍ إِلَّا أَنْ يَغْلِيمَ السَّانُ فَيَدْعُ عُنُوْ عَلَى  
مَنْ ظَلَمَهُ فَلَا يُحِبُّهُ ذَا إِلَكَ عَنِ ابْنِ عَبَّاتَ مِنْ۔  
(تفسیر مجمع البیان جلد دوم ص ۱۳۱ پارہ ششم  
مطبوعہ تہران بیع مددیہ)

## ترجمہ:

اس آیت کا دوسرا معنی یہ ہے۔ کسی کے لیے بدعا کرنا جائز نہیں۔  
بان اگر کوئی شخص کسی پر ظلم کرتا ہے۔ تو مظلوم غلام کے لیے اگر بدعا کرے  
تو یہ مکروہ نہیں۔ یہ روایت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے ہے۔

## صافی:

وَفِي النَّجْمَعِ عَنِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّهُ الظَّيْفَ  
يَذْنِلُ بِالرَّجُلِ فَلَا يُخْسِنُ ضِيَّاً فَتَدْعُ فَلَا جُنَاحَ  
عَلَيْهِ أَنْ يَذْكُرْ سُقْوَةً مَا فَعَلَهُ وَالْعَيَاشِيُّ قَوْمٌ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي هَذِهِ الْأَيَّةِ مَنْ أَضَافَ قَوْمًا  
فَأَسَاءَ ضِيَّاً فَتَلْهُمْ فَلُهُرُ مِنْ ظَلْمٍ فَلَا جُنَاحَ  
عَلَيْهِمْ فِيمَا قَاتُلُوا فِيهِ وَعَنْهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
الْجَاهِلُرُ بِالسُّقْوَةِ مِنِ الْقَوْلِ أَنْ يَذْكُرْ كُنْ الْرَّجُلُ  
بِمَا فَيْلِهِ۔

(تفسیر صافی جلد اول ص ۲۰۸ مطبوعہ تہران طبع جدید)

## ترجمہ:

مجموع ابیان میں حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے  
کوئی مہمان کسی کے بار آتا ہے۔ اور مہمان نواز اس کی اچھی طرح مہماں فرائی  
نہیں کرنا۔ اگر وہ مہمان اس کی اس روشن کو بیان کرے۔ تو اس میں کوئی حرخ  
نہیں۔ عیاشی نے امام موصوف سے روایت کی۔ اگر کسی نے چند کوئی  
بلطہ مہمان اپنے بار بلائے۔ پھر ان کی مہمان نوازی اچھی طرح نہ کی۔  
تو وہ شخص ظالم ہے۔ اگر اس کے بار کے مہمان اس کے خلاف کوئی

بات کریں۔ تو اس میں کوئی گناہ نہیں۔ امام جعفر رضی اللہ عنہ سے ہی مردی ہے۔ کہاً و می اگر کسی واقعہ کو اسی طرح بیان کر دے جس طرح وہ ہوا۔ تو یہ درست ہے۔ (اور ”الجھر بالسوء“ میں داخل نہیں۔) منیح الصادقین :

مراد ایں سست کر دوست نبی دار دخدا نے کہ اصدقی را نعمت کند و شکایت اور نمایم و ببدی نام او بردا مگر کہ مظلوم باشد جائز است۔ اور اکثر شکایت کند و اپنہا مراد کند ببدی نام اور اکر ذکر کند و ظلم اور ا برمودمان ظاہر ساز و تامر دمائی ازا و پر حذر باشند۔  
 (تفسیر منیح الصادقین جلد سوم پارہ نمبر ۶ ص ۱۳۲)  
 مطبوعہ عدہ تہران)

**ترجمہ :**

اس آیت کا مطلب یہ ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ ہر ایسے شخص کو دوست نہیں رکھتا۔ جو کسی کی نعمت کرے۔ شکایت کرے۔ اور برا فی کے طور پر اس کا نام لے۔ ہاں اگر مظلوم ہو۔ تو پھر اس کے لیے جائز ہے۔ کہ ظالم کی شکایت کرے۔ اور اس کو بد نام کرے۔ اور اس کا ظلم لوگوں پر واضح کرے۔ تاکہ عوام اس سے بچیں۔

### پیغام عقل کا ماتم کیجئے

قارئین کرام! آیت زیر بحث کی ہم نے ملک شیعہ کی چند معتبر اور مستند تفاسیر کی عبارت بعد ترجمہ نقل کی ہے۔ اُسے دیکھیں۔ اور ”amatm hussain“ ثابت کرنے والے مناقل اہل تشیع کا اس سے استدلال دیکھئے۔ تو یہ بات آپ پر بالکل

واضح ہو جائے گی۔ کہ مرد جہ ماتم سے اس آیت کا دور کا بھی تعلق نہیں۔ بلکہ اگر یہ کہا جائے کہ اس آیت سے مرد جہ ماتم ثابت کرنا قرآن کریم کی "تحمیلت" ہے۔ اور "تفسیر بالرأی" ہے۔ تو بے جا نہ ہو گا۔ اور یہ دونوں باتیں کفر ہیں۔

آیت مذکورہ کی تفسیر میں مفسروں اہل تشیع نے حضرت امدادیل بیت کی زبانی جو کچھ بیان کیا۔ اس کا فلامصہ یہ ہے۔

۱۔ اگر کوئی شخص کسی کے ہاں ہمہان کے طور پر جائے۔ اور گھر والا اس کی اچھی طرح ہمہان نوازی نہ کرے۔ تو وہ اس کے رو دیکھو گوں کے سامنے بیان کر سکتا ہے۔ اس میں کوئی گناہ نہیں۔

۲۔ اگر کوئی شخص چند آدمیوں کو اپنے ہاں کھانے کی دعوت پڑالائے۔ پھر ان کی دعوت میں سر دہبری دکھائے۔ ایسے شخص کی باتیں اگر دوسرے کے سامنے کر دی جائیں۔ تو بھی کوئی مخالفت نہیں۔

۳۔ اگر کوئی آدمی کسی واقعہ میں حقیقت واقعہ بغیر کی بیشی ذکر کر دیتا ہے۔ تو بھی اس آیت "الجہر بالسرء" کے حکم میں داخل نہ ہو گا۔

ان تین امور میں سے کوئی بھی امر کیا "مرد جہ ماتم" بننے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ ان تین امور میں سے کوئی بھی مرد جہ ماتم نہیں بن سکتا۔ تو پھر مولوی گوجروی صاحب نے کس برے پر اس آیت سے بات کر دکھایا ہے کیا خوف خدا نہیں ہے چونکا ماتم کر لیتے اور آیت سے مرد جہ ماتم ثابت نہ کیا ہوتا۔ تو بہت بہتر ہوتا۔ قہر خدا کا کہ آیات قرآنیہ میں تحریک ہے۔ ان کی تفسیر بالرأی پر جو اسے پر جو اسے کر لی۔ لیکن حق تقول کرنے کی جسارت نہ ہوتی۔

بالفرض ہم مولوی اسماعیل گوجروی کی یہ بات مان لیتے ہیں۔ کہ امامین فی الاعز منظوم ہیں۔ اور مظلوم کے لیے ماتم کرنا جائز ہے۔ تو مولوی صاحب کو یہ ثابت کرنا

چاہیئے تھا۔ کہ امام مظلوم اور آپ کے اہل بیت مظلومین نے اپنے اپنے ظالموں کا ماتم کیا ہے۔ اور چونگر ان حضرات نے ماتم کیا۔ لہذا ماتم جائز ہوا۔ لیکن میں عویس سے کہتا ہوں۔ کہ ایک عولیٰ صاحب چپور ساری دنیا میں شیعیت اس کے ذاکرین مجتہدین اور آیت اللہ و شریعت مدار بھی جمع ہو جائیں۔ اور کسی امام کا ایک قول یا افضل منہ سمح کے ساتھ دلکھا دیں۔ جس میں امام حسین رضی اللہ عنہ کا مروجہ ماتم ثابت ہوتا ہو۔ تو میں اس کو اس ہست پر میں ہزار روپیہ نقد انعام پیش کروں گا۔ مگر فان لم تفعلوا ولن تفعلو افاتقو النار التي و قودها الناس الخ۔

بالفرض ہم نے اس یہ عرض کیا ہے۔ کہ آیت زیر بحث سے صرف مظلوم کو حق دیا گیا ہے۔ کہ اپنے اوپر کیے گئے ظلم و تریادتی کو وہ بیان کر سکتا ہے۔ جبکہ لتوول گوجروی امام حسین مظلوم ہیں۔ تو اگر وہ اپنے اوپر کیے گئے ظلم کی داستان بیان کرتے۔ یا آپ کے دیگر میدان کربلا کے مظلوم حضرات یزیدیوں کے ظلم کی داستانیں اور ان کی زیادتیاں علی الاعلان بتائے۔

توازرو میں قرآن ان کا فعل مکروہ نہیں۔ اور اللہ کو ناپسند نہیں۔ ظالم کی زیادتی اور اس کے ظلم کی کہانی کسی کو ستانی اور بات ہے۔ اور ظالم کے ظلم پر ماتم کرنا اور بات ہے۔ ”القول“ کا لفظ پیش نظر ہے۔ تو اس سے اتنا معلوم ہوا۔ کہ اگر شیعہ حضرات واقعی اہل بیت کے ہم درود ہیں۔ اور ان کی ہمدردی کی بنی اپرودہ ان ظالموں کے ظلم کو اعلانیہ بیان کر کے اپنی ہمدردی کافر ض ادا کرنا چاہتے ہیں۔ تو پھر تم حیر و تقریر کے ذریعہ یزیدیوں کے ظلم بیان کریں۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ لیکن ”القول“ کے علاوہ مروجہ ماتم کی صورت میں خود اپنے آپ کو پیشنا، اپنے بال نوچنے اور اپنی لپیٹ پر خبر چلانے یہ کیسے ہمدردی ہے۔ اور ظالم کے ظلم کو بیان

کرنے کا یہ کرنا طریقہ ہے؟ ذرا سوچ تو ہی۔

## روایت بخاری کا مطلب

مولوی اسماعیل گوجروی نے آیت سے مدعا پر استدلال کو مکمل کرنے کے لیے بخاری شریف کی عبارت کا ہمارا لیا۔ اگر غور سے دیکھا جائے تو آیت کا مفہوم بیان کرنے میں جس طرح بد دینانتی اور تحریف کی گئی۔ روایت بخاری میں بھی وہی حال ہے۔ امام بخاری کے الفاظ یہ ہیں۔ ”الجزع  
القول السئی و النظن السئی“، یعنی مرد جہا تم بڑی بات اور برآگمان ہے لیکن ان الفاظ سے یہ مطلب کیسے نکلا لے گیا۔ کہ ہر بڑی بات ”مرد جہا تم“ ہے دیکھئے عام ادمی دن بھر ہزاروں باتیں بڑی کرتا ہے۔ اگر ہر بڑی بات ماتم ہوتی تو کوئی ادمی بھی ماتم سے خالی نہ ہوتا۔ یعنی ما تھی ہوتا۔ اور ہر ادمی کو چوبیس گھنٹے ماتم کرنا اور سینہ کو بنی کرتے رہنا چاہیئے تھا۔ اہل علم پر یہ بات پرشیدہ نہیں کہ جزع (ماتم) اور ”قول سود“، دونوں کے درمیان نسبت مساوات نہیں یعنی ہر بڑی بات مرد جہا تم ہو اور مرد جہا تم بڑی بات ہو۔ بلکہ ان دونوں کے مابین علوم و خصوصیات مطلقاً ہے۔ یعنی ہر ماتم (سینہ کو بنی، بال نوچنا) ”قول سود“ (بڑی بات) ہے۔ لیکن ہر قول سود ماتم نہیں۔ دیکھئے گاہی بکنا، جھوٹ بولنا، غیبت کرنا بڑی باتیں ہیں۔ لیکن ان کو کوئی بھی ماتم کہنے کو تیار نہیں۔ اسی طرح زنجیریں مارنا بال نوچنا ماتم ہیں۔ لیکن قول سود نہیں۔ بلکہ عمل سود ہیں۔ اور ہائے حسین ہانے حسین کرنا ماتم بھی ہے اور قول سود بھی ہے۔

اگر یہی درست ہوتا۔ جو مولوی گوجروی نے لکھا۔ تو پھر سیدھی سی بات ہے۔ کہ امام بخاری نے مرد جہا ماتم کو بڑی بات کہا ہے۔ اور تم لوگ اسے سب سے

بڑی نیکی شمار کرتے ہو۔ اور اس کے تارک کو دوزخی کہتے ہو۔ امام بخاری نے جو یاد فرمایا  
وہ اہل سنت کا مسلک ہے۔ لہذا اس روایت بخاری سے مروجہ امام پر استدلال کرنا بالکل  
غلط ہے۔ بال اس سے مروجہ امام کے غلط اور تاباہ از ہونے کا اس حدیث سے ثابت  
کیا جاسکتا ہے۔ جو کوئی ہے۔

### دلیل سوم

بواہیں ماتم:

عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسِيْبِ أَنَّهُ قَالَ جَاءَ إِخْرَاجِ  
إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ يَضْرِبُ بُنْخَوَةً وَيَتَنَقَّبُ شَعْرَةً  
وَيَقُولُ هَلْكَ الْأَبْعَدُ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ وَمَا  
ذَا لَكَ قَالَ أَصْبَحْتُ أَهْلِي وَأَنَا صَائِرٌ فِي رَمَضَانَ  
فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ مَلِّ تَسْتَطِيعُ أَنْ تُعْتَقَ  
رَقَبَةَ قَالَ لَا قَالَ فَمَلِّ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَهْدِي بُدْنَةَ  
قَالَ لَا قَالَ فَأَجْعَلَنَ فَأَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ بِعَرَقٍ مِنْ كُمٍّ  
فَقَالَ خُذْهَدًا فَتَصَدَّقْ بِهِ فَقَالَ مَا أَحَدُ  
آخْرَ حَجَّ مِنْيَ يَارَسُولَ اللَّهِ فَقَالَ كُلْهُ وَصُمْ يَقُومًا  
مَكَانَ مَا أَصْبَحْتَ۔

(مرظا امام مالک ص ۹ باب کفارۃ من افطر  
فی رمضان مطبوع محبتاً۔)

ترجمہ:

سعید بن مسیب رضی الشرعا عن سے روایت ہے۔ کہ ایک اعرالیٰ آیا۔  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اپنا سینہ کوٹھا ہوا اور بال نیچتا ہوا

کہت تھا کہ ہلاک ہوا دشمن بجود رہے نیکیوں سے تو فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا ہوا۔ بولا میں نے صحبت کی اپنی بیوی سے مفتان کے روزہ میں فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک بردہ آزاد کر سکت ہے۔ بولا نہیں فرمایا آپ نے ایک اونٹ یا گائے کو ہریر کر سکت ہے۔ بولا نہیں۔ فرمایا آپ نے میٹھا سنتے میں ایک ٹوکرہ کھجوڑا آپ کے پاس آیا آپ نے فرمایا اس کو لے اور صدقہ کرو وہ بولا مجھ سے زیادہ کوئی محتاج نہیں ہے یا رسول اللہ آپ نے فرمایا کھا لے اس کو اور ایک روزہ رکھ لے۔ اس دن کے بعد جس دن تو نے یہ کام کیا۔  
 (براہمیں ماتحت مصنفہ مولوی اسماعیل گوجروی تابت)

### جواب:

سب سے پہلی اور بنیادی بات تو ہے۔ کہ شیعہ حضرت اپنا مسلک (روحہ اتم) ثابت کرنے کے لیے کسی آیت قرآنی کا حوالہ دیتے۔ جو مراجحت کے ساتھ اس کو جائز بتاتی۔ یا پھر اہل بیت رضی اللہ عنہم سے کوئی نفس مریعہ لائی ہوتی۔ لیکن یہ کہاں سے لائیں۔ قرآن پاک سے دلیل لانے سے عاجز اور اسکا اہل بیت سے کوئی قول سند میخ کے ساتھ پیش کرنے سے تاصر نہیں۔ اثبات کی دلیل کہاں ملتی۔ وہاں تو مرد جہا تم کی پر زور تزوید مردی ہے۔ جیسا کہ عنقریب آئندہ فصلوں میں ہم بیان کریں گے۔ ان ڈو بتوں نے دیکھا۔ کہ چلو اور کچھ نہیں ملتا۔ تو نئے کاہی سہارا کا نہ ہے۔ لہذا مرد جہا تم کو ثابت کرنے کے لیے ایک صحابی کے واقعہ کو لطور دلیل پیش کر دیا۔ یہ اہنی صحابہ کرام میں سے ایک ہیں جنہیں یہ فرقہ خارجہ ازاں اسلام قرار دیا ہے۔ (معاذ اشد) کسی مرتد کے قول و فعل سے اپنا مسلک ثابت کرنا جانتے ہو۔ کیا نتیجہ دیتا ہے۔

اس طریفہ استدلال سے معلوم ہوا کہ شیعوں کے پاس مرد جماعت کے جائز ہونے کا کوئی ثبوت نہیں۔ بلکہ یہ طریقہ زمر و جماعت محض بے دلیل اور بے مند ہے۔ استدلال کے جوش میں یہ بھی ہوش نہ رہا۔ کہ صحابی کے واقعہ اور اس کے فعل سے ہمارے مرد جماعت کی کیا نسبت ہے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس صحابی نے رمضان پاک کا روزہ رکم کرنا پنچ بیرہ سے جماع کرنے کا دنلجم "کر لیا تھا۔ اور اس زیادتی پر نادم اور پیشیان ہو کر انہوں نے یہ حرکت کی۔ گویا یہ ایک ظالم زیادتی کرنے والا (علی نفسہ کا فعل تھا۔ لیکن امام حسین رضی اللہ عنہ ظالم نہ تھے۔ بلکہ مظلوم تھے۔ اس یہے ظالم اور مظلوم میں کیا متناسب ہو سکتی ہے؟

### ب) استدلال اس طرح درست ہے۔

صحابی کے اس واقعہ سے مرد جماعت پر استدلال اگر درست طریقہ پر کرنا ہے۔ تو اس کا طریقہ ہم بتائے دیتے ہیں۔ وہ اس طرح کہ صحابی مذکور نے ایک جرم کیا۔ اور اس نے اپنے جرم پر ندامت کے آنسو بیاہے۔ سینہ کو بی کی۔ اور بال نو پھے۔ مختصر ہے کہ ایک مجرم ماتم کے ذریعہ اپنے جرم کا اعتراف کر رہا ہے۔ اب ائمہ ان لوگوں کی طرف جو امام حسین رضی اللہ عنہ کا ماتم کرتے ہیں۔ ان کے ماتم کرنے سے معلوم ہوا۔ کہ وہ مجرم ہیں۔ اور بذریعہ ماتم اپنے جرم کا اعتراف کر رہے ہیں۔ اور ان کا جرم یہ تھا۔ کہ قاتلانِ حسین بھی ہیں۔ اللہ کے محبوب کے نواسہ کا خون گرانے والے آن کے ساتھیوں کو بھوکا پیا ساتر پانے والے یہی لوگ تھے۔ انہیں اس جرم کو مانتے ہوئے بطور اقرار ماتم کرنا چاہیئے۔ اور خوب کرنا چاہیئے۔ کیونکہ یہ حقیقت ہے۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کو خطوطِ اُلنے کے لیے اور تمیں کھا کھا کر اپنی عقیدت اور محبت کا اظہار کرنے والے یہی تھے۔ پھر انہی مُلا نے والوں نے امام مسلم بن عقیل

کے ہاتھ پر بیعت بھی کی۔ اُن کے پیچے نمازیں بھی ڈھیں۔ اور امام حسین کو مسلم بن عقیل کے ذریعہ اپنی جاہشاری کا پیغام بھی پہنچایا۔ لیکن ان تمام باتوں کے باوجود جب امام موسوٰت کر بلائیجئے تو ان کے آنے سے قبل امام مسلم کو شہید کرنے والے بھی یہی تھے۔ پھر امام موسوٰت کو شہید بھی اہنی لوگوں نے کیا۔

ان کا ایک جرم ہو۔ تو اس پر روئیں۔ اور پھر چیپ ہو جائیں۔ ایک مرتبہ ماتم کر لیں اور پھر خاموش ہو جائیں۔ نہیں بلکہ یہاں تو اجرام کے ڈھیر ہیں۔ اور ان پر ماتم کر لیں گے ہر سال کریں گے۔ بلکہ سال میں کئی بار کریں گے۔ اور قیامت تک کریں گے۔ اور کوئی نہ کریں۔ جب امام مظلوم کی ہمشیرہ سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو فہریجیں۔ اور کوئی نہ کو ماتم کرتے دیکھا۔ تو فرمایا۔

أَتَبْكُونَ عَلَيْنَا فَمَنْ قَاتَ غَيْرَ حُكْمِ

ترجمہ:

کیا تم روستے ہو۔ بتاؤ تو ہی آخر تھمارے بغیر وہ کون تھے جنہوں نے ہمارے ساتھیوں کو شہید کیا؟

سیدہ ام کلشوم رضی اللہ عنہا (جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کی بیٹی تھیں) نے جب کوئی کو روستے پیشہ دیکھا۔ تو فرمایا۔  
احتجاج طبرسی :

يَقْتَلُنَا إِنْجَالُ حُكْمٍ وَ تَبْكِينَا إِنْسَاءٌ كُمْ لَفَزٌ  
تَعَدَّ يُتُورٌ عَلَيْنَا عَذَرٌ وَ اتَّاً وَ ظَلْمًا عَظِيمٌ۔

(۱۔ احتجاج طبرسی ص ۱۴۵، احتجاج نامہ صفری مطبوعہ قدیم)

(۲۔ احتجاج طبرسی جلد دوم صفحہ نمبر ۲۹ مطبوعہ طبع جدید)

(۳۔ مقتول ابن مخنت ص ۱۰۱ دخول الباب یا الی الگوز مطہرہ نسبت اشریف طبع قدیم)

ترجمہ:

تھارے ہی مردوں نے ہمارے ساتھیوں کو شہید کیا۔ اور اب تھاری ہی عورتیں ہم پر روری ہیں۔ یعنی تم لوگوں نے ہم پر بیت بڑا نظم کیا۔ اور بیت بڑی زیادتی کی۔

سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کے کوفہ کے ماتیوں کے بارے میں مندرجہ ذیل الفاظ بھی اسی جگہ مذکور ہیں۔

احتیاج طبری:

وَاللَّهِ فَاكُوْنَ أَنْكُوْنَ حَكْمَ أَخْرَىٰ بِالْبَحْكَاءِ فَايْكُوْنَ  
حَشِيدًّا وَاضْحَكُوْنَ قَلِيلًا۔

ترجمہ:

قدا کی قسم! خوب روڑ۔ تھارے لائق بھی رونا ہی ہے۔ اپنا بخت رود۔ اور بہت کم ہنسو۔

امام زین العابدین رضی اللہ عنہ کا احتیاج طبری ص ۱۴۵ پر ایک قول معمول ہے۔ فرماتے ہیں۔

عَنْ حَذِيرَةِ بْنِ مَشَرِّيكِ الْأَسْدِيِّ قَالَ لَنَا  
أَقِيْ عَلَيْنِ بْنُ الْحُسَيْنِ زَيْنُ الْعَابِدِينَ بِالنِّسْوَةِ مِنْ  
كُلِّ بَلَارِ حَكَانَ مَرِيْضَنَا وَإِذَا إِنْسَاءُ أَهْلِ الْكُوفَةِ  
يَدْتَدِّيْنَ مَشْقَقَاتِ الْجُيُوبِ وَالرِّجَالُ مَعْلُمَ  
يَبْكُوْنَ فَقَالَ زَيْنُ الْعَابِدِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَصُوْتُ  
صَدِيقِيْلِ وَقَدْ نَمِحَثْدَ الْعِلَّةَ مَنْ هَفَلَادِ  
يَبْكُوْنَ عَلَيْنَا فَمَنْ قَتَلَنَا غَيْرُ مُهْمَرِ۔

(احتجاج طبری جلد دوم ص ۲۹ خطبہ زینب  
بنت علی ابن ابی طالب مطبع عقیم طبع مددیہ)

ترجمہ:

جب امام زین العابدین رضی اللہ عنہ عورتوں کے ساتھ کربلا سے کوئی پہنچے۔ آپ اس وقت بیمار تھے۔ کرذیں آپ نے اچانک کوئی عورتوں کو روتے چلاتے دیکھا۔ ان کے گریبان پہٹے ہوئے تھے اور مرد بھی ان عورتوں کے ساتھ روئے میں مصروف تھے۔ امام زین العابدین نے بوجہ مرض آہستہ آہستہ ادازہ نہیں کہا۔ یہ لوگ ہم پر رورہ ہیں۔ تو یہ بتلائیں۔ ہمیں ان کے بغیر کس نے قتل کیا۔ (یعنی ہمارے اعزہ اور اقارب کو میدان کر بلایں شہید کرنے والے ان کے بغیر اور کون تھے۔ انہوں نے ہی قتل کیا۔ اور خود ہی قاتل رورہ ہیں۔)

قارئینِ کرام! آپ نے خود ان کی کتب سے دیکھا۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کی ہمشیرہ حضرت زینب اور امام زین العابدین رضی اللہ عنہ نے کوفیوں کو روتے دیکھ کر یہی کہا۔ کہ تم ہی قاتلانِ حسین ہو۔ اور پھر رورہ ہے ہو۔ اب موٹا امام بالک رضی اللہ عنہ کی روایت کو پھر پڑھیں۔ تو استدلال یوں ہو گا۔ کہ صحابی جب اپنے جرم پر ماتم کر سکتا ہے۔ تو ہم قاتلانِ حسین اس جرم پر کیوں نہ ماتم کریں۔ کیونکہ جماڑا جرم اس صحابی کے جرم سے کچھ کم نہیں۔ کیونکہ اس نے روزہ ضائع کیا۔ اور ہم نے نواسہ رسول سیمت بہتر کے لگ بھگ مسلمانوں کو بھجو کا پیا سا شہید کر دیا۔ ہند اہم سے یہے اس صحابی کی نسبت بد رجد اتم ماتم کرنا ضروری ہے۔

نحو٢: مولوی اسماعیل شیعی نے موٹا امام بالک کی روایت کے نقل کا صوبہ لکھا۔

یہ انہوں نے کبھی سے سُن رکھا ہو گا۔ ورنہ موطا امام الحکم کا کوئی بھی قدیم و مجدد نہیں لے لیں۔ میں پر اپ کو یہ حدیث نہ لے گی۔ کیونکہ یہ حدیث «ذکتاب الصیام و کفارہ من افطری رمضان» کے باب میں مذکور ہے۔ میرے پاس موطا کے تصنیف طبعہ عہد میر محمد کتب خانہ مرکز علم امام باغ کراچی کے صفحہ ۳۲۸ پر یہ حدیث ہے۔ لہذا اس فتویٰ تو ہرگز نہیں ہو سکتا۔ البتہ اگر اپ تلاش کرنا چاہیں۔ ذکتاب الصیام کے مذکورہ باب میں دیکھ لیں گے۔

(وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ)

## دلیل حیات و میل پر

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پر حضرت

عائشہ کا اتم کرنا

براہین اتم :

عن عبد الله بن الزبير قال سمعت  
عائشة تقول مات رسول الله صلى الله  
عليه وسلم في سحرى و نحرى وفي دولتى  
لم اظلم في احد افمن سفلى وحداثة  
سنى ان رسول الله صلى الله عليه وسلم  
قبض وهو في حجرى ثم وضع رأسه  
على وسادة و قمت الماء مع النسا، واضرب

وجہی۔

- (۱) واه الحمد في مستندہ
- (۲) سیرۃ ابن ہشام ص ۳۰۵ جلد چہارم
- (۳) تایبۃ طبری ص ۱۹، جلد دوم جزء سوم
- (۴) سیرۃ جبیر بن عبد اللہ دوم ص ۶۷، مطبوعہ مصر

ترجمہ:

عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں۔ جس نے حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے سنا کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے بیٹے پارہ میری باری میں انتقال فرمایا میں نے کسی پر ظلم نہیں کیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا میری گود میں انتقال فرمانا میری کم عمری اور بے احتیاطی کی وجہ سے تھا۔ اس کے بعد میں نے رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سر انور کو ایک تجھی پر رکھا۔ اور کھڑی ہو کر دوسری عورتوں کے ساتھ پیٹھے لگی۔ اور میں اپنے منہ پر

(الپنے اتھہ) مار رہی تھی) (بایکن ما تم ص ۴۰)

جواب اقل:

مولوی اسماعیل گوجروی نے جوازماتم پر جو بیدلیں پیش کی۔ شیعہ حضرات کیلئے ایک معجزہ الہاد دلیل ہے۔ اور اہل سنت پرماتم کے جواز کو ثابت کرنے کے لیے اس کو بڑے فخر و غرور سے پیش کرتے ہیں۔ اس لیے اس کی اہمیت کے پیش نظر میں چاہتا ہوں۔ کہ پہلے اس کے راویوں پر ”فن اسماء ارجان“ کے تحت کچھ گفتگو ہو جائے۔ تاکہ روایت کا درجہ معلوم ہو سکے۔ اور یہ معلوم ہو سکے۔ کہ کیا یہ حدیث قابل استدلال اور قابل تقبیل ہے۔ یا نہیں؟

تماریخ طبری میں اس کے مصنف نے یہ روایت جس راوی سے کی ہے۔ اس کا نام ”محمد ابن حمید“ ہے۔ اس راوی کے متلوں علامہ ابن حجر عسقلانی نے ”تہذیب التہذیب“، نامی کتاب میں یوں لکھا ہے۔ یہ کتاب، ”اسماہ الرجال“ میں بہت اہم اور سب سے بڑی کتاب ہے۔  
ابن حمید:

وَقَالَ يَعْقُوبُ بْنُ شَيْبَهُ مُحَمَّدُ بْنُ حَمِيدٍ  
كَثِيرُ الْمَنَائِيُّرُ - وَقَالَ الْبُخَارِيُّ فِي حَدِيثِهِ نَظَرَهُ  
وَقَالَ النِّسَاءُ لَيْسَ بِشِقٍ لِّمَعِهِ وَقَالَ الْجُوَزِيُّ  
رَدِّيُّ الْمَذَهِبِ غَيْرُ ثِقَةٍ وَقَالَ فَضْلُكُ الْتَّازِيُّ  
عِنْدِيُّ عَنْ دِيَنِ ابْنِ حَمِيدٍ، خَمْسُونَ أَلْفًا لَا  
أَحَدٌ ثُغْنَدُهُ بِحَرْفٍ ..... وَقَالَ صَالِحُ بْنُ  
مُحَمَّدٍ الْأَسَدِيُّ ..... ثُرَّقَالَ كُلُّ شَيْءٍ  
كَانَ يُحَدِّثُ تَنَا بْنُ حُمَيْدٍ كُنَانَتَهِمَدَ فِيْهِ  
وَقَالَ فِي مَوْضِعٍ أَخْرَى كَمَّ أَحَادِيْثَهُ تَزِيدُ  
وَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَخْبَرَ أَعْلَى اللَّهِ مِنْهُ كَانَ يَأْخُذُ  
أَحَادِيْثَ التَّأْسِ فِي قِرْبَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ .....  
وَقَالَ أَبُو الْعَبَّاسِ بْنُ سَعِيْدٍ ..... قَالَ وَسَمِعْتُ بْنَ  
خَرَاسِ يَقُولُ تَنَا بْنُ حُمَيْدٍ وَكَانَ وَاللَّهِ  
يَحْذِفُ -

(تہذیب التہذیب جلد ۱۳ ص ۱۲۹ - ۱۳۰)

مطبوعہ بیروت۔

## ترجمہ:

یعقوب بن شیبہ کہتے ہیں۔ کہ ”محمد بن حمید“ منکر حدیثیں زیادہ روایت کرتا ہے۔ امام بخاری کہتے ہیں۔ اس کی روایت کردہ حدیث میں نظر ہے۔ لیعنی بے سوچ سمجھے قبول نہ ہوگی) امام نبی فرماتے ہیں یہ لفظ نہیں ہے۔ اور جزو جانی کہتے ہیں۔ یہ ردی المذاہب اور غیر لفظ ہے۔ اور فضیل رازی نے کہا۔ میرے پاس ابن حمید کی روایت کردہ پچاس ہزار احادیث ہیں۔ لیکن میں ان میں سے ایک حرف بھی روایت نہیں کرتا۔ صالح بن محمد اسدی کہتے ہیں۔ کہ ابن حمید جزو حدیث ہمیں سُنّنا تا۔ ہم اس کو تہم کرتے۔ ایک اور جگہ فرمایا۔ یہ کثیر احادیث ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے معامل میں اس سے بڑا ہے باک میں نے کوئی دوسرانہ دیکھا۔ لوگوں سے حدیث لینتا۔ اور ایک دوسری میں خلط بلطف کر دیتا۔ اور ابوالعباس بن سبیل نے کہا۔ ابن خراش سے میں نے سُنّنا۔ کہ ابن حمید ہمیں حدیثیں سُنّنا۔ اور ائمہ کی قسم وہ جھوٹ بولتا۔

## نظر الاصاف:

جس سند میں ایک راوی ایسا ہو۔ جو ”دن اسما دار الرجال“ میں کذاب، غیر لفظ، ردی المذاہب اور عاصِ اللہ تعالیٰ پر غلط باتوں کی نسبت کرنے کی جرأت میں لاثانی ہو۔ اس روایت کا کیا مقام ہوگا؟ ایسی حدیث سے مولوی اسماعیل گوجردی کا استدلال کرنا کہ ما تم جائز ہے (لوگوں کو کھلاد ہمولہ دینا ہے۔ با پھر اپنی بُعلی بے لبھی کا رونا ہے۔ ورنہ ایسی حدیث جس کے راوی پر اس قدر جرح ہو۔

وہ قابل استدلال نہیں رہتی۔ اس بات سے «فن اسماء الرجال،» کا ادنیٰ طالب علم  
بھی آگاہ ہے۔

## سلمہ بن فضل:

یہ راوی محمد حمید راوی کے استاد ہیں۔ ان سے ابن حمید نے روایت  
کی ہے۔ ان کا پرہنام «سلمہ بن فضل الابرش الانصاری» ہے۔  
تہذیب التہذیب:

فَقَالَ الْبُخَارِيُّ عَنْهُ مَنَّا حَدَّى وَ هَنَّا عَلَىٰ  
قَالَ عَلَيْكُمَا حَرَجًا مِنَ الرَّحْمَنِ حَتَّىٰ رَمَيْنَا بِحَدِيثِهِ  
قَالَ الْبَرْزَاعِيُّ عَنْ أَبِي ذَرْعَةَ كَانَ أَهْلُ الرَّأْيِ  
لَا يَرْعَبُ رُنِّ فِيَدِ لِمَعَانِ فِيَدِهِ مِنْ سُرُورَ أَپِهِ  
وَظُلُمٍ وَفِيَدِ ..... وَأَمَّا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُقْسَى  
فَسَمِعْتُهُ عَيْرَ مَرَّةً وَأَشَارَهُ الْبُرُودَ رَعْلَةً إِلَى  
إِسَانِهِ بِرِيدُ الْكَذِبِ وَقَالَ أَبُو حَاتِمٍ رَلَا يَتَرَجَّعُ  
بِهِ وَقَالَ إِنَّسَانِي ضَعِيفٌ۔ وَقَالَ الدَّوْرِيُّ كَانَ  
يَتَشَيَّعُ۔

(تہذیب التہذیب جلد ملاص ۱۵۳ مطبوعہ یزد)

ترجمہ:

امام بخاری نے فرمایا۔ سلمہ بن فضل کے پاس زیادہ احادیث منکر  
تھیں۔ جن کو علی نے کمزور کیا۔ علی نے کہا۔ ہم نے رے نامی شہر سے  
باہر نکلتے وقت اس کی حد شیش وہیں چھوڑ دی تھیں۔ برزاعی ہوتا

ہے۔ کہ ابوذر عدے نے کہا۔ کہ اہل رے سلمہ بن فضل کی طرف رغبت نہ کرتے تھے۔ کیونکہ یہ شخص بُری رائے اور ظلم سے موصوف تھا۔ ابراہیم بن موسیٰ نے کہا۔ کہ میں نے اس (سلمہ بن فضل) کے بارے میں ابوذرؑ کو بارہا اپنی زبان پکڑتے دیکھا۔ جس سے وہ اس کا بھروسہ ہونا اشارہ بیان کرتے تھے۔ امام نسائی نے اسے ضعیف کہا۔ اور یہ بھی کہا کہ اس میں شیعیت تھی۔

قارئین کرام! وفن اسماء الرجالؓ کے طور پر ہم نے سلمہ بن فضل کے بارے ناقدین کی تنقید میں وجوہات ذکر کی۔ بخاری کے نزدیک یہ «منکراحدادیث کا جامع» ہے۔ اور ابوذر عاس کے بارے میں یہاں تک ہوتے ہیں کہ خود اس کے ہم شہروگ اس کی بات کو کوئی اہمیت نہ دیتے۔ کیونکہ ظلم اور بُری رائے اس میں مشہور تھی۔ بلکہ ابوذر عدے نے تو کذاب بھی کہا۔ امام نسائی نے کذاب مائل پیشیعیت کہا۔ اور کوئی جریح کی وجہ نہ بھی ہوتی۔ صرف شیعیت ہی اس مقام پر کافی تھی۔ کیونکہ مولوی اسماعیل گوجروی نے اس حدیث کو سنیوں کی حدیث کے طور پر بیان کی۔ اور الجھجہت بخاری حدیث پیش کر کے مرتجہ ما تم کو بخاری عبارات سچ ثابت کرتے کی ذمہ داری اٹھاتی تھی۔ آپ غور فرمائیں۔ جس حدیث کا راوی ایک شیعہ ہو۔ وہ سنیوں کی روایت کیسے ہوتی؟ گویا مولوی اسماعیل نے عوام کو یہ دھوکہ دینے کی کوشش کی۔ کر دیکھو۔ اہل سنت کی کتابوں میں ثابت ہے۔ کرام المؤمنین حضرت عالیہ اللہ علیہ الرحمۃ الرانیۃ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال پر مروجہ ما تم کیا تھا۔

### محمد بن اسحاق :

یہ راوی سلمہ بن فضل کے استاد ہیں۔ ان کا پورا نام محمد بن اسحاق بن

یسارین خیار ہے۔ ان کا حال بھی ملاحظہ کر لیں تاکہ راویان حدیث میں ان کے مقام کو سمجھا جاسکے۔

### تہذیب التہذیب:

وَقَالَ مَا لِكَ دَجَالٌ مِنَ الدَّجَالَةِ.....  
وَكَانَ يَرَايِي لِغَيْرِ رُؤُسِيِّ مِنَ الْبِدْعِ وَقَالَ  
مُوسَى بْنُ هَارُونَ سَمِعْتُ مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ  
بْنِ مُسَيْبٍ تَيْتَرِلُكَانَ مُحَمَّدَ بْنَ إِسْحَاقَ يَرْبِي  
بِالْفَقْدِ وَقَالَ الْمَيْمُونُ بْنُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ ضَعِيفٌ وَقَالَ  
الْإِسْلَامِيُّ لَيْسَ بِقَوِيٍّ -

(تہذیب التہذیب بلدر ۹ ص ۳۱-۳۲)

### ترجمہ:

امام اکرم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا۔ محمد بن اسماعیل وجاوں میں سے ایک دجال ہے۔ جو زبانی نے کہا ہے۔ اس پر مختلف بدعتات ایجاد کرنے کا لزام لگایا گی۔ موسیٰ بن ہارون نے کہا۔ میں نے محمد بن عبد اللہ بن مسیب سے سُننا کہ محمد بن اسماعیل قدری تھا۔ میمونی نے ابن میمن سے نقل کیا۔ یہ ضعیف تھا۔ اور امام نافیٰ نے اسے "یہ بقویٰ" کہا۔ خلاصہ یہ ہوا۔ کہ حدیث میں حیب ایسے راوی ہوں۔ جن کو انہوں حدیث، "قابلِ حجت" شمار نہ رائیں۔ تو وہ حدیث اہل سنت کے ہاں کیسے قابلِ تبول ہو سکتی ہے؟ اس قسم کے غیر معتر براؤں کی حدیث بیان کر کے جو شیعوں نے مروجہ ماتم باز ثابت کرنے کی کوشش کی۔ تو اس سے معلوم ہوا۔ کہ ان کے پاس لے دے کے کچھ ایسی ہی ناقابلِ حجت احادیث ہیں۔ جب خود حدیث

غیر مقبول ہوتی۔ تو اس سے استدلال اور صحبت کو کرن توی اور قابل عمل کہے گا۔  
(فاعتبر وایا اولی الاصمار)

## جواب ۲۰م:

امّر محمد شیعین کے ہاں ایک تالون یہ بھی ہے۔ کہ جب حدیث کا کوئی راوی خود اپنی روایت کردہ حدیث کے خلاف عمل کرے۔ یا اس میں تنقید یا عذر پیش کرے۔ تو وہ حدیث بھی قابل عمل نہیں رہتی۔ مولوی گوجروی نے اس حدیث سے استدلال کیا۔ لیکن امام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا عذر اور تنقید نظر نہ آئی۔ وہ یہ کہ مانی صاحبہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں۔ کہ میرا ایسا کرنا (چہرہ پر ہاتھ مارنا اور پیشنا) بوجہ، بے عقلی اور کم سنی کے نخال دیکھنی اگر میری عمر مد بوغتک پہنچ چکی ہوتی۔ اور اس کے ساتھ میری عقل بھی کامل ہو چکی ہوتی۔ تو پھر یہ کام مجھ سے متوقع نہ تھا۔

اپ حضرات خود سوچیں۔ کہ اہل تشیع جن کے فعل کو اپنے مسلک کے ثبوت پر بطور دلیل و حجت پیش کر رہے ہیں۔ یہ درستی شخصیت ہیں۔ کہ «فروع کافی»، کی رواۃ کے مقابلہ ہر غماز فرضی کے بعد ان پر شیعوں لوگوں کو لعنت کرنی چاہیئے۔ ادھر اس تدریفت اور ادھران کے فعل کو اپنے مسلک کی دلیل بنانا کس قدر منافع ت ہے۔ پھر جب تا عادہ مذکورہ کے تحت راوی حدیث خود اپنی روایت کردہ بات کو ناپسند کرے۔ اور اس میں عذر پیش کرے۔ ایسے میں دوسرے کے لیے اس سے ثبوت ہتھیا کرنا کس طرح روا ہے؟ (تفکر)

[دلیل پنجم]

براہین ماقم:

وَأَقَامَتْ عَائِشَةُ عَلَيْهِ النَّسْخَ فَنَلَّا هُنَّ

عَنِ الْبُحَكَاءِ فَابْيَانَ يَنْتَهِيْنَ فَقَالَ لِهِشَامَ بْنِ الْوَلِيدِ  
اُدْخُلْ فَاخْرِجْ إِلَيْهِ ابْنَةَ اِبْرَاهِيمَ قَحَافَةَ اَنْتَ اَبِي  
بَكْرٍ فَقَالَتْ عَايَشَةَ لِهِشَامٍ حِينَ سَمِعَتْ ذَالِكَ  
مِنْ حُمَرَ اَتِيَ اُحْرِيْجَ عَلَيْكَ بَيْتِيْ فَقَالَ لِهِشَامٍ  
اُدْخُلْ فَقَدْ اَذْنَتُ لَكَ فَدَخَلَ هَشَامٌ فَاخْرِجْ  
اَمْرَفُرْوَةَ اَبْنَةَ اَبِي قَحَافَةَ فَعَلَّا هَا بِالْدُرَّةِ  
ضَرُّ بَاتٍ فَتَفَرَّقَ السَّرَّاحُ حِينَ سَمِعَ  
ذَالِكَ۔

(۱- تاریخ کامل ص ۲۸۸ جلد دو مطبوع مصر)

(۲- عقد الفرید جلد سوم ص ۵۶)

### ترجمہ:

کبی بی عائشہ ام المؤمنین حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ پر نو صبر پا کیا۔ اور  
نور خواں بلا میں۔ حضرت عمر نے ان کو اس نور خوانی سے منع کیا۔  
انہوں نے رکنے سے انکار کر دیا۔ اس پر اپنے سپاہی ہشام بن  
ولید کو حکم دیا۔ کہ عائشہ (رضی اللہ عنہا) کے گھر میں گھسیں۔ اور امام فروہ  
دنخرا برقحافہ ہمشیرہ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو پچھلے کریمہ پاس لاوے یہ  
گن کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا زوجہ رسول ام المؤمنین نصف  
دین کی عامل ماہرہ نے ہشام سپاہی عمر کو فرمایا۔ کہ خبردار میں  
اپنے بیت شرف خانہ اطہر میں تیار داخل حرام کرتی ہوں۔ عمر نے کہا  
داخل ہو جا جگہ میں جو حکم دیتا ہوں۔ پس ہشام داخل ہو گیا۔  
ام فروہ کو کھینچ کر باہر لایا۔ پس حضرت عمر نے درہ سے اس کو خوب

مارا اور بار بار مارا۔ پس یہ حالت دیکھ کر وہ نوحہ خواں عورت میں رفیق  
ہو گئیں۔

کیا یہاں بھی حضرت عائشہ سے بھول ہو گئی۔ کیا ان سے ہر روز بھول ہوتی  
رہے۔ اگر ممکنی بات تھی۔ تو حضرت عمر نے روکنا کیوں چاہا۔ اور حضرت عائشہ  
نے اس پر اصرار کیوں کیا۔ اور وہ حقیقت ہے۔ کہ حضرت عائشہ کا علم حضرت عمر سے  
زیادہ ہے۔ اس سے قبل نبی نبی عائشہ رضی اللہ عنہا و بکار علی المیت، کے متعلق  
حضرت عمر کی غلطی نکال چکی ہیں۔ (براہی می ماتم ص ۴۱)

### جواب:

کسی حدیث یا روایت سے استدلال و محبت پکڑنا اس وقت تک  
قابل قبول نہیں ہوتا۔ جب تک اس کی سند متصل، مرفع اور نہ: ہو میں لوگی گر جو وی  
نے جو یہ حدیث لکھ کر دکامیں اثیر، کا حوالہ دیا ہے۔ اس کتاب میں یہ حدیث  
 بلا سند لکھ کر ہے۔ باں اسی حدیث کو علامہ طبری نے اپنی تصنیف "تاریخ طبری"  
 جلد دوم جزو چہارم م ۹ پر دو سندوں سے ذکر کیا ہے۔ علامہ طبری کی ذکر کردہ  
 اس حدیث کی اپنی سند یہ ہے۔

### تاریخ طبری:

حَدَّثَنِي يُوْنَسَ قَالَ أَخْبَرَنَا أَبْنُ وَهَبٍ  
قَالَ أَخْبَرَنَا يُوْنَسَ أَبْنُ يَمِيدٍ عَنْ أَبْنِ شَهَابٍ  
قَالَ حَدَّثَنِي سَعِيدٌ بْنُ مُسَيْبٍ قَالَ لَمَّا تُوْرِثَ فِيَّ  
أَبُو بَكْرٍ أَقَامَتْ عَائِشَةُ عَلَيْهِ النِّرْجَالُ.

اس حدیث پاک میں ابتدائی روایت حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ عنہ  
سے ہے۔ اب مقام غزر یہ ہے۔ کہ کیا حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی وفات کے وقت موجود تھے۔ اور انہوں نے بعد ازاں وفات حضرت عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی جزء فرع والی کیفیت کو دیکھ کر پھر اس کو روایت کیا۔ یا ان کی موجودگی ثابت نہیں ہے؟  
ابن حجر عسقلانی نے ”اسما ارجال“ کی مشہور کتاب ”تہذیب التہذیب“ میں خود حضرت ابن مسیب کا قول نقل کیا ہے۔

### تہذیب التہذیب:

إِبْنُ مُسَيْبٍ يَقُولُ وُلِدُتُ لِسَنَتِيْنِ مَضَىَا مِنْ  
خَلَافَةِ عُمَرَ۔

(تہذیب التہذیب جلد چہارم ص ۵۱  
طبعہ عربی و ترجمہ)

ترجمہ:

سعید بن مسیب فرماتے ہیں۔ کہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت کے دو سال گزرنے پر بیدا ہوا۔

جب صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو وفات پائے دو سال کا عرصہ ہو چکا تھا۔ تو حضرت ابن مسیب کا تولد ہوتا ہے۔ تو جو بچہ کسی کی وفات کے دو سال بعد پیدا ہر۔ اس کا اس فوت ہونے والے کے پاس برقت وصال موجود ہونا۔ ناممکن ہے۔

اس لیے حضرت ابن مسیب نے خود قریب واقعہ زدیکھا۔ البتہ کسی دیکھنے والے سے سُنا ہو گا۔ لیکن اس کا نام ذکر نہیں فرمایا۔ لہذا سند میں اتصال نہ رہا۔ جب مستقبل نشابت ہو سکی۔ تو اس سے استدلال یا ہمارے خلاف اسے بطور حجت پیش کرنا کب وزن رکھتا ہے۔

اس اقطاع کے علاوہ اس حدیث کے دوسرے راوی "یونس بن یزید" میں۔ ان کا حال بھی سن لیجئے۔

### تہذیب التہذیب:

قَالَ أَبُو ذِرٍ عَنِ الْمَسْعِيِّ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللَّهِ  
أَخْمَدَ بْنَ حَاتَّلَ يَقُولُ فِي حَدِيثِ يُونُسَ  
عَنِ الرَّهْبَرِيِّ مُتَكَرَّرًا ..... وَقَالَ الْمَيْمُونِيُّ  
سُئِلَ أَخْمَدُ مَنْ أَثْبَتَ فِي الرَّهْبَرِيِّ قَالَ مَعْمَرٌ  
قَيْلَ فَيَقُولُ نَسْ قَالَ رَفِيْ أَحَادِيثِ مُتَكَرَّرَةً -  
(تہذیب التہذیب جلد نمبر اص ۱۵۴ مطبوعہ  
بیروت)

### ترجمہ:

ابو ذر عده مشقی کہتے ہیں یعنی ابو عبد اللہ امام احمد بن حنبل سے شاگرد کہتے تھے زہری سے یونس نے احادیث منکرات روایت کی ہیں۔ میمونی کہتے ہیں کہ امام احمد بن حنبل سے پڑھا گیا۔ زہری کے شاگردوں میں سے مضبوط شاگرد کون سا ہے؟ فرمایا معمرا۔ کہا گیا۔ یونس۔ فرمایا وہ منکرات کی روایت کرتا ہے۔

اس سے قبل آپ نے اس حدیث کے بارے میں صند کے اعتبار تحقیق پڑھی۔ جس سے معلوم ہوا تھا۔ کہ متعلق نہیں۔

اب اس کے راویوں میں سے ایک "یونس ابن یزید" پر جرس ملاحظہ فرمائی امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کے ارشاد کے مطابق یہ راوی اگرچہ امام زہری کے شاگردوں میں سے ہیں۔ اور ان سے روایت بھی کرتے ہیں۔ لیکن ان کی اکثر احادیث

منکرات سے تعلق رکھتی ہیں۔ اور غیر صحیح ہوتی ہیں۔ جب یہ حدیث بھی اسی راوی  
یعنی ”یونس بن یزید“ نے امام زہری سے روایت کی۔ تو اس کا درجہ بھی منکرات  
کا ہی ہوا۔ لہذا اسے صحیح کون کہے گا۔ اور ہم پر جماعت کیسے ہو گی؟ یعنی مروی کو ہر دو  
کو اس سے کیا غرض کر حدیث سند کے اعتبار سے کیسی ہے۔ اور اس کے راوی کس  
درجے کے ہیں؟ اسے تم بھولے بجا لے تو کوئی دھوکہ دے کر یہ باور کرنا ہے  
کہ شیعوں کی کتابوں میں مرقد جہاد اتم کا ثبوت ملتا ہے۔ اس لیے جب ان کی کتب میں  
ماتم کا ثبوت ہے۔ تو پھر ہم شیعوں پر اتم کرنے میں کیوں اعتراض کیا جاتا ہے؟

### دوسری سند:

اسی حدیث کی دوسری سند علامہ طبری نے ”تاپیخ طبری“ میں جلد دوم  
جزء چہارم کے ص ۹ پر یوں مذکور فرمائی ہے۔

### تاپیخ طبری:

حد شنی الحارث عن ابن مسعود قال اخبرنا  
محمد بن عمر قال حد ثنا ابو بکر بن  
عبد اللہ ابن ابی سبیرة عن عمر و ابن ابی  
عمرو والخ۔

### ترجمہ:

میرے سامنے حدیث بیان کی جا رہتے این سید سے اس نے کہا خبر دی  
اہمیں محمد بن عمر نے اس نے کہا حدیث بیان کی ہمارے سامنے ابو بکر بن عبد اللہ بن سبیرہ  
نے عمر و بن ابی عمرد سے۔

سنده کوہیں تین را دریں (محمد بن عمر، ابو بکر ابن عبد اللہ، عمرو ابن ابی عمرو) کا  
مال ملاحظہ فرمائیں۔  
محمد بن عمر بن واقد الواقدی:

قَالَ الْبُخَارِيُّ أَنُوْرَا قِدِيْمَةَ فِي سَكَنَ بَعْدَ اَدَدَ  
مَتْرُوكَ الْحَدِيْثِ تَرَكَهُ اَخْمَدُ وَابْنُ الْمَبَارِكِ  
وَابْنُ نُسَيْرٍ وَاسْمَاعِيلُ بْنُ زَكَرِيَّا وَقَالَ فِي  
مَقْرِضِ اَخْرَى حَدَّبَهُ اَخْمَدُ وَقَالَ مُعاوِيَةَ  
بْنُ صَالِحٍ قَالَ لِي اَخْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ الْمَوَاقِدِيُّ  
كَذَّابٌ وَقَالَ لِي يَحْيَى بْنُ مُعَيْنٍ ضَعِيفٌ وَقَالَ  
مَرَّةً لَيْسَ بِشَجَّاعٍ وَقَالَ مَرَّةً هَانَ يُقْلِبُ حَدِيْثَ  
يُوْنَسَ يُغَتِّرُهُ عَنْ مَعْمَرٍ لَيْسَ بِشَفِيقٍ وَقَالَ  
مَرَّةً لَيْسَ بِشَجَّاعٍ -

(۱- تہذیب التہذیب جلد نهم ص ۳۶۷ مطبوعہ بیروت

(۲- میزان الاعتراض جلد سوم ص ۱۰۰ طبع قدیم مصر)

ترجمہ:

امام بخاری کہتے ہیں۔ کہ (محمد بن عمر) واقدی مدینی تھا۔ اس نے بعد میں  
بلند امیں سکونت کر لی۔ مت روک الحدیث ہے۔ امام احمد ابن المبارک  
ابن نیر اور اسماعیل بن زکریا نے اسے ترک کیا ہے۔ امام بخاری نے ایک  
اور مقام پر فرمایا۔ واقدی کہ امام احمد نے کتاب کہا۔ معاویہ بن صالح کہتے  
ہیں۔ مجھے احمد بن حنبل نے کہا۔ واقدی کتاب ہے۔ اور یحییٰ بن معین نے  
مجھے کہا۔ واقدی ضعیف ہے۔ ایک مرتبہ اسے لیس بشی اور دوسرا

مرتبہ کہا۔ کہ وائدی بیونس کی احادیث میں رد و بدل کرتا ہے اور بیونس کی جگہ معمر کو رکھتا ہے۔ وہ لفظ نہیں۔ اور میں بخشی ہے۔

## ابو بکر بن عبد اللہ

تہذیب التہذیب:

قَالَ صَالِحُ بْنُ أَحْمَدَ عَنْ أَبِيهِ أَبْرَ بَكْرٍ  
بْنِ سَبْرَةَ يَضَعُ الْحَدِيثَ.....  
وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ عَنْ أَبِيهِ لَيْسَ  
بِشُعْرٍ كَانَ يَضَعُ الْحَدِيثَ وَيَحْذِبُ.....  
وَقَالَ الْبُخَارِيُّ ضَعِيفٌ وَقَالَ مَرْرَةً مُنْكِرُ  
الْحَدِيثِ وَقَالَ النِّسَاءُ مُتَرْوِكُ الْحَدِيثِ۔

(تہذیب التہذیب جلد ۱۲ ص ۲۱۲)

(مطبوعہ بیروت)

ترجمہ:

صالح بن احمد اپنے باپ سے روایت کرتا ہے۔ کہ ”ابو بکر بن ابی سبرہ“ حدیثیں گھر کرتا تھا۔۔۔۔۔ عبد اللہ بن احمد اپنے والے روایت کرتا ہے۔ کہ ”ابو بکر بن عبد اللہ“، لیس بخشی ہے۔ اور من گھر کت حدیثیں بیان کرتا تھا۔ اور جھوٹا تھا۔ امام بخاری نے اسے ضعیف کہا۔ اور کبھی اسے ”منکر الحدیث“ کہا۔ اور امام نسائی نے اسے متروک الحدیث کہا ہے۔

ایسا ارادی جو متروک الحدیث، منکر الحدیث ہو۔ اور اس سے بڑھ کر

کذاب و مُنْگَرَّت حدیثیں بیان کرنے والا ہو۔ ایسے راوی کی روایت کیسے ہو معتبر ہو سکتی ہے۔ اس کے بعد اسی راوی کے استاد عمر و بن ابی بکر کی حالت بھی سن لیجئے۔

## عمر و بن ابی عمر و

### تہذیب التہذیب

قَالَ أَلَدَ وَرِيٌ عَنْ إِبْنِ مُعِيَّنٍ فِي حَدِيدِ يَشْدَهُ ضُعْفٌ  
لَيْسَ بِالْقَوِيِّ وَقَالَ أَبْنُ الْخَيْثَمَةَ عَنْ إِبْنِ مُعِيَّنٍ  
ضَعِيفٌ ..... وَقَالَ النِّسَاءُ فِي لَيْسَ بِالْقَوِيِّ -

(تہذیب التہذیب جلد ۸ ص ۸۲)

ترجمہ :

دوری نے ابن معین سے روایت کرتے ہوئے کہا۔ کہ عمر و بن ابی عمر و اس کی حدیث میں ضعف ہے۔ یہ ضبط آدمی نہیں! ابن ابی خیثمہ نے ابن معین سے بیان کیا۔ کہ یہ راوی ضعیف ہے۔ اور امام نسائی نے اسے دلیس بخشی کہا۔ (لینی غیر معتبر ہے۔

**حاصل کلام :**

مولیٰ اسماعیل گوجردی نے جس حدیث پاک سے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا اپنے والد کی دفاتر، پر ماتم ثابت کرنے کے بعد اسے جراز ماتم پر بلور حجت پیش کیا۔ اسے اس حدیث کی سند میں ذکر راویوں میں سے تین راویوں کی حالت ملاحظہ فرمائی۔ ان میں سے

کوئی کذاب، واضح الحدیث ہے۔ اور کوئی مخکوح حدیث اور متروک الحدیث ہے۔ ایسے راویوں کی روایت محدثین کے ہاں کب مقبول ہو سکتی ہے۔ لہذا معلوم ہوا۔ کوئی قسم کے راویوں کا سہارا لے کر شیعہ عالیانے حضرت ام المؤمنین پر ما تم کا غلط ایزام لگایا ہے۔ اور انہیں اس طرح بدنام کرنے کی کوشش کی ہے۔

پھر یہ بات، بھی بالکل واضح ہے۔ کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو شید جب مسلمان ہی نہیں سمجھتے۔ تو پھر ان کی ایک بات سے یہ لوگ اپنے مسلک پر اتدال کیسے کریں؟ ہاں بات وہی ہے۔ کہ بطور دشمنی حضرت ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کی ذات پر انہوں نے اپنا کیجئے ہٹنڈا کرنا چاہا۔ اور اہل سنت پر جماعت بھی فاقہم کرنے کی کوشش کی۔ لیکن اس حدیث کی سند سے معلوم ہوا۔ کہ اس سے اتدال کرنا، لاسہی پر اتدال سے۔ اور اس کا مقابل جماعت ہونا ہرگز مسلم نہیں ہے۔ بس اندھے کی طرح موادی اسماعیل گوجروی نے ادھر ادھر بہت پاؤں مارے۔ لیکن انہوں نے کیجیے ہیں کر کیا۔ اور اپنے کپڑوں اور جسم کو گندہ کر گیا۔

### دلیل ششم

برائین ما تمر:

یہ تمام راوی ایک طرف مگر جناب زینیب بزری سلام اللہ علیہما کا ماتم بخش حسین مظلوم من ہاشمیات عزاداری میں ایک اصل الاصول ہے یہ کیجھو اہل سنت کی کتاب البدایہ والہمایہ جلد هشتم ص ۱۹۳ مطبوعہ بیروت۔

البدایہ والہمایہ:

قالَ قَرَّةُ بْنُ قَيْسٍ لِقَاتَ مَرَّتِ التَّسْوَةِ بِالْقَتْلِ  
صَحِّنَ وَ لَطَمَنَ خَ— وَدَهْنَ قَالَ فَمَارَ آمِيتُ  
مِنْ مَنْظِرِ مِنْ نِسْرَةٍ قَطُّ أَحْسَنَ مَنْظِرَ آمِيتَ

مُتَهَّنَّ ذَا إِلَكَ الْيَوْمَ -

کراوی لکھتا ہے۔ کجب آل محمد کا تالف مقتولان دشت کر بلکل لا شوں پر پینچا۔ تمدن رات عصمت و طمارت بے محابا گزپڑیں۔ اور راجہوں نے آہ و بکار اور نوصکی۔ رخسار پیٹھے۔ ماتم کیا۔ راوی کہتا ہے۔ اتنا بہترین منظر حلقة ماتم کا کبھی نظر نہ آیا۔ جیسا کہ اس دن دیکھا۔ اور جناب سیدہ شانیہ زینب بکری نے جو اس حلقة میں فوج و ند بہ پڑھا۔ اس کی تصور کر شی مورخ ابن کثیر نے یوں کہا ہے۔

البدایہ والہمایہ:

فَلَكَمَأْرُ وَإِمَحَّانِ الْمَعْرِكَةِ وَرَاقِ الْعُيُونِ  
وَاصْحَابَةِ مُطْرَحِينَ هُنَّا إِلَكَ بَحَثَتُهُ التِسَاءُ  
وَصَرَخُونَ وَنَدُّ بَثَ رَيْبُ أَخَاهَا الْحُسَيْنَ  
وَأَهْلَمَاءَ قَالَتْ وَهِيَ تَبَكُّي يَا مُحَمَّدَ أَيَا مُحَمَّدَاهُ  
صَلَّى عَلَيْكَ اللَّهُ رَبِّ الْمَلَكِ السَّمَاءِ هَذَا حُسَيْنٌ بِالْعَرَبِيِّ  
مُرَّ مِلِّ الْدَّمَاءِ مُقْطَعُ الْأَعْضَاءِ يَا مُحَمَّدَ دَادُ  
وَبَنَاتُكَ سَبَايَا وَذُرِّيَّتُكَ مَفْتَلَةٌ تَسْفِيَ عَلَيْهَا  
الْقَبَاءُ قَالَ فَأَبْكَتْ وَالشَّوْكَلَ حَدُّ وَصَدِيقٍ۔  
(البدایہ والہمایہ ص ۱۹۳ جلد ۸ مطبوعہ بیروت۔)

ترجمہ:

کجب یہ تالف قتل گاہ حسین سے گزرا۔ اور جنین مظلوم اور اپ کے اصحابوں کی لا شوں پر نظر پڑی۔ کہ پارہ پارہ ہر کر خاک پر پڑے ہوئے ہیں۔ اس وقت بے بیال روئیں۔ اور بیٹھیں۔ جناب زینب بہشیرہ امام مظلوم غریب الدیار نے یہ نوحا پڑھا۔ رورو کے کہتی ہائے میرے

نانا محمد نے تجھ پر خدا نے درود بھیجا۔ ملٹک نے سلام پڑھا۔ مگر پتیرا حسین اُج دشست کر بلایں خاک آؤ دپڑا ہے۔ اس کے نہام اعضا پارہ پارہ کر دیئے گئے ہیں۔ ہائے میرے نانا جان محمد پتیری بیٹا اُج قیدی ہو کر بارہی ہیں۔ اور پتیری اولاد قتل کردی گئی ہے۔ جن کی لاشوں پر خاک دھول پڑ رہی ہے۔ راوی کہتا ہے کہ جناب زینب نے حلقة ماتم میں کچھ ایسا دردناک نژاد پڑھا کہ دوست اور دشمن کو رلا یا۔

یہ ہے حضور اختصار اسینہ کوئی کا ثبوت اور عزاداری کی اصل کہ جناب زینب امام زین العابدین رسن بستہ قیدی کی موجودگی میں حلقة باندعا کر پسیٹ رہی تھیں۔ اور نژاد خانی بھی کہ رہی تھیں۔ (براءہ ماتم ص ۶۹)

### جواب:

موری محمد اسماعیل شیعی گوجردی نے اس دلیل کو مرد جہ ماتم کی سب سے بڑی دلیل قرار دیا۔ اور اس کی اہمیت کو بیان کرتے ہوئے یہاں تک کہہ دیا۔ کہ یہ اصل الاعویں دلائل ہے۔ اور اس کو نقل بھی اہل سنت کی کتابوں سے کیا گی ہے۔ جس کا تاثر یہ دینا چاہا۔ کہ اہل سنت کے نزدیک بھی یہ روایت معتبر ہے۔ ہذا اسینبوں کی کتابوں سے ثابت ہوا۔ کہ مرد جہ ماتم کی بنیاد اہل بیت کی دختران نیک اختران نہ رکھی۔ امام زین العابدین نے یہ ماتم دیکھا۔ اور منع نہ فرمایا۔

ہم اس سے قبل احادیث کی تحقیق و تدقیق کے وقت یہ کہہ چکے ہیں کہی روایت کا معتبر ہونا کچھ شرائط پر منحصر ہے۔ جب تک شرائط پوری نہ ہوں۔ ایسی روایت استدلال درست نہیں ہوتا۔ ان شرائط میں سے چند ایک بھی ہیں۔ کہ راوی صحیح العقیدہ ہو۔ متفقی و پر میزگار ہو۔ ہذا سند روایت میں اگر کوئی

راوی بدنه بحسب، کذاب اور ضعیف آجائے۔ تروود روایت مقبول نہیں ہوتی۔ مذکورہ روایت کی سند البدایہ والہنایہ جلد ششم ص ۱۹۲ مطبوعہ بیروت دریاض پر ہے  
**البدایہ والہنایہ:**

قال ابن ابی الدنیا حدثني سلمة بن شیبیع عن  
الحمدی عن سفیان سمعت سالم بن ابی حفص  
قال قال الحسن الخ۔

(البدایہ والہنایہ جلد ششم ص ۱۹۲ مطبوعہ بیروت  
(دریاض)

### سالم بن ابی حفصہ:

مذکورہ روایت میں ایک راوی "سالم بن ابی حفصہ" بھی ہیں۔ اس راوی کے متعلق "اسماء الرجال" کی سب سے بڑی کتاب "ہندیب التہذیب" سے اس کی مالت بیان کی جاتی ہے۔

### ہندیب التہذیب:

قَالَ عَمَرُ وَبْنُ عَلَيٍّ ضَعِيفُ الْحَدِيثِ يَفْرُطُ فِي  
الشَّيْعَ..... وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَحْمَدَ عَنْ أَبِيهِ  
كَانَ شَيْعِيًّا..... وَقَالَ حَبَّاجَ بْنُ مُتَهَالٍ شَاهِيًّا  
بْنُ طَلْحَةَ بْنُ مَعْصَرَ فَعَنْ خَلْفَتِ ابْنِ حَوْشَبِ عَنْ  
سَالِمِ بْنِ أَبِي حَفْصَةَ وَكَانَ مِنْ رُؤُسِ مَنْ يَنْتَقِصُ أَبَا  
بَكْرٍ وَغَمَرَ..... وَقَالَ ابْنُ عَدِيٍّ لَهُ أَحَادِيثٌ وَعَامَلَهُ  
مَا يَزِدُ وَيَدُهُ فِي فَضَائِلِ الْبَيْتِ وَهَرَ مِنَ الْغَالِيَنَ

فِي مُسْتَشِّعِي أَهْلِ الْكُوْفَةِ -

(ہندیب التہذیب جلد سوم ص ۲۲۳-۲۲۴  
مطبوعہ بیرونیت)

ترجمہ:

عبد بن علی نے کہا۔ کہ سالم بن ابی حفص (ضعیف الحدیث) ہے۔ اور  
مزہ مسب شیعہ میں کفر تھا۔ اور عبداللہ بن احمد نے اپنے باپ سے اس  
کے بارے میں روایت کی۔ کہ شیعہ تھا۔ جاجہ بن منہال کہتے ہیں۔ بر سام  
بن ابی حفص ان لوگوں کا سردار تھا۔ جو سیدنا صدیق اکبر اور عمر فاروق  
رضی اللہ عنہما کی تعلیم شان کرتے ہیں۔ (یعنی ان دونوں کی شان میں کی  
کرنے والوں کا سراغنہ تھا) اور ابن عدری کہتے ہیں۔ اس راوی کی مام  
روایات وہ ہیں۔ جو فضائل اہل بیت سے متعلق ہیں۔ اور خود یہ کوئی  
شیعوں میں سے کفر شیعہ تھا۔

”اسماء الرجال“ کی اس تحقیق سے اپنے نے جان لیا ہے۔ کہ ”سالم بن ابی  
حفص“ کفر شیعہ، ضعیف الحدیث اور شخین کا بد خواہ تھا۔ تواب دیکھئے۔ اس راوی کی  
روایت اہل سنت پر کیسے جبت ہو سکتی ہے۔ نہ ہی سنی صحیح العقیدہ اور نہ ہی ثقہ و  
عادل یہ تو اس راوی کے حالات تھے۔ لیکن مولوی گوجروی نے جس باب پر روایت  
ذکر کی۔ اس کے آخر میں اس باب کی روایات کے متعلق جو ”البدایہ والہمایہ“ کے  
مصنف نے خود لکھا۔ اس کو نظر پڑھا۔ اس باب کی روایات کا اصل یوں بیان کیا۔  
البدایہ والہمایہ:

وَ لِلشِّیعَةِ فَالرَّأْفَدَةِ فِي صَفَّةِ مَصْرَعِ الْغَيْنِ  
حِكْمَةُ كَثِيرٍ وَ أَخْبَارُ بَاطِلَةٍ وَ فِيمَا ذَكَرْنَا

بِکَانَ يَعْدَهُ وَفِی بَعْضِ مَا أَقُرَّ ذَنَا هُنْظِرُ، وَكَوْلَا إِنْ  
اَنْ جَسِرِيْنَ وَعَلَیْرَهُ مِنَ الْحُقَّاظِ وَالْأَئِمَّةِ ذَكَرِيْنَ  
مَا سُقِّيْدَ وَأَكْثَرُهُ مِنْ رِوَايَاتِهِ أَبِي مَخْتَنَتِ لُوطِ  
بْنِ يَعْجَلِي وَقَدْ كَانَ شِیْعِیَّاً وَمُؤْسِعِیْمُ  
الْحُدَیدِیْثِ عِنْدَ الْأَئِمَّةِ وَلِكَثِرَهُ أَخْبَارِیْ حَافِظُ  
عِنْدَهُ مِنْ هَذِهِ الْأَشْیَاءِ مَا لِيْسَ عِنْدَ عَلَیْهِ۔  
(البدایہ والنهایہ جلد هشتم ص ۲۰۲ مطبوعہ دریاض و

(بیرودت)

ترجمہ:

امام حسین رضی اللہ عنہ کے واتھ شہادت کے باسے میں رافضیوں اور  
شیعوں کے پاس بکثرت جھوٹی اور باطل روایات ہیں۔ اور جو ہم نے  
ان کی روایات ذکر کیں۔ یہ بطور بخوبی کافی ہیں۔ اور بعض میں نظر بھی ہے  
اگر ابن جریر و عینہ حفاظ و انداہ محدث ان کی ایسی خبروں کو ذکر نہ کرتے  
 تو میں کبھی ان کے پچھے نہ پڑتا۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے باسے  
میں اکثر روایات "ابوحنفہ لوط بن کینی" سے مردی ہیں۔ جو یا کچھ شیعہ  
 تھا۔ لیکن محدث میں ضعیف تھا۔ لیکن واقعات اور شہادت حسین رضی  
 کی خبریں اس کے پاس ایسی تھیں۔ جو دوسروں کے پاس مشکل  
 ملتی تھیں۔

## ایک وہم اور اس کا ازالہ:

"البدایہ والنهایہ" کے مصنف نے جو یہ لکھا ہے۔ کہ حضرت امام حسین رضی

کی شہادت کے متعلق اکثر روایات "ابو مخنت روط بن سعیلی" سے کی گئی ہیں۔ اس سے یہ بھی وہم ہو سکتا ہے۔

بکاہ بیت کے ماتم کرنے کی ذکر کردہ روایت

شامداں قبیل روایات میں سے ہے۔ جبراہم مخنت سے مردی نہ ہر تو اس دو ہم کو دور کرنے کے لیے ہم "تاریخ طبری" کی اصل روایت پیش کرتے ہیں۔ جس سے "البداية والنهاية" کے مصنف نے اسے روایت کیا ہے۔  
تاریخ طبری :

قَالَ أَبُو مُخْنَفَ فَحَدَّثَنِي أَبُو زُهَيرُ الْعَبَسيُّ  
عَنْ قُرَّةَةَ بْنِ فَيْضِ الْتَّمِيميِّ قَالَ نَظَرْتُ إِلَى تِلْكَ  
الْيَسْرَةِ لِتَعَا مَرَرْنَ بِحُسَيْنٍ وَأَهْلِهِ وَوَلِيهِ  
صَحِّنَ وَكَطْمَنَ وَجُوْهَنَ قَالَ فَاعْتَرَضْتُمْ  
عَلَى قَرَّةِ بْنِ فَيْضٍ قَمَارًا يُتَمَّنِي مُنْظَرًا مِنْ دِسْوَةٍ قَطْ كَانَ  
أَحْسَنَ مَسْطَرًا رَأَيْتُمْ مِنْهُنَّ -

(تاریخ الطبری لابی جعفر محمد بن جریر الطبری جلد سوم

جزء ششم ص ۲۶۲ مطبوعہ بیروت)

ترجمہ :

ابو مخنت نے کہا۔ مجھ سے ابو زہیر العبسی نے قره بن قیس اتمیسی سے روایت کی۔ کرمی نے ان عورتوں کو دیکھا۔ جب وہ امام حسین، ان کے اہل اور ان کی اولاد کے پاس سے گزریں۔ تو وہ چلا جائیں۔ اور اپنے چہرہ کو پیٹا۔ راوی کہتا ہے۔ کرمی گھوڑے پر سوار ہو کر ان کے پاس سے گزر گیا۔ اور میں نے اس سے قبل عورتوں کی بیے لبی کا ایسا منظر کبھی

نہ دیکھا۔ جو ان سے مجھے دیکھنے میں آیا۔

## ابو مخنت لوط بن یحییٰ کیسار اوی ہے؟

لسان المیزان:

لُرُّ ظَبْنُ يَحْيَى أَبُو مُخْنَفٍ إِخْبَارٍ تَالِفَتْ  
لَا يَقْرَأُ قُرْآنَ كَمَّ أَبْدَ حَاقِمٍ وَغَيْرُهُ  
وَقَالَ الدَّارُ قُطْبِينِ ضَعِيفٌ وَقَالَ يَحْيَى  
بْنُ مُعِینٍ لَيْسَ بِشَفَاءٍ وَقَالَ مَرَّةً لَيْسَ بِشَفَاءٍ  
وَقَالَ ابْنُ عَدِيٍّ شَيْعَيْنِ مُحْتَرِقٌ صَاحِبُ  
إِخْبَارٍ هُمُورٌ۔

(لسان المیزان جلد چہارم ص ۹۲ مطبوعہ  
بیروت لبنان)

ترجمہ:

ابو مخنت لوط بن یحییٰ اور ہر ادھر کی خبریں پہنچانے والا اور قصہ  
کہا نیاں جمع کرنے والا ہے۔ اس پر وثوق نہیں کی جاسکتا۔ ابو ہاتم  
وغیرہ نے اسے متذوک سمجھا۔ وارثتی نے اسے ضعیفہ کہا یہی  
بن معین اسے غیر ثقہ اور کبھی ”لیں بخشی“ کہتے ہیں۔ ابن عدی  
نے اسے ماسد شیعی کہا۔ شیعوں کی خبریں اسی سے ملتی  
ہیں۔

مقام غور:

یہ تھا حال اس روایت کا کہ جسے مولیٰ اسماعیل گرجوی نے ماتھ کے

م موضوع پر اصل الاصول کہا۔ اور تمام لفیقہ روایات کے مقابلہ میں اتنی وضی فی کہا۔ کہ اس کی ہم پڑ کوئی بھی روایت نہیں ہو سکتی۔

اس اصل الاصول روایت کے راوی "اب مخفت لوط بن یکنے" کے باسے میں آپ نے پڑھا کہ شخص غالی شیعہ تھا۔ اور اپنے غلوکی وجہ سے حضرت ابو بکر صدیق و فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی تنتیع شان بھی کرتا تھا۔ تو ایسا شخص جو پسلے درجے کا ماسداور شیعوں کا صرف اخباری نمائندہ ہے۔ تو ایسے راوی کی حدیث الہ سنت کے لیے کس طرح جمعت بن سکتی ہے۔ اس پر طرفہ تاشایر کہ جس روایت کو شیعہ اصل الاصول قرار دے رہے ہیں۔ اس کا راوی ایک اخباری شیعہ اور قصہ کہانیاں کہنے والا ہے۔ جس کی باتوں کو کوئی بھی ذی عقل تسلیم کرنے کرتیا نہیں۔ لیکن مرد جہ ماتم پر جب شیعوں کے پاس قرآن پاک یا کسی حدیث صحیح یا کسی امام کا معتبر اور مستند قول نہ تھا۔ اور نہ مل سکتا ہے۔ تو ایسے یہ انہوں نے اس بات کو غلطیت سمجھا۔ کہ کسی قصہ کو اور ادھر ادھر کی خبریں اڑانے والے کی کسی بات کو مرد جہ ماتم کا اصل الاصول قرار دیں۔ لہذا آپ نے یہ تیجہ ضرور نکال لیا ہو گا۔ کہ مرد جہ ماتم کے جواز پر اس روایت کو پیش کرنا یا تو انہماںی جہالت و حماقت ہے۔ یا پھر بھروسے بھائے مسلمانوں کو دعو کر دینا مقصود ہے۔

## دلیل مفہوم

براہیں ماقروء

ماتم فاطمۃ الزہرا از خبر مرگ رسالت اب صلی اللہ علیہ وسلم مدارج النبوة  
ص ۳۷ جلد دوم میں شیخ عبد الحقی محدث دہلوی رقم طازی ہیں کہ  
فاطمۃ الزہرا چون ایس اواز شنید دست بر سر زنان از خانہ بیرود

دوید و می گریست و ہم زنان باشیے می نایلند۔

### ترجمہ:

کجب رسالت مأب کی خبر برگ میدان اعد سے مدینہ پہنچی  
اور جناب سیدہ نے تمنی۔ سر پیٹھی ہرئی باہر آئی۔ اور نازارو زار رو  
رہی تھی۔ اور دیگر ہاشمی عورتیں بھی روتی تھیں۔  
سبحان اللہ: جناب سیدہ کا غیر رسالت مأب میں پیٹھا بھی کتب  
اہل سنت سے ثابت ہو گیا۔ (براہین مذمہ ۶۲ تا ۶۴)

### جواب:

اس سے پہلے روایات کے سلسلہ میں ہم نے عرض کیا تھا۔ کسی روایت  
یا حدیث کا نقل کر دینا کسی حکم کے ثابت کرنے کے لیے کافی نہیں ہوتا۔ بلکہ اس  
کی سند اور راویان کی جانچ پڑتاں کے بعد یہ فیصلہ ہو سکتے ہے۔ کونکروہ حدیث  
مقبول ہے۔ یا مرد و دو۔ اس لیے پہلی بات اس روایت کے معاملہ میں یہ ہے۔ کہ  
مولوی اسماعیل گوجردی کی روایت کردہ یہ حدیث (جز) "مدارج النبوة" میں منقول  
ہوئی۔ ہم پر محبت نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ اس کا سر اور پاؤں نہیں۔ دوسری بات یہ  
کہ مولوی گوجردی نے شیخ عبد الحق رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب سے اپنے مطلب کی عبارت  
لے لی۔ اور پوری عبارت کو ذکر نہیں کیا۔ اس طرح اس ناقل نے دھرم کا اور فرقہ بے  
کراپنا مطلب ثابت کرنے کی کوشش کی۔ (مدارج النبوة) کی پوری عبارت  
درج ذیل ہے۔

### مدارج النبوة:

از غرائب روایات است۔ کو در معان النبوة اور ده کر او از شیعیان

کربلہ حسَّمَ صَلَی اللَّهُ عَلَیْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ نَدَایِکَرَدِ دِمَیْشَہِ رَسِیدَ۔ تَادِرْغَانَہُنَّتَے  
مَرِینَہ نَیْزَ شَنِیدَنَدَ۔ دَفَاعَلَمَ زَہْرَارَضِی اللَّهُ عَنْہَا چُوں ایں اوَازِ شَنِیدَ  
دَسَتَ بَرْ سَرْ زَنَانَ ازْغَانَہ بَیْرُولَ دَوِیدَ دَمَیْکَرِیتَ وَهَمْ زَنَانَہ اَشِیَہ  
مَیْ نَالِیدَنَدَ۔

(مَدَارِجُ النَّبِیَّةِ جَلَدُ دُومُ مِصْ ۸۸ فَصْلُ قَتْلِ حَمْزَہَ سَعَیْدَ  
اَیْکَ صَفْحَہ پَیْلَے۔ مَطْبُورَہ مَکْتَبَہ نُورِیَہ رَضِیَہ سَکْھَرَ)

### ترجمہ:

معاجم النبیوٰت کی غریب روایات میں سے ایک یہ بھی ہے۔ کہ حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم کی میدان احمدیں دفت پا جانے کی شیطانی خبر جب  
مرینہ پسخی۔ جس کو مرینہ کے رہنے والوں نے سنا۔ جب یہ اوایلہ فاطمہ  
رضی اللہ عنہا نے سنی۔ تو سرپر با تھمارتے ہوئے آپ گھر سے باہر  
نکلیں۔ اور رورہی تھیں۔ اور فائدانہ اسٹم کی عورتیں بھی گریہ وزاری  
کر رہی تھیں۔

### معاجم النبیوٰت کیسی کتاب ہے

شیخ محقق مولانا عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے "معاجم النبیوٰت" میں اس  
روایت کو درج فرمائے ہے قبل یہ صاف صاف کہہ دیا۔ کہ یہ روایت "معاجم النبیوٰت"  
کی غریب روایات میں سے ایک غریب روایت ہے۔ حضرت شیخ محقق کی  
اس طرح اثنا نہی کرنے کے بعد اسے تحریر کرنا اس سے معلوم ہوتا ہے۔ کہ شیخ موصوف  
کے زد بیک یہ روایت معتبر اور مستبول نہیں۔ کیونکہ وہ جانتے ہیں۔ کہ دمعاریٰ النبیوٰت،

کے مصنف ”د ملائیں کاشنی“ ایک واعظ تھے۔ ان کا شمار مستند علماء میں نہیں ہوتا ہے یہی وجہ ہے کہ جبکہ اہل سنت مجدد ائمۃ مولانا اشناہ احمد رضا خاں صاحب بریلوی میلان ارجمند سے اس کتاب اور اس کے مصنف کے بارے میں پوچھا گی تو اپنے فرمایا۔ وہ ایک سنی واعظ تھے۔ ان کی کتاب میں رطب ریابس سب کچھ ہے۔

(احکام شریعت حصہ دوم ص ۲۴۳ امطبوع کراچی)

یہ تھی اس کتاب کی حقیقت اور اس روایت کی تحقیق ہے مولوی اسماعیل گوجری نے نقل کر کے بڑے بلند باغِ دعازی سے کہا۔ جناب سیدہ کاظم رسالت میں پڑنا ہی کتب اہل سنت سے ثابت ہو گی۔ جس مصنف کو صرف نیرون کا واعظ ہی گیا ہو اور جس کی کتب میں رطب ریابس سب کچھ موجود ہو۔ تو پھر ایسے عیر ثقہ ادمی کے کتابے ایک غریب روایت کرنا اور پھر اس پر اتنا اتنا کس وجہ سے معقول ہے؟ لہذا اہل سنت پر ایسی روایت محبت نہیں بن سکتی۔ ہاں کچھ روایات کی طرح اس روایت کی تحقیق سے بھی یہی معلوم ہوا کہ شیعوں کے مروجہ مقام پر زان کے پاس انہی کوئی روایت نہ ہے۔ جو تصل الاصناد میں اور ثقہ عادل سے روایت ہو۔ نہ ہی انہیں کہیں اور جگہ سے کوئی قابلِوثقہ عبارت مل سکی۔ اس لیے مرقد جہر ماتم کی بنیاد، ہی بے اصل اور بے سند ہے۔ اور ایک سُراب ہے جس سے نہ کسی کی تشکی بکھے۔ اور نہ کوئی یقینی بات بنے۔

### فاعتبرروا یا اولی الابصار

## دلیل ششم

ہماری نظر سے شیروں کی طرف سے شائع شدہ ایک اشتہار گزار جس میں بخود دیگر اعتراضات کے ایک یا اعتراض بھی تھا۔ جس کی عبارت ہم من دون نقل کر رہے ہیں۔

آنحضرتؐ بعد شہادت حمزہ مدینہ تشریف لائے تو تمام مدینہ ماتم کردہ بنا ہوا تھا آپؐ جس طرف سے گرتے تھے گھروں سے ماتم کی صدائیں بند تھیں، آپؐ نے دیکھا سب اپنے عزیزو اقارب ماتم داری کا فرض ادا کر رہے ہیں لیکن حمزہ کا کوئی نوح خواں نہیں ہے۔ رسیۃ النبی جلد ماضی (۲۵۵) رقت کے جوش میں آپؐ کی زبان سے نکلا کہ حمزہ کا کوئی رو نے والا نہیں انصار نے یہ الفاظ سننے تو تڑپ اٹھے، بنے جا کر انہی عورتوں کو حکم دیا کہ وہ حمزہ کے دولت کردہ پر جا کر ماتم کریں، جب آنحضرتؐ نے پرده نشیان انصار عورتوں کو ماتم کرتے دیکھا، تو اپنے ان کے حق میں دعائے خیر کی۔  
(تاریخ کامل جلد دوم ص ۴۳)

## حوالہ اول اوہ پرہیز لئے

اگر کوئی شیمہ تاریخ کامل میں انہی الفاظ کے ساتھ یہ اعتراض دکھارے تو ہم اسے بیکھر رہے ایسا نام دیں گے۔ یہ شیمہ کا عظیم ڈھونگ ہے کہ ڈوبتے کوئی نکھلے ہمارا۔ کیا مثل ایک جھوٹی روایت کو دلیل بناتے ہیں۔

## حوالہ دوم:

حقیقت یہ ہے کہ تاریخ کامل میں ابن اثیر نے یہ عبارت یہ نقل کی ہے  
الکامل فیالتاریخ:

وَمَرَدَ سُولُّ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
بِدَائِهِ مِنْ دُورِ الْأَنْصَارِ فَسَمِعَ الْبُكَاءَ وَالنَّوَافِعَ  
فَذَرَ فَتُعِينَاهُ فَبَكَىٰ وَقَالَ لِكُنَّ حَمْزَةَ لَا يَبُو أَكَيْ  
لَهُ فَرَجَعَ سَعْدٌ بْنُ مَعَاذٍ إِلَى دَارِ بَنِي عَبْدِ الْأَشْلَمِ  
فَأَمَرَ نِسَاءَ هُمْ رَأَنْ يَذْهَبُنَّ فَيَبْكِينَ عَلَى حَمْزَةَ

ترجمہ:

بني ملی اللہ علیہ وسلم انصار کے گھروں میں سے ایک گھر کے قریبے  
گزرے تو ہاں سے رومنے اور فودہ کرنے کی آواز سنی جس پر کپ  
کی انگھیں بھرا میں اور فرمایا حمزہ (میرے چھا) کو کوئی رومنے والا نہیں  
ہے۔ چنانچہ سعد بن معاذ داربند عبد الاشلم کی طرف لوٹے اور ان کی  
عورتوں کو حکم دیا کہ وہ جا کر حمزہ پر روؤں میں۔

تلاؤ! اس عبارت میں کہاں ہے کہ تمام مدینہ ماتم کده بنا ہوا تھا اور کہاں  
لکھا ہے کہ بنی ملی اللہ علیہ وسلم جس طرف سے گزرتے تھے گھروں سے ماتم کی  
صدائیں بلند ہوتی تھیں۔ یہاں تصرف اتنا ہے کہ آپ نے انصار کے ایک گھر سے  
رومنے کی آواز سنی تر خیال آیا کہ چھا حمزہ اپنے تیکھے کوئی کنبہ نہیں چھوڑ گی۔ جو اس پر  
روتا یعنی انسوس کی نسل منقطع ہو گئی، تلایئے یہاں سے ماتم کیے ثابت ہوا  
بنی علیہ السلام کے قول میں تصرف رومنے کا ذکر ہے تو صدیا ماتم کا نہیں ہے۔ باقی رہا

سعد بن معاذ رضی کا عورتوں کو کہنا کہ جا کر امیر حمزہ پر روم۔ قوہم اولایہ کہتے ہیں کہ انہوں نے پنے طور پر یہ کہا تھا بھی مسی ا اللہ علیہ سلم نے انہیں ایسے فرمایا نہیں تھا۔ ثانیاً یہ کہ جناب سعد نے عورتوں کو روئے کا حکم دیا تھا۔ لہذا زیادہ اس سے زیادہ اس سے میت پر رو ناشابت ہر اتم یا زخم کا جواز کہاں سے آگی؟ مگر اعتراض کرنے والے کسے حمایت دیا بد دیانتی دیکھو کہ اشتہار میں لکھ رہا ہے کہ سب انصار نے اپنی عورتوں کی کامیز کے دولت کدہ پر جا کر ماتم کریں۔

تیسرا بات یہ ہے کہ کامل کی مذکورہ عبارت میں یہ صراحت بھی نہیں ہے کہ آیا سعد بن معاذ کے کہنے کے مطابق واقعی عورتوں روئے کے لیے امیر حمزہ کے گھر گئی بھی تھیں یا نہیں، مگر اعتراض کرنے والا اتنا بے شرم واقع ہوا ہے کہ لمحہ رہا ہے۔ انحضرت نے جب پردہ نشین انصار عورتوں کو اتم کرتے دیکھا تو ان کے حق میں دعا ہے خیر فرمائی۔ اس کے جواب میں اتنا ہی کہا جا سکتا ہے۔ کرعنة اللہ علی انكاذ بین۔

### جواب سوم:

کامل نے مذکورہ عبارت بلا سند بیان کی ہے اور طبری نے اپنی تاییخ کبیر میں یہی عبارت سرمو فرق کے بنی بریگ کم و کاست پوری سند بیان کی ہے ساتھ یکھی ہے۔ اور چونکہ کامل نے اپنی تاییخ کے مقدمہ میں مذکور و واضح طور پر لکھا ہے کہ میں نے تمام تواریخ میں سے طبری پر اعتماد کیا ہے لہذا افہم ان شیش ہو گیا کہ یہ عبارت دراصل کامل کی نہیں طبری کی ہے۔ اب ہم طبری سے اس عبارت کی سند بیان کرتے ہیں تاکہ تواریخ کو اس عبارت کا از روئے سند کے وزن معلوم ہو جائے۔ چنانچہ طبری میں ہے۔

**طبری:** حدثنا ابن حمید قال حدثنا سلمة عن محمد بن اسحاق قال حدثني أبي اسحاق بن يسار عن

اشیا ح من بخی مسلمة الخ۔ (بجزیہ جلد سوم ص ۲۶۷) (السنة اف الشافعی)  
 اس سنن کا پہلا راوی جس سے طبری روایت کر رہا ہے۔ ابن حمید ہے۔  
 دوسرا ملک بے تیسرا محمد بن اسحاق ہے اور ان تینوں کے تسلیم پچھلے صفات میں  
 پوری شرح و بسط کے ساتھ لکھا آئے ہیں کوئی کس درجہ کے ضمیم متروک اور کذاب  
 راوی ہیں۔ ابن حمید کو تہذیب جلد ۱۵ میں وضائیں اور کذاب لکھا گیا ہے ملک کو  
 تہذیب ص ۱۵۳ (جلد ۲)، میں متروک ضمیم شیعہ کہا گیا ہے اور محمد بن اسحاق کو تہذیب  
 ص ۲۴۲ میں بدعتی، ضمیم شیعہ کہا گیا ہے اور محمد بن اسحاق کو بدعتی، ضمیم  
 متروک اور وجال قرار دیا گیا ہے۔

تبلاسی ہے جس روایت کے تین راوی اس طرح کے متروک ہوں۔ اس کو  
 ماتم کے ثابت کے لیے بطور اعتراض پیش کرنا اعلیٰ درجہ کی حافظت ہے۔

## لیل، ہم

براہیان ماتم:

هارثۃ النبیۃ مصنف شیعہ عبد الحق میں ہے) چوں ایسی خبر یعنی سید حاتم شد میں ۴۰۵ جلد دوم  
 کو جب یہ خبر طلاق حضرت خصوصی حضرت علی کو پہنچی تو بہت درنگ اور بستہ پیغام دیتا کھائے۔  
 اور معارن النبیۃ ص ۲۴۲ کن چہارم مطبوعہ بمبئی میں اس کی تفصیل یہ ہے  
 فوجہ چول حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نے ایسی معنی معلوم کرد جاک برسریخت و فتح  
 بدآور دکہ جب طلاق خصوصی کی خبر حضرت علی کو پہنچی تو پسے سر پر غاک ڈال لی راداہ و فناں سڑک  
 جواب یہ نافاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے بارے میں "هارثۃ النبیۃ" سے مولی  
 اسماعیل شیعی نے ہماری بھارت پیش کی اسے اپ ذرا پھر دیکھ دیں۔ اور یہ بھارت  
 جس مقصد کو ثابت کرنے کے لیے پیش کی گئی۔ اس مقصد یا عنوان ہمیں پیش نظر

رکھتے۔ پھر دعویٰ اور دلیل کی مطابقت دیکھئے۔ تو مولوی گوجروی کی بے لبی اور جیالت پر ماتم کرنے کو جوی پاہے گا۔ (اگرچہ ماتم ثابت نہیں) دعویٰ تھا، «ماتم عمر»، اور دلیل میں «متنا لم عمر» ہے۔ جس کے خود مولوی گوجروی نے یہ معنی کیئے ہیں۔ بہت دردناک ہوئے اور بہت پیچ و تاب کھائے۔ دردناک ہونے اور پیچ و تاب کھانے سے کیا مرد جہ ماتم ثابت ہو گیا۔

حضرت فاروق رضی اللہ عنہ کاغم تاکہ ہونا اور اپنی بیٹی کی طلاق کا سن کر پریشان ہونا اتنی سی بات کو ناجائز کون کہتا ہے۔ لیکن یہ غمزدگی اور پریشانی ماتم کیون بغیر بن گئی؟

اس کے بعد مولوی اسماعیل شیعی نے «معارج النبوة» کی ایک عبارت پیش کر کے اس سے یہ ثابت کرنا چاہا۔ کہ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے اپنی بیٹی کی طلاق کی خبر سن کر پہنچ سر پر جوشی ڈال لی۔ اور آہ و فنا کرنے لگے۔ تو یہی ماتم کاظلیقہ ہے لہذا موجود ماتم (جس میں سر پر جوشی ڈالنا اور آہ و فنا کرنا ہوتا ہے) حضرت فاروق اعظم کے عمل سے ثابت ہو گیا۔

اس سلسلہ میں ہم گزشتہ حدیث کے جواب میں وضاحت کر چکے ہیں۔ کہ «معارج النبوة» کا مصنف صرف ایک واعظ ہے۔ کوئی محقق اور مستند نہیں۔ لہذا ان کی بات کوئی سند نہیں ہے۔ جس طرح شیعوں کے واعظ (ذاکر حضرات) ادھر ادھر کی ہانک کر دادھیں لیتے ہیں۔

جب ان کے سر کردہ علماء سے کسی ذاکر کی گپ شپ کے بارے میں حقیقت معلوم کرنا چاہیں۔ تو وہ کہہ دیتے ہیں۔ کہ چھپڑو وہ کوئی عالم تھوڑا ہی ہے۔ ایک ذاکر ہی ہے اس کا قول کوئی جھٹ نہیں ہے۔ تو اسی طرح علماء کا شفی بھی ایک واعظ نہ انداز رکھتے ہیں۔ بھی وجہ ہے۔ کہ علماء اہل سنت کا کہے کے بارے میں یہی

متقدم فصل ہے کہ ان کی کتب میں رطب و یابن سب کچھ ہے۔ لہذا ان کی بات ہم پر محبت نہیں۔ اور پھر اس پر مزید کہ صاحب معارف النبیوں نے اس روایت کی منکر کا سرے سے ذکر ہی تہیں کیا۔

یہ دن افراطی عظیم رضی اللہ عنہ کی پرشانی ایک طبعی اور فطری پرشانی تھی حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت اور اس کے موقع فرسا کا الفٹ سن کر ایسا سخت دل کرن ہو گا جیس کے انسو نہ بہہ ملکیں۔ اس لیے ہمارا ترقیتید ہے کہ مصائب اہل بیت اور شہداء کے بلا پر ڈھانے گئے مظالم من کر غم زدہ ہونا بلکہ آنسو کم بہہ ملکنا قابل ثواب ہے۔ اور سخت نہری ہے۔

## دیل، م

براہین ماقوٰ:

**زنہیز زنی فرط محبت کی علامت ہے**

فَلَتَأْرِ ائِنَّهُ أَكْبَرُ نَهَ وَقَطَعَنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقَلَّ  
حَاشَ لِلَّهِ مَا هَذَا بَشَرٌ إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ

(پیلا سودہ یوسف)

(تفسیر کبیر ص ۲۲۲ مدد پیغمبر مطہر ص ۳۴۷)

ترجمہ:

پس جب دیکھا انہوں نے اس کو بڑا چانا اور کاٹ ڈالے اور  
اپنے اور کہا پا کی ہے واسطے اُس کے نہیں یہ ادمی مگر فرشتہ

بزرگ۔ (ترجمہ شاہ فیض الدین)  
تفسیر کبیر:

إِنَّمَا أَخْبَرْنَاهُ لَا تَلْمِنْ رَأْيِنَ عَلَيْهِ نُورُ النَّبِيَّةِ  
وَهِيَ عَدْمُ الْاِلْتِفَاتِ إِلَى الْمُطْعُومِ  
وَالْمَنْكُوحِ وَعَدْمُ الْاِحْتِدَادِ إِلَيْنَاهُ كَشَانَ  
الْجِمَالُ الْعَظِيمُ مَقْرُونًا بِتِلْكَ الْمَيْبَةِ وَالْمَيْسَةِ  
فَتَعْجِبُنَّ مِنْ تِلْكَ الْمَحَالَةِ فَلَا حَرَمَ أَخْبَرْنَاهُ وَ  
عَظِيمَتْهُ وَقَعَ الرُّعبُ وَالْمَلَابَدَ مِنْهُ مُفْتَنٌ  
قُلُّ بِهِنَّ،

(تفسیر کبیر ج ۲۲ جلد پیغمبر مطہرہ مصر)

ترجمہ:

یعنی ان عورتوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کو اس یہے برا بھا کر کے اور پر نور نبوت اور علماء اور انسکاری اور حشرت لکھی۔ اور ہمیست ملکیت بھی مشاہدہ کی۔ اور وہ کمانے پنی کی طرف عدم اتفاقات تھی۔ اور اس ہمیست اور ہمیست کے ساتھ ساتھ جمال عظیم بھی مقرر ہوا۔ لہذا وہ عورت میں حیران ہو گئیں۔ اس یہے آپ کو برا بھا عظمت کی وجہ سے رعب اور ہمیست دلوں میں ہماگی اور اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔

یعنی ان عورتوں کو حضرت میں دو چیزوں نظر آئیں۔ جمال عظیم اور سیرت ملکی طاہرہ مطہرہ۔ پس حسن موجب حب شدید ہوا۔ اور سیرت ملکیہ موجب عدم وصال ہندزادہ عورت میں محبت اور حسرت میں سرشار ہو کر اپنے ہاتھ کاٹ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

تفسیر عرائس البيان جلد اول ص ۲۲۱ مطبوعہ زلکشور میں اسی آیت "رایته اکبر نہ" کے اتحت لکھا ہے۔ کہ

**تفسیر عرائس البيان:**

عَظِمْتُمْنَا بِعَظَمَتِ اللَّهِ وَهُنَّ مِنْدُوَّنَّا وَأَحَادِيرُنَّا فِي  
وَجْهِهِ نُورٌ هَيْبَةٌ اللَّهِ

(تفسیر عرائس البيان جلد اول ص ۲۲۱)

مطبوعہ زلکشور

ترجمہ:

کہ انہوں نے اس کو بوجھ نظرت خداوندی بڑا بھا۔ اور اپکے چہرے کے  
میں جب ہمیت اللہ کا فردی کھاتی ہمیت میں آگئیں۔  
وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَذَالِكَ مِنْ إِسْتِعْرَاقِهِنَّ  
فِي عَظِمَتِ اللَّهِ وَجَلَالِهِ۔

ترجمہ:

کہ انہوں نے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے خداونی عظمت اور جلال میں  
ستغرق ہو کر۔

آیت نہ سے معلوم ہوا۔ کہ فرمی محبت میں اپنے ہاتھوں کو چھپیں سے زخمی  
کرنا دلیل محبت ہے۔ چنانچہ قرآن کریم میں یہ ملامت لکھ کر اس کی کوئی روشن جد نہ  
ہونا اس کے دلیل محبت ہونے پر دال ہے۔ لہذا جزوی طور پر محبت حسین علیہ السلام  
میں زنجیر کاماتم کرتے ہیں۔ ان کی محبت میں کیوں شک کیا جاتا ہے۔ کیا کربلا کا  
واقعہ اُمر فرزند رسول کا قتل بُنی زادیوں کی اسری محیر العقول نہیں۔ اس میں اگر

کرنی شخص حیران ہو کر زنجیر زنی کرے۔ تو تعجب گیا؟ اپنے مجبور بکے معاشر سن کر خود کو بتلائے معاشر کر لینا کمال بحثت ہے۔ چنانچہ اس اشتبہ رسول حضرت اُویس قرنی کا قصہ مشہور و معروف ہے۔

### سیرت حلبیہ

وَقَالَ وَإِنَّمَا كُسِّرَتْ رُبَاعِيَّتُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ حَتَّى كُسِّرَتْ رُبَاعِيَّتُهُ إِلَيْهِ.

(سیرت صلبیہ جلد دوم ص ۲۸)

### ترجمہ:

کہ حضرت اُویس قرنی نے فرمایا۔ کہ خدا کی قسم صرف حضور رسول مأب کے دانت ہی نہیں توڑے گئے۔ حتیٰ کہ میرے بھی توڑے گئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چہرہ ہی زخمی نہیں ہوا۔ بلکہ میرا بھی زخمی ہوا ہے۔

اب یہ ظاہر ہے۔ کہ اُویس قرنی ظاہراً تو شال جہاد ہوئے نہیں۔ یہ دانت کیسے زخمی ہوئے۔ چہرہ کیسے زخمی ہوا۔ اور کس نے کیا؟ اگر سب کچھ ایسیں قرنی نے خود کیا ہے۔ تو غم مجبوب میں کیا کیا باز ہو گا؟ (براہین ماتم ص ۹۵)

### جواب:

شید لوگ جب اپنے مبلغ اعظم کی یہ دلیل پڑھتے ہوں گے۔ تو خوشی سے بھر نہ سماتے ہوں گے۔ اور نعمہ زنی کے بغیر نہ رہ سکتے ہوں گے۔ لیکن درحقیقت اس میں کوئی ایسی دلیل نہیں۔ جو امام حسین رضی اللہ عنہ کے مرد جہاد میں تعلق رکھتی ہو اس مبھی چوری دلیل کا فلاصر مندرجہ ذیل تین امور ہیں۔

۱۔ حضرت یوسف علیہ السلام کے حسن و جمال کی ہمیت سے مصری عورتوں نے اپنے ہاتھ کاٹ لیے۔

۲۔ حضرت یوسف علیہ السلام کے حسن و جمال اور سیرت ملکیہ کو دیکھ کر حب شید کی وجہ سے آپ کا وصال مा�صل نہ کر سکیں۔ تو حضرت سے انہوں نے ہاتھ کاٹ ڈالے۔

۳۔ حضور مصطفیٰ علیہ وآلہ وسلم کے دنیا ن مبارک شہید ہونے کی وجہ سے حضرت اولیٰ قرنی نے فرطِ محبت میں اپنے تمام دانت شہید کر دیئے۔

ہذا ثابت ہوا۔ کہ اگر مصری عورتوں حضرت یوسف علیہ السلام کے حسن و جمال سیرت ملکیت سے محبت کی وجہ سے ہاتھ کاٹ سکتی ہیں۔ اور حضرت اولیٰ قرنی حضور مصطفیٰ علیہ وآلہ وسلم کے عشق میں اپنے سارے دانت شہید کر سکتے ہیں۔ تو ہم شیعہ امام ہیں رضی اللہ عنہ بے محبت کی بنا پر زنجیرز نی کیوں نہیں کر سکتے۔

## امراوں کی ترمیم

اگر مصری عورتوں نے حضرت یوسف علیہ السلام کی عزت و ہمیت کی وجہ سے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔ تو باہت کامنے کا سبب یا علت "ہمیت و عزت" ہوئی۔ تو ہم شیعہ لوگوں سے دریافت کرتے ہیں۔ کہ رسول کریم مصطفیٰ علیہ وسلم اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ہمیت پر انہیں یہ تاقون یاد نہ آیا۔ نہ کسی شہید نے ان کی ہمیت کی وجہ سے کبھی زنجیرز نی کی۔ پھر حضرت امام ہیں رضی اللہ عنہ کی ہمیت سے یہ تاقون جاری ہوا۔ تو پھر تاقون کی بامیت یہ ہو گی۔ جب کسی کی مذمت ہمیت دل میں آجائے۔ تو اس وقت زنجیرز نی شروع کر دی جائے۔ پاہے وہ ہمیت

کسی ذاکر یا شیعی مجتهد ہی کی کیوں نہ ہے۔ اس قانون پر عمل پیرا ہونے سے وہ شیعی، ذاکر اور مجتهد بھی راضی ہو جائے گا۔ کمیری محبت میں میرے چاہئے والے زنجیر زندگی کر رہے ہیں۔ پھر طرفت کی بات یہ ہے۔ کہ مصری عورتوں نے ہمیت یوسف کی وجہ سے کاٹ دیتے۔ اور شیعہ لوگ مظلومیت حسین پر زنجیر زندگی کرتے ہیں۔ ان دونوں میں کیا منابعت ہے۔ ہاں یہ ضرور منابعت نظر آتی ہے۔ کہ آن عورتوں کو حسین یوسف پسند کیا۔ اور خوشی میں اس قدر بے شدھ ہو گئیں۔ کافی ہاتھ کاٹ میٹھیں۔ اور پتہ نہ پلا۔ اور ہرام حسین فی اللہ عنہ کر زیدیوں نے جب شہید کر دیا۔ تو اس سے انہیں اتنی خوشی ہوئی۔ کہ فرم محبت شہادت حسین میں بھوم گئے اور اپنی پیشوں پر زنجیریں مار کر ہو کی بڑی نذر از کرنے لگے۔ اور اشہد کا شکریہ بجا لائے۔ کہ ہماری مراد پوری ہوئی۔ ہمارے خاطر نے رنگ دکھایا۔ ہم نے بہت اچھا ہمان نوازی کی۔

و لاحول ولا قوة الا باللہ العالی العظیم۔

### امر دوم کی تردید

حضرت یوسف علیہ السلام کا وصال حاصل نہ ہو سکا۔ کہ مصر کی عورتوں نے اس حسرت پر اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔

کیونکہ انہیں وصل یوسف کی شکل میں اپنی خواہشات کی تکمیل کرنا تھی۔ وہ نہ ہو سکی۔ تو بتائیں۔ کہ مرد جہاں تم کو اس حسرت سے کیا نسبت ہے؟ مجھے تو کوئی لی مانابعت نظر نہ آسکی۔ جو ان دونوں میں مشترک ہے۔ ہاں اس مقام پر بھی ایک جو مشترک بن سکتی ہے۔ وہ یہ کہ آن عورتوں نے خواہشات نفسانیہ کی تکمیل نہ ہرنے کی بنا پر ہاتھ کاٹ ڈالے۔ اور تم شیعہ لوگوں کو ہر زمانہ میں ایک حسرت باقی ہے۔

وہ یہ کہ کاش! امام حسین رضی اللہ عنہ ہمارے زمانہ میں ہوتے۔ اور ہم انہیں اپنے پاس بگاتے۔ ہزاروں خطوط لکھ کر انہیں آنے پر مجبور کرتے۔ پھر جب آجائتے۔ تو ہم ان کا کھانا پینا بند کر دیتے۔ پھر ان کے ساتھیوں کو شہید کرتے۔ آخر بس امام کو بھی جام شہادت پینے پر مجبور کر دیتے۔ لیکن یہ سب کچھ تو ہمارے آباؤ اجداد کر گئے۔ ثواب بجزیل وہ کہا گئے۔ دنیا میں نام وہ پیدا کر گئے۔ تائیخ میں ان کی باتیں رقم ہو گئیں۔ ہائے افسوس! وائے حسرت! ہماری قسمت میں یہ محرومی کیوں تھی؟ یہی حسرت جب ذرا جوش مارتی ہے۔ تو زخمجری اٹھتی ہیں۔ اپنی ہی پشتبوں پر برستی ہیں۔ اور منہ سے حسرت کا انہاران الفاظ سے ہوتا ہے۔ ہائے حسین۔ ہائے حسین! تم ہمارے دور میں کیوں نہ ہوئے۔ یا ہم اس وقت کیوں نہ تھے؟ پھر جب حسرت کا جوش مختدرا پڑ جاتا ہے۔ ترچار دن تک جاتے ہیں۔ اسی طرح یہ حسرت واقعہ کر بلکہ بعد مبتقل ہوتی رہی۔ اور منتقل ہوتی رہے گی۔ فدا جانتا ہے۔ اس بے وقوف قوم کو کب سمجھائے گی؟

خواہشات نسانیہ کی تکمیل نہ ہونے کی بنابری مصیر کی عورتوں نے ہاتھ کاٹے اس کا ثبوت ایک شیعی تفسیر سے ملاحظہ ہو۔

## منیح الصادقین

(وَقَطَعَنَ أَيْدِيَ يَهُنَّ) و بریدند دستہا نے خود را یعنی درآں وقت کر گشت یا ترنج می بریدند۔ چوں چشم ایشان برجمال یہ سفت افتاد۔ بے خود شده کار در دستہا نے خود نہادہ می بریدند۔ و گمان ایشان آں بود۔ کر گشت یا ترنج می بریدند۔ و اصلًا الہم آنہ احساس نکرند و مروی است۔ کر زینا ہر یکے را ترنجے و کار دے بدادرہ۔ و گفت چوں

بر شاگز کند۔ شما ہر کیک پاروں ایں تر نج ببر پیدا بولی دہید۔ چول یعنی  
مجلس ایشان محبوب جمال او شدہ و مد ہوش شدند۔ و دستہ تھے خود را  
بجا تے تر نج بر نیدند۔ و از غایتِ تحریر اصل اثر سے در خود نیا فتنہ دگفتہ اندر  
کہ ”اکابر“، ”بنتی محضرن“ است۔ مانع فراز را اکبرت  
المراۃ اذ احاطت لانها تدخل الحکیر بالحیض  
لیعنی از شدت شرق و فرط شہرت مانع گشتند۔

(تفسیر مشیع الصادقین جلد تہجیم صفحہ نمبر ۲۳)

زیارت و قطعی اید یہ م سورہ

(یوسف)

### تہجیم:

زنانِ مصر نے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔ لیعنی اس وقت جبکہ وہ  
گوشت یا پھل کاٹ رہی تھیں۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا حسن و  
جمال دیکھا۔ تو بے خود ہو کر چھپاں اپنے ہاتھوں پر رکھ کر ہاتھوں کو  
کاٹنے لگیں۔ اور ان کا گمان یہ تھا۔ کہ وہ گوشت یا پھل ہی کاٹ رہی ہیں  
ہاتھ کاٹنے کا درد بالکل انہیں محسوس نہ ہوا۔

مردی ہے۔ کہ زلیخا نے ان عورتوں میں سے ہر ایک کو پھل اور رچھپی پختہ اُنی  
اور کہا جب یوسف تمہارے پاس سے گزروں۔ تو تم میں سے ہر ایک پھل کا تھوا  
سائکڑا کاٹ کر انہیں پیش کرے گی۔ لیکن ہمرا کیا۔ کہ جب حضرت یوسف کا ان  
کے پاس سے گزر ہوا۔ تو وہ آپ کے حسن و جمال میں اتنی بے خود ہو گئیں۔ کہ پھل  
کی بجا تے اپنے ہاتھ کاٹ دیئے۔ اور انہائی حیرانی کی وجہ سے انہیں ہاتھ کاٹنے  
کا قطعاً درد محسوس نہ ہوا۔

اس مقام پر یہ بھی بیان کرتے میں۔ کہ دا حکمرن ”کامنی ساحضن“ ہے۔ جو دا اکبرت المراۃ اذا حاضت“ سے ماخوذ ہے۔ اس طرح معنی یہ ہو گا۔ کہ دعویٰ نہیں انتہائی شوق اور فراوا فی شہوت سے حالت حیض میں ہو گئیں۔ یعنی انہیں حیض آگیا۔

ملحق الفہر کاشافی شیعی سے نقل شدہ تفسیر کے پیش نظر اس آیت کو یہ کام مطلب یہ ہوا۔ کہ حضرت یوسف علیہ السلام کو دیکھ کر زنان مصر کی نفافی خواہشات میں معتذ بر اضافہ ہوا۔ اور شہوت زوروں پر آگئی۔ جس سے انہیں حیض آگیا۔ اور اس کیفیت میں انہوں نے اپنے اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔ ویسے اس تفسیر کا کوئی شک نظر نہیں آتا۔ کحسن یوسف نے تو یہ کر شدہ دکھادیا۔ کہ ان عورتوں کو حیض آگیا لیکن ہاتھ کس بنابر کاٹے۔ اس کی وجہ نظر نہیں آتی۔ بہر حال چلو جیسا مفسر ولی تفسیر ہم اس تفسیر کو مرد و جد ماتم کرنے اور زنجیر زدنی سے ملاتے ہیں۔ رکیونجہ مولیٰ سعیل گوجردی اسی آیت سے زنجیر زدنی ثابت کی ہے۔

منابست یہ ہو گی۔ یا ہونی چاہئے۔ کہ جس طرح ان مصری عورتوں کو حسین یوسف کے نظارہ کی وجہ سے حیض آگی۔ اور بے خود ہو کر ہاتھ کاٹ لیئے اسی طرح شیعہ راگوں کو عموماً اور ان کی باکرہ عورتوں کو بالخصوص امام حسین کا سن و جمال دیکھ کر فلبلہ شہوت سے حیض آ جانا چاہئے۔ اور پھر یہ سے ہاتھوں میں تھامی ہوئی چھریوں سے ماتم کرنا شروع کر دی۔

اس واقعہ کا ایک اور دلخیبھی ہے۔ جس کا شیعوں سے گھر اعلق ہے۔ اور حقیقی منابست ہے۔ وہ یہ کہ زنان مصر فاختہ سورتیں تھیں۔ انہوں نے حضرت یوسف کے حصول کے لیے ہر حریہ استعمال کیا۔ جس کی بنابر حضرت یوسف علیہ السلام نے الشفیعی سے یہ دعا مانگی۔

رَبِّ السِّجْنِ أَحَبُّ إِلَيْهِ مَا يَدْعُونَ نَبَّىٰ إِلَيْهِ۔  
تَرْجِمَةً:

یعنی اے میرے پروردگار! مجھے قید فانہ میں بانا اس سے کہیں بہتر ہے۔ جس کی طرف یہ عورتیں مجھے بلا ناچاہتی ہیں۔

یعنی حضرت یوسف علیہ السلام نے ان عورتوں کے بڑے ارادے سے اللہ کی پناہ مانگی۔ اسی طرح امام حسین رضی اللہ عنہ بھی ماتم اور زنجیرز فی وغیرہ کو راجماتے ہیں۔ اور ان کاموں سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ جس کی واضح دلیل ہے۔ کہ جب امام حسین رضی اللہ عنہ نے حضرت زینب کو دیکھا۔ کروہ آپ کی جدا تی میں ماتم کرنا چاہتی ہیں۔ تو اپنے ان کو جو حکم دیا۔ اس کو شیعہ مصنف شیخ مفید نے یوں نقل کیا۔

### ارشاد شیخ مفید:

فَقَالَ لَهَا يَا أُخْيَيَةُ لَا يَدْهَبَ حَلْمَكَ الشَّيْطَانُ  
..... وَقَالَ لَهَا يَا أُخْتَاهُ إِتْقَنِي اللَّهُ وَتَعَزِّزِي  
بِعَزَّ أَعْلَمِ اللَّهِ۔

(ارشاد شیخ مفید ص ۲۲۲ فی مکالمة الحبیب)

مع اختہد ریبد

تَرْجِمَةً:

امام حسین رضی نے فرمایا۔ اے پیاری بہن! تیری برباری اور رحمت کو کہیں شیطان نے جائے۔ اور کہا۔ اے بہن! خوف خدا کرو۔ اور ایسی تعزیت کرو۔ جس کی اللہ نے اجازت دی ہے۔  
ریعنی منه پر طلبانچہ مارنا سینہ کو بی کرنا اور زنجیرز فی وغیرہ ایسے انعام ہیں۔

بُحُصِّبَتْ کے وقت شیطانی داؤ ہوتا ہے۔ جن کے ذریعہ وہ صابر و شاکر اُدمی کو اپنے دام میں لانا چاہتا ہے۔ اس کے برخلاف انگھوں سے انسو بہرہ نکنا اور صبر و شکر کرنا سنت بنوی ہے۔ اور اللہ کی طرف کے اس کی اجازت ہے۔ لہذا اس سے تجاوز نہ کرنا چاہئے۔

اس سے معلوم ہوا کہ سیدنا حضرت امامین رضی اللہ عنہ مرقد جامائیہ کو بی اور زنجیر زدنی و غیرہ کو شیطانی فعل سمجھتے تھے۔ اور اپنی ہمشیرہ سیدہ زینبؓ کو اس سے بچنے کی تعلیم ارشاد فرمائی۔ اسی طرح ان لوگوں سے جو اس قسم کی خرافات کو سینے سے لگائے ہوئے ہیں۔ امامین رضی اللہ عنہ کو زان لوگوں سے کوئی تعلق اور زندگی ان کے شیطانی افعال سے کوئی واسطہ ہے۔

(فاعتبر و ایا اولی الابصار)

### تمیز کے امر کی تردید

شیخ مبلغ اعظم نے مرقد جامائیم کو ثابت کرنے کے لیے حضرت اولیس قرقی فی الازم کے دانت الکھاڑ پھیلنے کو بطور محبت پیش کیا۔ اور زنجیر زدنی سے اس کا تلاab بھایا۔ اس امر میں پہلی بات یہ ہے کہ اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ ہر وہ فعل جو جسم انسانی کیے مضر اور اسے پر نما کر دینے والا ہو۔ وہ حرام ہے۔ فلاشراب، بھنگ اور کسی کے عضو بلا دجھے شرمنی کاٹ دینا (جسے خلکر کرنا کہتے ہیں) اس یہے اہل سنت و جماعت حضرت اولیس قرقی رضی اللہ عنہ کے دانت الکھاڑ پھیلنے والی روایت کو منکرو اور غیر مقبول سمجھتے ہیں۔ ہمارا دعویٰ ہے کہ حضرت اولیس قرقی رضی اللہ عنہ کے متعلق دانت

اکھار نے والی روایت کو اگر کوئی بڑے سے بلاشبہ سند صحیح غیر محرّم سے ثابت کر دے۔ تو میں ہزار روپیہ لفڑا نعام پائے۔ لیکن شیعہ ذاکرین و مجتہدین بمعنی مبلغ عقلم کوئی بھی ایسی روایت پیش نہ کر سکے گا۔ جس کی سند صحیح اور غیر محرّم ہو۔

## نقل کرو تو پوری نقل کرو

چلو ہم بالفرض اسے تسلیم کر لیتے ہیں۔ کہ حضرت ابویں قرفی رضی اللہ عنہ نے ایسا کیا۔ اور تم بھی ”اویسی“ بننا چاہتے ہو۔ تو اس کی صورت یہ ہو فی چاہیئے۔ کہ حضرت ابویں قرفی نے جب مٹا کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ بارک شہید کر دیئے گئے۔ تو انہوں نے اپنے سارے ہاتھ اکھاڑا باہر پھینکے۔ تو جب اسے اہل شیعہ! ہمیں حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے بارے میں علم ہوا۔ کہ زید بن ابی

آپ کا سر قلم کیا۔ پھر اسے نیزے کی نوک یہ چڑھایا۔ تو تم بھی از روئے عقیدت و محبت اپنے میں ایک دوسرا کے سر کھاٹتے اور نیزے وں کی نوک پر چڑھاتے۔ اگر تام شید ایسے نہیں کر سکتے۔ تو تقریب ماتم اور زنجیری کو کامیاب بنانے کے لیے کم از کم ایک شیعہ، ہمیں اپنے سر کا نذر ان عقیدت بارگاہ حسینی میں پیش کر دیا کرتا۔ اور اسے کہ بلگام میں شاہنگہ تعریت کی شکل میں لے جایا جاتا۔ تو ہم بھی مان لیتے۔ کہ واقعی ”اویسی“، من ادا ہو رہی ہے۔ اور محبت کا عظیم اظہار کیا جا رہا ہے۔ بصورت دیگر ہم یہ کہیں کے کھیر کھانے والے مجنوں تو بہت مل جاتے ہیں۔ اور وہ تم ہو۔ خون دینے والے کوئی ادا ہی ہوں گے۔

بعض بھولے بھالے سنیوں کو یہ دھوکہ دیا جاتا ہے۔ کہ حضرت ابویں قرفی رضی اللہ عنہ کو ان مخصوص دانتوں کا علم نہ تھا۔ جو حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے شہید کر دیئے

گئے۔ تو انہوں نے شک کی بنا پر سارے ہی دانت اکھاڑا بہرچینک دیئے۔ اس لیے ہمیں بھی (شیعوں کو) یقین سے معلوم نہیں۔ کہ امام مظلوم کو تواروں کے زخم کہاں کہاں آئے۔ لہذا ہم اپنے پرے جسم پر چھپریاں مارتے ہیں۔ ان شیعوں سے آپ گزارش کریں۔ کہ چلو تمہاری بات مان لیتے۔ کہ امام مظلوم پر برنسے والی تواروں کے زخم میں طور پر تمہیں معلوم نہ تھے۔ لیکن اس بات کا تو تمہیں یقینی علم ہے۔ کہ آپ کا سر ان جسم اہل سے بُدا کیا گیا۔ اور اس سے خالموں نے نیزے کی توک پہ بلند کیا۔ تو پھر تم شک پر کیوں مرستے مارتے ہو۔ پک پرمودارو۔ گرد میں کافروں۔ انہیں سربازار بانس پہ چڑھاؤ۔ اور پھر ”عشتِ اویس قرنی“ کا الاب الاذر۔ لیکن بات بنانی اور ہے۔ اور کر کے دکھانی چیزے دیگر است۔

فَانْ لَمْ تَفْعِلُوا وَلَنْ تَفْعِلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ إِلَيْهِ

دِلِيلٌ يَازِدُ هُمْ

گریئہ فاطمۃ الزہر بہر شہد اے احمد

براہین ماثم:

فَكَانَتْ فَاطِمَةُ بُنْتُ رَسُولِ اللَّهِ تَائِيَةً  
فَتَبَّکَتْ عَنْدَ فُمْرٍ وَتَدْعُ عَدَالَمُمْ.

(البدایہ والنہایہ جلد بغمہ ۲۵)

ترجمہ:

یعنی حضرت فاطمہ بنت رسول ملی اللہ علیہ وسلم شہدا نے اس کی

قبر پر پایا کرتی تھیں۔ اور وہاں بیٹھ کر رویا کرتی تھیں۔ اور ان کے لیے دعائیں کرتی تھیں۔  
(دراہین ماتم ص ۵۵)

## گریہ یعقوب بریو سفت:

وَ قَرَأَ لِي عَنْهُ مُرَوْ قَالَ يَا سَفَنِي عَلَى يَوْمِ سُفَّ وَ أَبْيَضَتْ  
عَيْنَاكُمْ مِنَ الْحُرْزِنِ فَهُمُوكَظِيمٌ وَ قَاتُلُوا قَاتِلَ اللَّهِ  
تَنْتَشِرُ تَذْكُرُ يُوْمُ سُفَّ حَتَّى تَكُونَ حَرَضًا وَ تَكُونَ  
مِنَ الْمَاهِلِكِينَ قَالَ إِنَّمَا أَشْكُونَا بَثْتِي وَ حَرْزِنِي إِلَى اللَّهِ  
وَ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ۔

(پا سورۃ یوسف)

ترجمہ:

اور منہ پھیر لیا ان سے اور کہا ہائے افسوس اور پریو سفت کے اور سینہ ہر  
گئی ایجھیں یعقوب کی غم سے۔ پس وہ غم سے بھرا ہوا تھا۔ کہ انہوں نے  
کہا۔ قسم ہے خدا کی آپ ہمیشہ ذکریو سفت کرتے کرتے بیمار ہر جائیں گے  
بکڑا لاک گہا سوائے اس کے نہیں کہیں کہیں اپنے غم اور حزن کی شکایت اپنے  
اندر سے کرتا رہتا ہوں۔ اور خدا کی طرف سے جو میں جانتا ہوں۔ تم  
نہیں جانتے۔

(دراہین ماتم ص ۵۵)

## گریہ رسول خدا بر امام مظلوم:

عَنْ أَهْرَافِ الْفَضْلِ فِي رِوَايَةِ قَدَّحَتُ يَوْمًا عَلَى

رَسُولُ اللَّهِ قَرَضَتْ مَنْجَبَتْ فِي حُجَّرَةٍ ثُرَكَانَتْ مِنْجَبَ  
النَّقَامَتْهُ فَإِذَا عَيْتَ أَرْسَوْلَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تُمْرِيَقَانَ الدُّمُوعَ قَاتَ فَقَلَّتْ يَا  
رَسُولَ اللَّهِ يَا إِنَّمَاتَ وَأَنْجَى مَالِكَ قَالَ أَتَأَنِي حِبْرِيُّلَ  
فَأَخْبَرَ فِي أَنَّ أَمَّتَجَ سَتَقْتَلُ إِبْنِي هَذَا۔

(مشکراۃ شریفے ص ۵۷۶)

**ترجمہ:**

ام افضل زوجہ حضرت بہاس علم رسول سے روایت ہے کہ میں ایک روز رسول خدا کی خدمت اقدس میں حضرت امام حسین علیہ السلام کو جو جہ وہ ایک روز کے تھے لے کر حاضر ہوئی حضور کی گود میں رکھ دیئے۔ میں نے جو غزر سے دیکھا۔ تو حضور کی آنکھوں سے انسو بہہ رہے ہیں۔ میں نے عرض کی حضور یہ کیا۔ یہ رونا کیسا۔ فرمایا۔ اے بی بی میرے پاس جبریل آئیں آئے۔ انہوں نے خبر دی ہے۔ کہ میری امت میرے اس بیٹے کو ناجی تقتل کرے گی۔

(براہی حصہ ماتم ص ۲۵)

# گریہ جناب امیر علیہ السلام حسین علیہ السلام

## مقام کربلا

عَنْ أَصْبَحْ بْنِ بَنَانَدَعْنَ عَلَيْهِ رَحْمَةُ اللهِ عَنْهُ قَالَ  
أَتَيْنَا مَعَنَهُ مَقْرِبَةً قَبْرِ الْحُسَيْنِ رَحْمَةُ اللهِ عَنْهُ

فَقَالَ هَلْنَا مَنَّا خُرَاسِيْكَارِيْمُوْرَقَ مَسْوَضِعُ رِحَالِهِمْ وَهَلْنَا  
مَهْرَاقُ دِمَاءِيْمُرَقَ قَتَيْلَةُ مِنْ أَلِيْمُحَمَّدِ صَلَّى اللَّهُ  
يُقْتَلُونَ بِهَذَا الْعَرْصَاتِ يَبْكِيْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ  
وَالْأَرْضُ۔

(رواہ ابو نعیم فی دلائل النبوة ص ۱۱ مطبوع حیدر آباد کن)

(صواتت محرقة لابو حمزة موسی ص ۱۵ مطبوع مصر)

### ترجمہ:

ابن بن بنان نے روایت کی ہے کہ ہم حضرت علی علیہ السلام کے ہمراہ  
سفین کی والپی پراس بدل گئے۔ جہاں اب قبریں ہے۔ حضرت  
وہاں بہت روئے دریافت پر فرمایا۔ کہ جیسے غریب کی قتل گاہ ہے  
یہاں ان کی سواریاں بیٹھیں گی۔ یہاں ان کے خیے ہوں گے۔ یہاں ان  
کی قتل گاہ ہوگی۔ آل محمد کے چند جوان اس میدان میں مارے جائیں گے  
ان پر زمین روئے گی۔ اسماں روئے گا۔

(براہیں ماقم ص ۵۰)

### جواب:

مولوی اسماعیل شیخی گوجردی نے اس دلیل میں چند درگیریے ”نقل کیے“ دریافت  
طلب امری ہے۔ کہ گیرے اور مروجہ ماقم میں کون سی تدریجی مشرک ہے۔ ”گیرے“ کسی  
کی بدالی میں انکھوں سے آنسو ہبانہ ہے۔ اور مروجہ ماقم چھاتی پیٹن، زنجیرز نی  
بال نوچنا وغیرہ افعال کا مجموع مرکب ہے۔ ہمارا دعویٰ یہ تھا کہ محض رونا تو سنت نبوی  
ہے۔ وہ ناجائز نہیں۔ لیکن زنجیرز نی سینہ کرنی کرنا اور بال نوچنایہ افعال حرام ہیں۔  
روئے کے جواز سے مروجہ ماقم کیسے ثابت ہو گیا۔

لہذا معلوم ہوا۔ کہ شیعوں کے پاس مرد جہاتم کو ثابت کرنے کے لیے کوئی دلیل ایسی نہیں۔ جو دلیل کہلانے کی مستحق ہو۔ لیں اور حرمہ صرکی کہانیاں اور قصہ ہیں۔ جو ان کے ہمارہ کے لیے کافی ہیں۔ یہچار اتنے بے لیں ہو گئے۔ کہ گریب سے مرد جہاتم ثابت کرنا شروع کر دیا ہے۔

### اختتامی فوٹ:

شیعہ حضرات کے پاس مرد جہاتم پر معرکہ الاراد لائل اور مضبوط ترین استدلالات یہی تھے۔ جوان کے مناظر اعظم مولوی اسماعیل گوجروی نے "براہین ماتم" نامی کتاب میں درج کیے۔ اور اس پر دنیاۓ شیعیت کو ناز نہ کر۔ کہ قیامت سک کوئی سنی ارجح دلائل کا جواب نہ سکے گا۔ مولوی گوجروی نے ان دلائل میں انداز پر فریب اپنایا تھا۔ اور عوام کو دھوکہ دینے کی انتہائی کوشش کی۔ لیکن آپ نے میرے جوابات سے دیکھ دیا۔ کہ ان دلائل کا مرد جہاتم کو ثابت کرنے میں کوئی وزن نہیں۔ یہی وہ دلائل تھے۔ جب مولوی اسماعیل گوجروی نے "براہین ماتم" کے نام سے چھپوا کر عوام کو روشناس کرایا۔ تو تمام شیعہ جموم اٹھتے تھے۔ اور اپنے مناظر اعظم کی علمی قوت اور مناظرانہ صلاحیتوں پر نمازیاں ہو کر یہاں سک کہہ اٹھے۔ کہ کسی سنی کو ان دلائل کے جواب، کی اکب ہمت ہو گی۔ بہر حال آپ نے بنظر انصاف دلائل بھی دیکھے۔ جوابات بھی پڑھے۔ سُنی تو ہر حال پہلے سے ہی مرد جہاتم کے خلاف تھے۔ لیکن اب اس کتاب کے چھپنے کے بعد میں شیعوں کے موجود تمام کہہ وہ کو دعوت غور و فسکر دیتا ہوں۔ کہ خدا را جس راستے پر پل رہے ہو۔ وہ نجات کا خاص من نہیں۔ وقت بے۔ ان غلط سلط الروایت کا ہمارا چھوڑ کر صحیح معنوں میں مجانی اہل بیت ہو جاؤ۔

# فصل سوم

مرجوہ یعنی تم کے متعلق قرآن مجید بنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم

اور ائمہ اہل بیتؑ کے فرمان

فَإِنْ بَارِى تَعَا الْحَاجَةَ

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا أَجَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَأِ يُعْنَكَ عَلَىٰ أَنْ لَا  
يُشْرِكَ كُنْ باَللَّهِ التَّحْمِيدُ  
(۴۵۷)

ترجمہ:

اے بنی مکرم! جب آپ کے حضور عورتیں حاضر ہو کر اس بات پر بیت  
کریں۔ کروہ اللہ کے ساتھ شرک نہیں کروں گے۔ ان  
اصول کافی و نقیبیتی:

فَقَامَتْ أُفْرِحِيْكِيمْ بِنْتُ الْحَارِثِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلبِ فَتَالَتْ  
يَارَ سُرْرُلَ اللَّهِ مَا هَذَا الْمَعْرُوفُ الَّذِي أَمْرَنَا اللَّهُ  
أَنْ لَا نَعْصِيَتَكَ فِيْ بِيْهِ فَقَالَ أَنْ لَا تَخْمَسْنَ وَجْهَهَا وَلَا تَلْهُمْنَ  
خَذْدَأَوْ لَا تَسْتَقِنَ شَعْرَأَوْ لَا تَمْرِقَنَ جَيْبَهَا وَلَا تَسْرِدَنَ شَرْبَهَا

وَلَا تَدْعُونَ بِالْوَيْلِ وَلَا يُقْبَلُ مَنْ عَنْ دَقَّابِلِهِ  
عَلَى هَذِهِ الْشَّرُورِ طَـ۔

(۱- تفسیر قی سرہ محدث رکع ۷۲ ص ۶۴ طبع تدبیر)

(۲- اصول کافی بندی شعبہ ۵۲ باب صفتہ سائیں النبی  
صل اللہ علیہ وسلم النساء)

## ترجمہ

ام حکیم بنت حارث رجواس وقت عکرمہ بن ابی حیل کے نکاح میں تھیں  
کھڑی ہوئیں۔ اور پوچھنے لگیں۔ یا رسول اللہ اور «معروف» کیا ہے جس  
کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ہمیں حکم دیا ہے۔ کہ ہم آپ کی اسی میں  
نافرمانی نہ کریں۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ معروف یہ ہے۔  
کہ تم چہروں پر خراشیں مت ڈالو۔ گاروں پر طما پنج مت مارو۔ بالوں کو  
ہرگز نہ فوجو۔ گریبان نہ پھاڑو۔ کپڑوں کو سیاہ مت کرو۔ ہائے ہائے نہ  
پکارو اور قبر کے نزدیک کھڑی نہ ہو دو۔ تو عمر توں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم سے ان شرائط (کو قبول کرتے ہوئے) بیعت کریں۔

## مذکورہ آیت اور اس کی تفسیر سے درج ذیل

### امور ثابت ہوئے

۱- فتح مکہ کے روز رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آیت میں مذکورہ شرائط  
پر غور توں سے بیعت لی۔

۲۔ غور توں سے مزید بھی شرائط تجویل کرنے پر بیعت لی گئی۔ (۱) کامے کپڑے نہ پہننا۔ (۲) گاہوں پر طمانتچے نہ مارنا (۳) بال نہ فوجنا۔ (۴) گریبان نہ پھاڑنا۔ (۵) ائے ہائے نہ پکارنا (۶) منہ پر خراشیں نہ ڈالنا۔

۳۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے "معروف" کے بارے میں فرمایا۔ کہ ما تم منہ بے (یعنی مرد و جہاتم، اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی ہے)

۴۔ شرک، نظم، چوری، قتل اولاد، زنا، بیت ان و افتراء یہ وہ گناہ ہیں۔ جن کے ساتھ "معروف" کی نافرمانی۔ بھی شامل ہے۔ تو اس سے معلوم ہوا۔ کہ جب غذ کوہ سب گناہ گناہ کبیرہ ہیں۔ تو اسی طرح "معروف" میں نافرمانی، بھی گناہ کبیرہ ہی ہے۔ جس سے باز رہنے کی شرط پر آپؐ بیعت لی۔ لہذا مرد و جہاتم از روئے تفسیر قبی واصول کافی، شیعوں کے نزدیک گناہ کبیرہ ہے۔ کیونکہ مرد و جہاتم میں وہ تمام باتیں موجود ہیں۔ جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ام حیکم کا رشاد فرمائیں ماس یہے میں کہتا ہوں۔ کرتار میں کرام فاماں کرشم حضرت کو چاہئے۔ کہ ملک اہل سنت و جماعت پر کار بند ہو جائیں اور اسی کو حق سمجھیں۔

## فرمان باری تعالیٰ ۲:

وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابُوكُمْ مُّصِيبَةً  
قَاتُوا إِذَا قَاتَهُمْ قَرَأُوا إِلَيْهِمْ رَأْجُुرُونَ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ  
صَلَوَاتٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ  
الْمُلْمَتَدُونَ۔ (پ ۷)

ترجمہ:

اسے پیغیاں میر کرنے والوں کو خوشخبری پہنچا دو۔ جو مصیبت پڑنے

کے وقت یہ کہتے ہیں۔ کہ بے شک ہم اللہ تعالیٰ کے ہیں۔ اور اس کے حضور میں پلٹ کر جائیں گے۔ یہی ہیں وہ جن پران کے پروردگار کی جانب سے صوات اور رحمت ہے۔ اور یہی ہدایت یافتہ ہیں۔

(ترجمہ سبق احمد شیعہ)

اس آیت کریمہ سے واضح طور پر ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے بندے مصائب و آلام کے وقت جزع فزع نہیں کرتے۔ کیونکہ اس آیت سے پچھلی آیت میں ابھے ازماشوں اور بیات کا ذکر نہیں۔ جن کے ذریعہ اللہ تعالیٰ بندوں کو ازما تا ہے۔ خوف، بھوک، نقصان مال، جانی نقصان اور بھلوں کا نقصان یہ ہیں وہ امور جن سے اللہ تعالیٰ بندوں کی ازماش فرماتا ہے۔ پھر ان ازماشوں میں جو لوگ کامیاب ہو جاتے ہیں۔ اور بوقت صیبت ان کی زبان پر یہ ہوتا ہے۔ وہ کہ ہم اللہ کے ہیں۔ اور اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں، اور اس کے ساتھ ساتھ صبر و شکر کا دہن نہیں چھپڑتے۔ تو ایسے خوش نصیب لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا اعلان ہے۔ کہ صوات اور رحمتوں سے ان کو نوازا جاتا ہے۔ اور ہدایت یافتہ یہی لوگ ہیں۔

حضرت مولی اللہ علیہ وسلم نے ان انعامات کے علاوہ چند مزید انعامات کی بھی خوشخبری دی۔ ایک شیعی مفسر علامہ طبری نے ان انعامات کو اپنی تفسیر میں نقل کیا ہے،

**مجمع البيان:**

وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ أُصِيبَ بِمُصِيبَةٍ فَاحْدَثْ إِسْتِرْجَاعًا وَأَنْ تَقَادْ وَعَقِدْ هَا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ مِنْ الْأَجْرِ مِثْلَ يَوْمِ أُصِيبَ - وَرَوَى الصَّادِقُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ أَبَابِ شِهَدَةِ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ قَالَ أَرْبَعَ مَنْ كَنَّ فِيهِ كَتَبَ اللَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ مَنْ كَانَتْ

عَصِمَتْ شَهَادَةً أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَنْ إِذَا نَعَمَ اللَّهُ  
عَلَيْهِ النَّعْمَةَ قَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَمَنْ إِذَا أَصَابَ ذَنْبًا  
قَالَ أَتُسْتَغْفِرُ اللَّهَ وَمَنْ إِذَا أَصَابَتْهُ مُصِيبَةٌ قَالَ  
إِنَّا بِاللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ۔

(تفسیر مجتبی ابیان جلد اول جزء اول ص ۲۳۸ مطبوعہ

تهران مجتبی بدیر)

ترجمہ:

حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ کہ اگر کوئی شخص کسی مصیبت کے وقت انا اللہ و انا الیہ راجعون کہتا ہے۔ اگرچہ مصیبت اگر کمزی چکی ہو۔ تو اس شخص کو اس دن کے ثواب کے برابر ثواب دیا جائے گا۔ جس دن مصیبت نے اُسے چھوڑا تھا۔ حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ اپنے آباء سے روایت کرتے ہیں۔ کہ رسول اللہ مصلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ جس شخص میں پا خصلتیں ہوں گی۔ اللہ تعالیٰ اس کو صنتیوں میں لکھ دے گا۔ (۱) جس شخص کی ڈھال لا الہ الا اللہ کی شہادت ہو۔ (۲) جو شخص اللہ کی طرف سے نعمت ملنے پر الحمد للہ کہے۔ (۳) انہوں نے ہر جانے کے بعد استغفار اللہ کہے۔ (۴) مصیبت آنے پر انا اللہ و انا الیہ راجعون کہے۔

فرمان باری تعالیٰ ﷺ

يَا أَسْفَى عَلَى يُؤْمِنُ مُفْتَ وَ أَبِيضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ  
فَهُوَ كَظِيلُمٌ۔ (پ ۳ سورہ یوسف)

## ترجمہ:

حضرت یعقوب علیہ السلام نے حضرت یوسف کی جدائی پر کہا۔ رحمت! اور ان کی آنکھیں حزن سے پیدا ہو گئیں۔ سودہ بیٹت ہی دکھی تھے۔ اس ایت کریمہ کی تفسیر کرتے ہوئے شیعہ حضرت کے کئی مفسروں نے  
یوں لکھا ہے  
تمہارے منشی الصادقین:

سُئِلَ أَبُو عَبْدٍ اللَّهِ عَمَابَعَ مِنْ حُزْنٍ يَعْقُوبَ  
عَلَى يُوسَفَ قَالَ حُزْنُ سَبْعِينَ شَحْلَى يَا وَلَادِهَا  
وَقَالَ إِنَّ يَعْقُوبَ لَمْ يَعْرِفْ الْإِسْتِرْجَاعَ وَلِذَا قَالَ  
وَالْأَسْفَاهَ عَلَى يُوسَفَ۔

(۱۔ تفسیر قمی سورۃ یوسف ص ۲۲، مطبوعہ ایرانی

طبع قدیم)

(۲۔ تفسیر منشی الصادقین جلد پنجم ص ۲۵،

جز نمبر ۵)

(۳۔ مجمع البیان جلد ۳ ص ۲۵، جز نمبر ۵)

## ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا ہے حضرت یعقوب علیہ السلام کا حزن کس درجہ اور حد کو پہنچا تھا۔ اپنے فرمایا۔ ایسی ستر عروتوں کے حزن کے برابر جن کی اولاد مرگی ہو۔ اور فرمایا چونکہ حضرت یعقوب علیہ السلام استرجاع (انا للہ وانا للہ الیہ راجعون) سے واقف نہ تھے۔ اسی لیے ”یا سفی علی یوسف ..“ کے الفاظ کہے۔

## حامل کلام:

صاحب مجمع البیان نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے ذریعہ ان کے تمام بابوں اور جملہ سے مستند سند کے ذریعہ تقلیل کیا ہے۔ کہ جس شخص کی بوقت صیبت "اانا اللہ و انا عباد راجعون" پڑھنے کی عادت ہے۔ وہ جنتی ہے۔ لہذا یہ کیون بخوبی مکن "رسید اشباب اہل الجنة" میں خصلت ناپید ہو۔ امام حسین رضی اللہ عنہ اور ائمہ اہل بیت میں خصلت موجود تھی۔ ان کے بارے میں اس خصلت سے منصف نہ ہونے کا قول کرنا بھی بے ادبی ہو گا۔ اسی کے ساتھ شیعہ غسرین نے حضرت یعقوب علیہ السلام کے بارے میں متفقہ طور پر لکھا۔ کہ آپ اس کلمہ "اانا اللہ و انا عباد راجعون" سے واقعہ نہ تھے عدم واقعیت کی بنیاد پر آپ نے اس کی بجائے "یا سفی علی یوسف" .. کہا۔ تو معلوم ہوا۔ کہ یہ کلمہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے سوا کسی دوسرے کو عطا نہیں کیا گیا۔ اور یہ بھی معلوم ہوا کہ ائمہ اہل بیت نے ہر صیبت بلکہ شہید اور عزیز شہید کے وصال پر سی کلمہ زبان سے ادا کیا ہو گا۔

## اَنَا لِلّهُ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ کاشان زبول:

مولوی فرمان علی شیعی مترجم نے اس کلمہ کاشان زبول یوں لکھا ہے۔ کہ

"جب حضرت امیر حمزہ رضی اللہ عنہ کی خبر شہادت حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی پہنچی۔ تو آپ نے "اانا اللہ و انا عباد راجعون" کہا تو اسی موقعہ پر اشد تعالیٰ نے اس آیت کریمہ کو نازل فرمایا۔ اور یہ کلمہ بے پہلے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی زبان سے نکلا اور وہ خدا کو اتنا پسند آیا۔ کہ اس کو بطور حکایت قرآن میں بیان فرمادیا۔"

قارئین کرام! غور فرمائیں۔ اور انسات سے فیصلہ فرمائیں۔ کرشیوں کے مروجہ

مامم کو اس آیت کریمہ اور نبی کرمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث اور ارشاداتِ انہر اہل بیت سے کیا مناسبت ہے۔ اگر کسی شخص کے دل میں رحمہ بھرا یہاں ہو۔ اور محبتِ اہل بیت سے سرشار ہو تو وہ یہی فیصلہ کرے گا۔ کمر و جہاتِ کشوریتِ مصطفویہ اور احادیثِ انہر اہل بیت سے کوئی تعلق نہیں اور اس بہانہ کی بھی تردید ہو گئی۔ جو شیعہ تراش اکرتے ہیں۔ کہ تم تو صرف شہدار کے ماتم کے قائل ہیں۔ ہر ایک کام اتم نہیں کرتے۔ کیا حضرت امیر حمزہ رضی اللہ عنہ شہید نہیں۔ یہ تو وہ خوش تتمت شخص ہیں۔ جنہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان اقدس سے "سید الشہداء" کا خطاب ملا۔ ان کی شہادت کی خبر سن کر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کیا کہا تھا۔ مولوی فرمائی میں مل کی زبانی آپ سن پکے۔ کہ آپ نے "انا اللہ وانا الیہ راجعون"، پڑھا تھا۔ اس حکم کی وجہ سے جزع فزع اور دیگر کمر و جہاتِ کام لازمات سے آپ نے احتراز فرمایا۔ تو معلوم ہوا۔ کہ شہداء کرام پر بھی ماتم کرنا جائز نہیں۔ اگر اس کی بگنی ش ہوتی۔ تو سب پہلے حضرت علی رضی اللہ عنہ سید الشہداء امیر حمزہ کی شہادت پر ماتم کرتے۔

نہ کوہہ آیت اور اس کی تفسیر سے یہ بھی معلوم ہو گیا۔ "انا اللہ و نا الیہ راجعون" کو صرف امت محمدیہ کو عطا ہوا۔ اس کی تصدیق امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے کی۔ اب میں ان سیاہ پوش ماتیبوں سے پوچھتا ہوں۔ کہ اب تمہارے سامنے دو ہی راستے ہیں ان میں سے کوئی ایک پسند کرو۔

۱۔ اپنے آپ کو امت محمدیہ میں شامل کرو۔ اور انہر اہل بیت کی تعلیمات و ارشادات کے مطابق عمل پیرا ہو جاؤ۔ اور اس کی صورت یہ ہے۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت پاگز کوئی کلڑ افسوس یا تعزیت کہنا ہے۔ تو ہی کہو۔ جو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ کی شہادت کے وقت کہا تھا۔

۲۔ اگر امت محمدیہ میں داخل ہونا پسند نہ کرو۔ اور خروج و رفیق ہی کو پسند کر کے امت میتو بیس میں داخل ہونا پسند کرو۔ تو پھر بھی اسی قدر تعزیت یا کلمات تائافت کہو۔

بو حضرت مسیح علیہ السلام نے ”یا مسفی علی یوسف“ کے طور پر کہے لیکن اگر اس کل سے بڑھ کر تم نے زنجیر زندگی، گریان دری، سینہ کو بی او رہا تو چنے کے ذریعہ تعزیرت کرنا ہے۔ تو پھر تمہیں شیطان اور زید کی امت میں داخل ہو جانا چاہیے کیونکہ یہ کام اپنی کے کام تھے جو تم نے اپنار کھے ہیں لیکن اہل سنت و جماعت کا عمل وہی ہو گا۔ جو خدا رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت علی رضی اللہ عنہ اور امیر اہل بیت نے کیا ہے۔ اور وہ یہ ہے۔ کہ بتقیت مصیبت ”اَنَّ اللَّهَ وَاَنَا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ“ کہا جائے۔ اور جزء فرزع کو حرام سمجھا جائے۔ یہی مغفرت کا سبب ہے۔ اور یہی اللہ کے بندوں کی عادت ہے۔

### فرمان باری تعالیٰ علٰا:

وَ اصْبِرْ وَ مَا صَاتَكَ إِلَّا مَا لَهُ وَ لَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ  
وَ لَا تَأْكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْتَرُونَ۔ (۳۳ ع۰)

**ترجمہ:**

اور (اے رسول) صبر کرو اور تم سے صبر نہ ہو گا مگر اللہ اسی کی مدد سے اور ان (شہرستے احمد) کے متلق رنج نہ کرو۔ اور (کافر) جو پال چلتے ہیں۔ اس سے دل تنگ نہ ہو۔ (ترجمہ مقبول شیعہ)

شہدائے احمد کے صدمہ کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو جو صبر کی تلقین فرمائی۔ ترجمہ سے آپ نے اسے معلوم کریا۔ اسی کی توثیق اور تائید ”منهج الصادقین“ میں یوں مذکور ہے۔

## تفہیم بنج اصحاب:

(وَلَا تَحْزُنْ) بر مومن اس و آنچہ با ایش رسیدہ از قتل مشد.

(تعصیر شیخ الصادقین جلد نهم ص ۱۳۳ مطبوعہ تهران)

تذکرہ:

یعنی غزوہ احمد کے موقع پر منوں پر قتل اور مشد کی صورت میں مصیبت آئی۔  
اپ اس کا غم نہ کریں۔

واقعہ یہ ہوا۔ کچھ احمدیں لفڑی نے مسلمانوں کے ساتھ اہمی درندوں والا سک کیا۔ ان کے ہاتھ پاؤں کاٹ کر انہیں بدکل بنانے کی کوشش کی۔ رائے مثله کہا جاتا ہے ان قبیع حرکات پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اہمی دکھ ہوا خصوصاً حضرت امیر حمزہ فڑ کی شہادت سے اپ پہت زیادہ غلیکن ہوتے۔ تو اس پر ارشاد تعالیٰ نے یہ آیت کریمہ نازل فرمائی۔ یعنی اسے مجرب! ہم نے ہمداد احمد کو ان تکالیف و مصائب کی وجہے بلند بالا اعزازات سے نوازا ہے۔ اپ ان کے بارے میں رنج و غم نہ کریں۔ اور صبر اغیار فرمائیں۔

اب شیعہ حضرات سے دریافت کیا جاتا ہے۔ کہ اشد رب العزت نے ہمداد احمد کے بارے میں اپنے مجرب ملی اللہ علیہ وسلم کو غم کرنے سے منع فرمایا اور صبر کا حکم فرمایا۔ تو کی تم بتلا سکتے ہو۔ کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت امام جسین رضی اللہ عنہ اور دیگر ہمداد نے کہ جا کو بلند و بالا مقام عطا فرمایا۔ یا کہ محروم رکھی؟ ان کے بارے میں خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ "سید اشباب اہل الجنة" یعنی حسن و حسین فوج انانِ جنت کے سروار ہیں۔ جب ان کی بلندی درجات کی خوشخبری حضور ملی اللہ علیہ وسلم نے نہادی۔ تو ہمداد نے احمد کو بلندی درجات پر ارشاد تعالیٰ حضور ملی اللہ علیہ وسلم کو صبر کا حکم دے۔ اور امام جسین کے درجات بلند و بالا پر تم تتم کرو۔ جزء فرع

کرد۔ سینہ کو بی اور زنجیرز نی کرو۔ کیا ایسی کرنا تمہارے لیے جائز ہو گا۔  
 اس سے معلوم ہوا۔ کہ اللہ تعالیٰ کا واضح فرمان ہے۔ کہ برقتِ مصیبت صبر کو بُرُو کار  
 لا گو۔ اگر اس واضح فرمان کے بعد بھی کوئی شخص حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت پر  
 صفتِ ماتم پچھاتا ہے۔ تو اس کا مطلب یہ ہوا۔ کہ اس ماتمی کو حضرت امام حسین  
 رضی اللہ عنہ کی بندی درجات پسند نہ آئی۔ اور صبیتِ زنجیر انہوں کا سردار بننا اسے مبارکا  
 جس کی وجہ سے اس کے ہاں صفتِ ماتم پچھگئی۔ اور اپنے آپکے مارکر کلپنہان کر کے  
 اس افسوس کا انٹھا کر رہا ہے۔

## فَرْمَانُ سُولِّ مُقْبُولٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى

فروع کافی:

عَنْ أَبِي عَبْدٍ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ضَرَبَ الْمُسْلِمِ يَدَهُ عَلَى  
 فَخِذْهِ عَنْهُ الْمُصِيبَةِ إِحْبَاطًا لِأَجْرِهِ۔

روع کافی جلد سوم کتاب الجنائز باب اصیرو البرع ان

(۲۲۲ صفحہ)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 نے فرمایا۔ مصیبت کے وقت مسلمان کا پنے ہاتھ رانوں پر مارنا اس کے  
 اجر و ثواب کو ضائع کر دیتا ہے۔

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث پاک سے معلوم ہوا۔ کہ برقتِ مصیبت رانوں  
 پر ہاتھ رانے سے اجر و ثواب ضائع ہو جاتا ہے۔ تو شخص زنجیرز نی، سینہ کو بی

اور بالذپنے میں مصروف ہو۔ اس کے اجر و ثواب کا ضیاع تو ہو گا، ہی۔ ساتھ ہی نامہ اعمال میں برائیوں کا ضایعہ بھی ہو گا کہ گیا دوہر انسان اٹھانا پڑا۔ بلکہ تین گن ایک نیکیاں ضایع، دوسرا گناہ لازم تیسرا پنا آپ بر باد۔ (اللہ رحمۃ عطا فرمائے)

## فرمانِ رسول صلی اللہ علیہ وسلم ۲:

اصل کافی:

قَالَ أَخْبَرَ فِي عُمَرَ وَبْنِ شِمْرَ الْيَمَانِيِّ فِي سَيْرِ رَجُعِ  
الْحَدِيثِ إِلَى حَلَّيٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فَمَنْ صَبَرَ عَلَى الْمُصِيَّبَةِ أَنَّهُ  
إِنَّهُ تَعَالَى شَرَابٌ ثَلَاثٌ مِائَةٌ دَرَجَةٌ مَا بَيْنَ  
الدَّرَجَاتِ إِلَى الدَّرَجَاتِ مَا بَيْنَ السَّمَاءِ  
وَلَارْضِ۔

(اصول کافی جلد دوم ص ۴۹ کتاب ایمان والکفر

باب الصبر مطبوع تهران یعنی بدیر)

رباط اخبار مصنف شیخ سعد و ق ص ۱۳۲ الفصر

الحادی و السبعون مطبور بجنت الشوف

ترجمہ سا:

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جس ادمی صیبت پر سبکیا۔ اس کو اللہ تعالیٰ نے تین سو درجات عطا فرمائے۔ ایسے درجات کو ان میں سے ہر دو درجوں کے درمیان اس تدریف اصل ہے۔ تیناً انسان اور زمین کے

دریان -

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صبر کرنے والے کے لیے اپا ہے وہ کسی کی وقت  
کے بعد پر صبر کرے۔ یا کسی اور صیبیت کے آنے پر، اللہ کے ہاں کل تیامت کو میں ہو  
درجات کی حصولی کی خوشخبری سنائی۔ تو اس سے معلوم ہوا کہ اول تو صبر کرے۔ اور  
اگر کسی کی فوتیدگر برآنسو بھی بہہ نہیں۔ تو یہ بھی صبر کے منافی نہیں۔ بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کے صبر کی مثال ہے۔ اسی قدر دو ما تم شرعی "بائز بے۔ اور اسی پر جنت میں تین سو درجات  
کی عطا ہوگی۔" عیون الاخبار میں بھی اس کی روشنی ملتی ہے۔

## عیون اخبار الرضا:

قَالَ الرِّضَا عَلَيْهِ السَّلَامُ ..... يَا بْنَ شَيْبٍ إِنْ بَيْكَيْتَ  
عَلَى الْحُسَيْنِ حَتَّى تَسْبِيلَ دَمْفُونَ عُكَّارَ عَلَى خَدَّيْكَ  
غَفَرَ اللَّهُ لَكَ كُلَّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتَهُ صَغِيرًا كَانَ أَوْ  
كَيْرًا قَبْلًا كَانَ أَوْ كَثِيرًا۔

(عیون اخبار الرضا مصنف شیخ صدوق مجدد اول ص ۲۲۲)

فِي صَراحتِ السَّعْيِ فِي الْحِرَاجِ يَوْمَ عَاشُورَا

مطبوعہ جیدریہ تجتہ اشرفت

ترجمہ:

امام رضا رضی اللہ عنہ فرمایا۔ اسے ابن شیب! امام حسین رضی اللہ عنہ  
کی شہادت پر اگر تو اس قدر ردیا۔ کرتیرے آنسو رخساروں تک بہہ نہیں  
وَ اللَّهُ تَعَالَى تَيْرَهُ جَبْرَلَهُ بَرَسَ، تَحْوَلَهُ اُور زیادہ تمام گناہ معان  
کر دے گا۔

قاریین کرام! غور فرمائیں۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جتنے درجات کا ذکر فرمایا۔ اور انہاں بیت نے جو جو مژدے سے سنائے۔ کیا وہ مرد جو ماتم اور جزع فزع کرنے پر حاصل ہونے کا اعلان ہے۔ یا اس نام خوشخبری کی حصولی میرا جو کہ مرد جو ماتم کی ننی ہے) پر وقوف فرمائی گئی۔



میں نام خود کلام شیعہ کو سیلخ کرتا ہوں۔ کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور اہل بیت سے صبر کرنے پر جن درجات کا ذکر کیا ہے۔ اگر اسی قسم کے درجات کا ذکر کسی حدیث ایسی سے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سند صحیح کے ساتھ مروی ہو یا انہاں اہل بیت میں سے کسی نے صراحت یا ارشاد فرمایا ہو، کہ جو آدمی امام حسن رضی اللہ عنہ پر سینہ کو بنی زنجیر زنی اور بال نپیے گا۔ اس کو ایسے درجات میں گے (جو سب کرنے پر منظہ کی بشارت، دی گئی) تو میں اس کو اس ترتیب میں ہزار روپیہ فی حوالہ ائمداد نے مارکا اور مرد جو ماتم کا مقصد ہو چاہوں گا۔

فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاقْتُلُوا النَّارَ الَّتِي أَنْتُمْ

فرمان رسول مقبول ۳: فروع کافی:

قَالَ الْيَهُودَيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِفَاطِمَةَ

إِذَا مَتْ لَا تَحْمِسْنِي عَلَىٰ وَجْهِهَا لَا تَغْشِنِي عَلَىٰ شَعْرًا  
وَلَا تَنْكَادُنِي بِالْمَرْبِيلِ وَالْعَوَّيلِ وَلَا تَقْتِيمِي حَسْنَتِي  
نَاتِحَةً

(فرع کافی بلڈ ۵۲، مختاب النکاح

باب صفة مبایعۃ النبی صلی اللہ

علیہ وسلم مطبوعہ سران طبع بدیر)

ترجمہ:

حضور سید و رکانیات صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی بخت جگر سیدہ فاطمہؓ فی انہیں  
کو فرمایا۔ یہی! جب میں استاں کر جاؤں۔ تو میری وفات پر اپنا منہ پینا  
اپنے بال نہ کھونا اور ویل عویل نہ کرنا۔ اور نہ ہی مجھ پر فوکر نار رسول کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم کا سیدہ فاطمہؓ از ہماری اللہ عنہا کو کس قدر واضح الفاظ میں رشاد  
موجو دیئے۔ کہ میری فوتیدگی پر ایسے افعال نہ کرنا۔ جو شید حضرات کے  
بال مروجہ ماتم میں یکے جاتے ہیں۔

فاعتبروا یا اولی الابصار

# اممہ اہل بیت اللہ عنہ کے فرائیں

فِرَاءُكَمْ بَا قَرْضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

ذرع کافی:

عَنْ جَابِرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قَلَّتْ لَهُ مَا  
الْجِزْعُ وَ قَالَ أَشَدَّ دُالْجِزْعِ الصَّرَاعَةُ بِأَنَّهُ مُسْلِمٌ  
وَالْعَوَيْلُ وَلَطَمِ الرَّجْدُ وَجَزِ الشَّعْرُ مِنَ التَّوَاصِي  
وَمَنْ أَقَامَ التَّوَاحِدَةَ فَقَدْ تَرَكَ الصَّبَرَ وَأَخَذَ فِي  
غَيْرِ طِيقِهِ - وَمَنْ صَبَرَ وَاسْتَرْجَعَ وَحَمِدَ اللَّهَ  
عَلَى النِّبَوَةِ مَنْ لَمْ يَنْعُلْ ذَالِكَ جَرْدَى عَلَيْهِ الْقَضَاءُ وَ  
هُرَذَ مِنْهُ وَاحْبَطَ اللَّهُ نَعَلَ لِلْجَرَدِ -

(ذرع کافی جلد سوم) ۲۲۲ مختاب الجنان

باب الصبر والجرد العبر والاستر

جامع طبع بدیر

ترجمہ:

جابر کہتے ہیں۔ میں نے حضرت امام جعفر علیہ السلام سے جزع کے متعلق پوچھا

یہ کیا ہے؟ اپنے فرمایا۔ اللہ یہ جزع یہ ہے۔ کوئی شخص دلیل عمریں الفاظ پیغ کرنا کا لے۔ اور اپنے چہرو کو پیٹئے، پیٹانی کے بال نہ پھے۔ اور جس نے نوحہ کیا۔ اس نے صبر کو تھوڑا۔ اور صحیح طریقہ کو تھوڑا کر دوسرے راہ پل پڑا اور جس نے صبر کیا۔ اور بوقتِ مصیبت استر جدعاً را ناللہ و انا عالیہ راجعون پڑھنا) کہا۔ اور اللہ کی حمد بیان کی۔ تو اس نے انہر کو راضی کریا۔ اس کا اجر اللہ کے حضور ہے۔ اور جو بوقتِ مصیبت ایسا نہ کرے گا۔ اس پر حکم خداوندی تو ہو کر رہے گا۔ میکن وہ قابلِ نعمت ہو گی۔ اور اللہ تعالیٰ نے اس کا ثواب واجرضا نئی کر دیا۔

### مذکور فرمان کر سے درج ذیل امور ثابت ہوئے؟

- ۱۔ مرد جب ماتم (روتا، پیٹنا، منہ پر طما نچے مارنا، سینہ کو بی اور سکے بال زینا) کا نام عربی زبان اور انہا اہل بیت کے حدیث کے رو سے "جزع" ہے۔ جس کے منع ہونے پر امام باقر رضی اللہ عنہ نے نص فرمائی ہے۔
- ۲۔ صبرا اور جزع دو متفاہ اور مختلف حقیقتیں ہیں۔ لہذا جزع کرنے والا صابر نہیں۔ اور صبرا کرنے والا، ماتھی نہیں ہو سکتا۔
- ۳۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور امامہ اہل بیت کا بتلایا ہوا راستہ مرد جب ماتم کے خلاف ہے۔ اس لیے مرد جب ماتم کرنے والا محب اہل بیت نہیں۔ ہو سکتا۔
- ۴۔ مصیبت کے وقت اور کسی کے وصال پر انا اللہ و انا عالیہ راجعون کہنے والا اللہ تعالیٰ کی خوشخبری اور رفاقت دی حاصل کر لیتا ہے۔

۵۔ موجود ماتم (زنجیر زنی کرنا، سینہ کو بھی کرنا، منہ پر طلا پچے مارنا) کرنے والا امام باقر فرزکے نتوای کے مطابق اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے مردود ہے۔ اس کے نتائج نیک عمل خالص ہو جاتے ہیں۔

۶۔ اس حدیث نے واضح کر دیا۔ رمح م الحرام وغیرہ میں شیعہ حضرات کا موجود تھم کرنا ائمہ اہل بیت کے حکم کے خلاف ہے۔ اور اہل سنت و جماعت کا اس موقع پر قرآن نخواہی کرنا اور صبر و تحمل کا دامن نہ پھوڑنا ائمہ اہل بیت کے حکم کے عین مطابق ہے۔ اور ہم دعوتی سے کہتے ہیں کہ اہل بیت و ائمہ اہل بیت، سے کچی اور سکی عقیدت صرف اور صرف اہل سنت و جماعت کو ہے۔ اور ہم ہی ان کے صحیح تابع فرمان ہیں۔

## فَاعْتَابُرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

**فَرْمَانِ إِمَامِ حَبْرِ صَادِقِ الْمُتَّقِ**

فروع کافی:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ أَنَّ الصَّابَرَ وَالْبَلَاءَ  
يَسْتَعْيَانُ إِلَى الْمُرْءِ عَيْنَيْنَ فَيَأْتِيَهُ الْبَلَاءُ وَهُوَ صَبُورٌ  
وَإِنَّ الْجُنُونَ وَالْبَلَاءَ يَسْتَعْيَانُ إِلَى الْكَافِرِ فَيَأْتِيهِ  
الْبَلَاءُ وَهُوَ جَنُونٌ وَلَعْنَةٌ.

(۱) فروع کافی جلد سوم باب الصبر والجزع ص ۲۲۳

طبیعتہ الرحم طبع جدید

(۲) فروع کافی جلد اول حصہ دلیع قدیم

## ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ بے شک صبر اور مصیبت دونوں مون کی طرف آتے ہیں۔ جب کوئی مصیبت اس پر آتی ہے۔ وہ اس وقت انہیانی صبر کرنے والا ہوتا ہے۔ اور جزع دلا آگے پیچھے کافر کے پاس آتے ہیں۔ جب اس کے پاس مصیبت آتی ہے۔ تو وہ انہیانی رو نے پیٹنے والا ہوتا ہے۔

### فرمان بالا سے مندرجہ ذیل امور ثابت ہوئے

- ۱۔ مصیبت کے وقت کافر اور مون دونوں کی کیفیت جدا مبدأ ہوتی ہے۔ مون صبر کرتا ہے۔ اور کافر دتا پیٹتا ہے۔ یعنی مرد جب ماتم کرتا ہے۔
- ۲۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے زدیک وقت مصیبت صبر کرنے والا مون اور مرد جب ماتم کرنے والا کافر ہے۔
- ۳۔ جزع (مرد جب ماتم) دراصل صبر کی خد ہے۔
- ۴۔ محرم میں شید لوگوں کا امام حسین کے نام پر مرد جب ماتم کرنا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے زدیک کا فراز فعل ہے۔ اور صبر کرنا انسو بہانا سنت نبوی ہے۔ جو سراسر مونا نہ فعل ہے۔ بلند شید لوگوں کا اپنے گردہ کے لیے "مونین" کا لفظ مخصوص کر لینا بالکل اللہ تعالیٰ ملہ ہے۔

کار شیر طاں میں کندناش ولی

# فران امام باقر رضی اللہ عنہ

## فروع کافی

عَنْ أَبِي جَعْفَرَ عَلَيْهِ الْتَّلَامُ قَالَ مَا مِنْ حَبْدٍ يُصَابُ  
 بِمُصِيبَةٍ فَيُسْتَرِّجُ عِنْدَ ذَكْرِهِ وَالْمُصِيبَةُ  
 وَيَصِيرُ حِينَ تَنَجَّاهُ إِلَّا غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ  
 مِنْ ذَنْبِهِ وَحَكَلَمَا ذَكَرَ مُصِيبَةً فَاسْتَرْ جَمِيعَ  
 عِنْدَ ذَكْرِ الْمُصِيبَةِ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ كُلَّ ذَنْبٍ إِلَّا كَسَبَ  
 فِيمَا بَيْنَ لَمَّا -

(فروع کافی جلد سوم کتاب الجنائز باب الصبر)

الجزع الخ ۲۲۲ (طبع جدید)

ترجمہ:

حضرت امام باقر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں۔ جس ادمی کو کوئی مصیبت چھوٹے پھر  
 وہ انا اللہ وانا الیہ راجعون کہتا ہے۔ اور اس مصیبت پر صبر کرتا ہے  
 تو اللہ تعالیٰ اس کے پسلے سب گناہ معاف کر دیتا ہے۔ اور بندہ جب کسی  
 گوری مصیبت کو یاد کر کے انا اللہ وانا الیہ راجعون کہے۔ اللہ تعالیٰ  
 اس کے وہ تمام گناہ معاف کر دیتا ہے۔ جو مصیبت کے آنے کے وقت  
 سے انا اللہ وانا الیہ راجعون اللہ کہنے تک اس نے کیے  
 ہوں گے۔

## اس فرمان سے وبا میں ثابت ہوئیں

- ۱۔ بوقتِ مصیبت صبر کرنا اور انا لله وانا الیہ راجعون کہنا۔ ائمہ اہل بیت کی تعلیمات میں سے ہے۔ اور اس کلمہ کے کہنے سے تمام گندہ معاف ہو جاتے ہیں۔
- ۲۔ مصیبت کے وقت صبر کرنا اور استرجاع نہ کہنا۔ ائمہ اہل بیت کو ناپسند ہے لہذا یہ خلاف شرع اور باطل ہوا۔ اور اس کے کرنے والا محب ائمہ اہل بیت نہیں ہو سکتا ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ صبر و استرجاع کرنے والے داہل سنت و جماعت ہی تعلیمات ائمہ اہل بیت پر عمل پر ہیں۔

ذاللک فضل اللہ یہ تیہ من دشائے

**امام جعفر صادقؑ رحیمؑ کا فرمان**

**فروع کافی:**

عَنْ جَرَاحِ الْمَدَائِنِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ  
السَّلَامُ قَالَ لَا يَصْلِحُ الصِّيَاحُ عَلَى الْمَيْتِ وَلَا يَنْبَغِي  
وَلِكَنَ النَّاسَ لَا يَعْرِفُونَهُ وَالصَّبْرُ خَيْرٌ عَلَى عَلَامِ  
بْنِ شَاهِمٍ قَالَ كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ فَصَرَخْتُ صَارِخَةً وَمِنَ الدَّارِ فَقَاءَ  
أَبْرُعَهُ دَالِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُرَجَلَسَ فَأَسْتَرْجَعَ

وَسَادَ فِي حَدِيثِهِ حَتَّى قَرَعَ مُشَهَّدَ تَمْرَقَالَ إِنَّا لَنَحْبِطُ  
أَنْ نُعَكِّفَ فِي أَنْسَيْتَاهُ أَوْ لَا إِنَّا عَامِدُ إِلَيْنَا فَإِذَا قَعَ الْقَضَاءُ  
فَلَيْسَ لَنَا أَنْ نُعَيْتَ مَا لَمْ يُحْبِطْ اللَّهُ لَنَا.

روزیع کافی جلد سوم کتب المذاہب بالصہب والبرع الخ

صفحہ ۲۲۶ (طبعہ جدید)

### ترجمہ:

جراح الدائی نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت کی۔ اپنے فرمایا۔ میست پرچیننا چلانا درست نہیں۔ اور لوگوں کو زکرنا چاہیے لیکن لوگ اس کی وقت کر جانتے نہیں۔ صبر ہر حال میں سب سے بہتر ہے۔ علاء بن کامل سے روایت ہے۔ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے پاس بیٹھا تھا تو گھر سے ایک عورت کے چینخے کی آواز آئی۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے۔ پھر بیٹھے۔ اور ”انا للہ وانا الیہ راجعون“ پڑھا پھر سے اپنی لفظت کو شروع کر دی۔ یہاں تک اپنے گفتہ مکمل کر چکے۔ پھر فرمایا۔ ہمیں یہ بات بہت پسند ہے۔ کہ ہم اپنی بانوں، مالوں اور اولادوں کے بارے میں براہی سے بکپیں۔ جب اللہ کی تقدیر یا جائے۔ تو ہمیں یہ بات بہت پسند ہونا چاہیے۔ جو اللہ تعالیٰ کو پسند ہے۔ اور اس کی ناپسند سے بچنا چاہیے۔

اک حدیث سے معلوم ہوا۔ کہ مرد و بہم ایسا فعل ہے جسے امراض بیت بنقریسین نہیں دیکھتے۔ عورت کے محض چینخ کو سن کر ناراضی کا ظہار کرنے والے کسی کو بال نوچنے، پیشئے اور سینہ کو بی کرتے دیکھ کر کب خوش ہو سکتے ہیں یہی مزدوج ماقم اللہ اور اس کے رسول اور امراض بیت کا ناپسندیدہ فعل ہے۔ اس سے ہر

کلمہ کو پہنچا چاہئے۔

## امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا فرمان اصول کتابی:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ الصَّابِرُ إِنَّ  
الْإِيمَانَ يُمَنِّي لِهِ الرَّأْسُ مِنَ الْجَسَدِ فَإِذَا ذَهَبَ  
الرَّأْسُ ذَهَبَ الْجَسَدُ حَتَّى إِذَا ذَهَبَ الصَّابِرُ ذَهَبَ  
الْإِيمَانُ۔

(امول کافی جلد دوم ص ۸۷، کتاب الایمان والکفر)

(باب الصبر طبعہ شہزادہ طیب بن جعفر)

**ترجمہ:**

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ صبر کا ایمان سے ایسا تعلق ہے۔  
جیسا جسم انسانی کے ساتھ سرکارا۔ جب سر زرہے۔ جسم نہیں رہتا۔ اور  
جب صبر زرہے۔ ایمان نہیں رہتا۔

## فرمان امام زین العابدین رضی اللہ عنہ جامع الاخبار:

عَنْ عَسَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ الصَّابِرُ مِنَ الْإِيمَانِ يُمَنِّي لَهُ  
الرَّأْسُ فِي الْجَسَدِ وَلَا إِيمَانٌ لِمَنْ لَا صَابِرَ لَهُ۔

(جامع الاخبار مصنفہ شیخ سدوق ص ۱۳۲)

(الحادی والسبعون فی الصبر)

## ترجمہ:

حضرت امام زین العابدین رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ صبر کا مسام ایمان میں ایسا ہے۔ جیسا کہ سر کا آدمی کے جسم ہے۔ وہ بے ایمان ہے۔ جس کے ہاں صبر کی صفت نہیں۔

## فرمانِ امام حسینؑ

## الارشاد للشيخ مفید

فَقَالَتْ وَأَتَحَلَّاد لِيَتِ الْمَوْتُ خَدِيْمَنِي الْعِيَّةَ الْيَرْمَ  
مَا تَأْتَ أُمَّنِي فَاطِمَةُ وَأُمِّي عَلَىٰ وَأَخِي الْحَسَنِ عَلَيْهِمُ  
السَّلَامُ يَا حَلِيقَةَ الْمَاضِيْنَ وَشَهَادَ الْبَاقِيُّونَ نَنْظَرُ  
إِلَيْهَا الْحُسَيْنُ ۝ قَالَ لَهَا بِأَخْيَاهُ لَا يَدُ هَبَنَ  
حِلْمَكَ الشَّيْطَنُ ..... وَقَالَ لَهَا إِنَّهَا يَا أَخْيَاهُ  
إِلَيْتَنِي اللَّهُ وَنَعْزِزُنِي بِعَرَادَ اسْنِدَ وَاعْلَمَنِي أَنَّ أَهْلَ الْأَرْضَ  
يَمْوُلُوكُنَّ وَأَهْلَ السَّمَاءِ لَا يَبْتَسُونَ ..... حَبَّدَنِي  
خَيْرُ مَيْتَيْ رَأَيْتُ خَيْرُ مَيْتَيْ رَأَيْتُ خَيْرُ مَيْتَيْ وَأَنْتَ خَيْرُ مَيْتَيْ  
وَلَيْ ..... وَرِكْلَ مُسْلِمَ بِرِسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
أُسْرَةً فَعَزَّ امَّا مِهْدَى وَنَحْرَمَ وَقَالَ لَهَا يَا أَخْيَاهُ إِنَّ  
أَقْسَنَتُ عَلَيْكَ غَارِبَيْتُ قَسْمَنِي لَا تُشْقَنِي عَلَىٰ جَيْبَنَا وَلَا  
تَحْمِشَنِي عَلَىٰ وَجْهَهَا وَلَا تَدْعِنِي عَلَىٰ يَانِسَوِيلِ

وَالشَّيْوِيْرَ-

(۱- الارشاد الشیئن منید ص ۲۲۲ فی مکالمۃ الحسین

علیہ السلام مع اختد زینب مطیور عمر قم

خیابان ارم

(۲- اعلام اوزی مصنف نصلی بن حسن لمبرسی ص ۲۲۶

ام الاماہ اختاه زینب بالصبر مطبوعہ

بیردت طبع بدریہ)

### ترجمہ:

جس وقت سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ میدان کر بلایں اپنے خیہ سے  
نخل کریز یہ یوں کے مقابلہ کے لیے جانے لگے۔ تو آپ کی ہمشیرہ زینب  
زینب رضی اللہ عنہ کہنے لگیں) اے افسوس! کاش میری سوت آجائی  
اور ان کے دن میں یہ حالات نہ دیکھتی۔ میری والدہ جنابہ ناظمہ میرے  
والد جناب علی، میرے بھائی جناب حسن رضی اللہ عنہم زینب سے خفت  
ہو گئے۔ اے گزرے وگوں کے خلیفہ! اے آنے والوں کے  
سرماۓ!

امام حسین رضی اللہ عنہ نے حضرت زینب کی طرف دیکھ کر فرمایا۔ اے  
پیاری بہن! آپ کے صبر کو کہیں شیطان نہ لوٹے..... اور  
فرمایا۔ اے ہمشیرہ! خوت خدا اپنا فارم۔ اور اللہ کے تلاٹے ہونے مرتیق کے ملطابت  
تعزیت کرو۔ خوب سمجھو۔ تمام اہل زین مرجا میں گے۔ اہل آسمان  
باتی نہ رہیں گے..... میرے نانا، میرے بابا، میری والدہ اور  
میرے بھائی سب مجھ سے بہتر تھے۔ میرے اور ہر مسلمان کے لیے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی اور اپ کی ہدایات ایک بہترین نمونہ ہیں۔ تو انہی کے طریقے کے مطابق تعریف کرنا۔ اور فرمایا۔ اے اماں جانی میں تجھے قسم دلاتا ہوں۔ میری قسم کی لائچ رکھتے ہوئے تو سے پڑا کر دکھانا۔ میرے مرنے پر اپنا گریبان نہ بچاڑنا۔ اور میری موت پر اپنے چہرہ کو نہ خداشتنا۔ اور نہ ہی ہلاکت و بربادی کے الفاظ بونا۔

مرقد جہاں کے منور اور حرام ہونے پر امام حسین رضی اللہ عنہ کا یہ ارشاد کتنا واضح اور غیر مبہم ہے۔ یہ وہ شہزادہ عالی مرتبت ہیں۔ جن کا اہل شیعہ جہاں کرتے ہیں۔ اور اسے کارثواب سمجھ کر، عقیدت کا مظہر جان کر خود بھی حرام کے مرتکب اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دلارہے ہیں۔ امام مظلوم نے اپنی ہمشیرہ کو جو ہدایات بطور علف دیں۔ یہ وہی ہدایات ہیں۔ جو رسول صلی اللہ علیہ وسلم و دیگر ائمہ اہل بیت نے خود اپنائیں۔ اور اپنے تعلقین و متولیین کو ان پر عمل پیرا ہونے کی سخت تائیدات فرمائیں جب امام مظلوم اپنی ہمشیرہ کا ہر وجدہ جہاں سے منع فرار ہے ہیں۔ تو اسے شید! تھیں اس کی کب اجازت دے گئے۔ اور کس نے اس کو تمہارے لیے حلال و جائز کر دیا؟

حضرت علی رضی اللہ عنہ کافر مان

ما تُمْ سَبِّيْكِيَاْ بِرْ بَادِهْوْ جَاتِيْ بِيْ

نَجْ الْبَلَاغَهُ:

قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَسِّرْ لِ الصَّابِرِ عَلَى قَدْرِ الْمُصِيبَةِ

فَمَنْ ضَرَبَ يَدَهُ عَلَىٰ فَخِذِيهِ عِنْدَ مُصِيبَةٍ تَعْبِطْ  
عَمَّكَهُ -

(نحو البشارة ۳۹۵ باب المختار من

حکماء میر المق منین علیہ السلام

حکمر گلہا البدود بیروت بلجیم جمیل ناسار)

ترجمہ:

حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ صبر کا نزول مصیبت کی مقدار پر ہوتا ہے۔ (یعنی قبضی بڑی مصیبت آتی ہے۔ اتنا ہی بڑا صبر درکار ہوتا ہے، جس نے بوت مصیبت اپنے را ذل پر ہاتھ مارے۔ تو اس کے تمام اچھے اعمال ضائع ہو گئے۔

حضرت ملی رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد سے معلوم ہوا۔ کہ قبضی بڑی مصیبت آنے اتنا ہی اس پر صبر کرنا چاہیے۔ اور اللہ تعالیٰ ہر شخص کو اتنا صبر عطا فرمادیتا ہے۔ جتنا وہ کسی مصیبت میں کرنا پا ہے۔ اگر کوئی شخص مصیبت کے وقت صبر کی بجائے جزع فزع (مر وجد ماتم) کرے گا۔ تو اس کے نیک اعمال ضائع ہو جائیں گے۔ لہذا فرمان: علی رضی اللہ عنہ سے معلوم ہوا۔ کہ مر وجد ماتم کرنے والوں کو نیکی کا حصول تو کجا بلکہ ان کی پہنچ سے موجود نیکیاں بھی بر باد ہو جاتی ہیں۔ اور چھاتی پیٹ پیٹ کر سرث کر لینے اور چھپاں مار کر خون بہانے کے سو اکچھے بھی حاصل نہیں ہوتا۔

امام حسین رضی اللہ عنہ کا فرمان:

اے سکین تو بہت بدل میرے پاکس آ۔ تاکہ میں تمہر کو اس طرح وداع کروں۔ جیسے مرنے والا دراع کی جاتا ہے۔ میں تمہر کو دصیبت کرتا

ہر اس فرزند صنیع کے بارے میں اور بعد اس کے عیال و تینیوں اور ہمایوں کے باب میں کہ سب کے ساتھ ملوک کرنا اور جگہ میں قتل ہو جاؤں تو تم اپنی چادر اور گریبان ہست پھاڑنا اور نالہ و فریاد کر کے نزرو نہ۔ بلکہ اسے سکینہ حکم الہی پر صبر کرنا یہ کوئی نکاح م حاجبانِ صبر اور رہاں احسان ہے۔ مجھے اپنے باپ اور ادا اور بھائی کی انتہا دا کرنی چاہئے۔ جب ان کے حقوق کو اہل طفیلان د غصبے نے غارت کی۔

(ذکر عظیم ص ۲۸۸ جناب یعنی کتبہ تہائی اور بکسی

کے مالات مطبوعہ کتب خانہ اشاعری لاہور میں جولی)

## فرمان شیرخدا نهج البشّـلا:

وَمِنْ حَلَامِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ. قَالَهُ وَمُؤْلِيْحُ عَسْلَ  
دَسْوُلِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَجَدَيْرَةٍ. بِأَبِي  
أَنْثَ وَأَمْسَى يَارَ سَرَلَ اللَّهُ لَقَوْ الْقَطْعَ بِمَرْتَبَكَ مَا  
لَمْ يَسْقِطْ بِمَوْتٍ غَيْرَكَ مِنَ النُّبُقَةِ وَالْأَسْبَاءِ وَأَخْيَارِ  
السَّنَاءِ حُصِّصَتْ حَتَّى صِرَتْ مُسَلِّيَّاً عَمَّنْ سِرَاكَ  
وَعَمَّقَتْ حَتَّى صَارَ النَّاسُ فِيَكَ سَوَاكَ وَكَوْلَاً أَنَّكَ  
أَمْرَتَ بِالصَّبْرِ وَنَهَيْتَ عَنِ الْجَنْعِ لَا تُفْدَ نَاعِلَيَكَ  
مَا هُنَّ الشُّوْفُونِ۔

(نهج البشّـلا خطبہ ص ۲۵۵ مطبوعہ بیرون

طبع بدریہ تعمیر ما ساز)

## قریب حجما:

جب آپ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فصل دے کر گئے  
گے۔ تو فرمایا، ”میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں۔ آپ کی وفات سے  
بنت، وحی، احسان کی خبری مقطع ہو گئیں۔ جو کہ آپ کے نیر کے مرنسے  
ذہبی تھیں۔ آپ مصیبت پہنچانے پر مخصوص ہوئے۔ حتیٰ کہ اپنے غیر  
کی مصیبت سے ہمیں مطمئن کر دیا۔ (آپ کی وفات سے جو مصیبت ہم  
پر پڑی ہے دوسرے کی مرت میں یہ رنج و اندوہ کہاں) آپ کی مصیبت  
ایک عام مصیبت ہے۔ حتیٰ کہ لوگ آپ کی مصیبت سے بیکاں دیکھ  
ہو رہے ہیں۔ اور اگر آپ صبر کا حکم نہ دیتے۔ جزع فزع سے منع نہ فرماتے  
تو ہم اس مصیبت پر مجرمانے اشک کا پانی انتہا کو پہنچا دیتے رائج  
اور دماغ کی تمام طبوتیں قربان کر دیتے)

(ترجمہ نیزگ فصاحت عصہ، ۳۲۸ مطبوعہ سفیلی)

بلیغ قدیم)

اموال بیت کے جدا مجدد حضرت علی رضی اللہ عنہ کا یہ فرمان پڑھنے اور سننے کے  
بعد کوئی بھی محبِ اہل بیت یہ نہیں کہہ سکتا۔ کمر و جہا تم اموال بیت کے زدیک بالکل  
محمنوع اور حرام نہیں ہے۔ کیونکہ علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے واضح طور پر فرمادیا۔ کمر و جہا  
تم اگر جائز ہوتا۔ تو ہم ہلاک ہو جاتے۔ کیونکہ دنیا کی تمام مصیتبیں اگر کیجا جائیں کمر و جہا  
تو وہ مجموعی طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال کی مصیبت کی ہم پڑھیں، ہو  
سکتیں۔ ہبذا اگر کسی مصیبت پر جزع فزع (مرد جہا تم) جائز ہوتا۔ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ  
حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے انتقال کے وقت ضرور اتم کرتے۔ لیکن آپ نے اس سے  
منع کیا۔ اور صبر و تحمل کا درس دیا۔

## علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا ایک اور فرمان:

من لا يحضره الفقيه:

قالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِفَا طَمَّةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ حِينَ قُتِّلَ  
جَعْفَرُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ لَا تَدْعُهِ بِوَيْلٍ وَلَا تُشْكِلِ  
وَلَا حُزْنٌ وَلَا حَزْنٌ وَمَا قُلْتَ فِيهِ فَقَدْ  
صَدَّقْتَ.

(من لا يحضره الفقيه ص ۵۶ فی العزاء والجرع

عند المصيبة مطبوع بمكتبة طبع قديم)

(من لا يحضره الفقيه ص ۱۲ مطبوع بمكتبة طبع قديم)

بجدید۔ تعزیت و الجزع (الخ)

ترجمہ:

حضرت جعفر بن ابی طالب کی شہادت کے وقت حضرت علی  
رضی اللہ عنہ نے اپنی زوجہ مطہرہ سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا سے کہا۔  
کسی کی موت پر اور کسی کے دوران جگ شہید ہو جانے پر علم کھاتے  
ہوئے داویلا کے ساتھ ماتم نہ کرنا۔ اور جو کچھ اس کے بارے میں  
میں نے کہا ہے۔ وہ سچ کہا ہے۔

:

# ماتم کے بارے میں ایک سوال

## اور اس کا جواب

**سوال:**

آپ نے چندے دلائل ماتم کے رد میں ہماری کتابوں سے پیش کیے ہیں۔ ہم ان کے ہرگز منحر نہیں۔ بلکہ ہمارا بھی یہی عقیدہ ہے۔ کہ مرد جو ماتم کرنے والے کے نیک، اعمالِ ضبط ہو جاتے ہیں۔ اور بروز قیامت، آتے تابنے کا بس پینا یا جانے گا۔ اور ہم اس بات کو تسلیم کرتے ہیں۔ کہ جو روایات ماتم کے بارے میں ذکر کی گئیں۔ وہ سب صحیح ہیں۔ لیکن ہمارا صرف یہ دعا ہے۔ کہ صرف شہید کا ماتم اور خصوصاً حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کا ماتم جائز ہے۔ دوسرے کسی کا ماتم ہم جائز نہیں کہتے۔ اس لیے اگر البت کے پاس شہید کا ماتم نہ کرنے پر کوئی دلیل ہو۔ تو وہ پیش کریں۔

شیعہ مبلغ عالم مولوی اسماعیل گورودی نے بھی ”براہین ماتم“ نامی اپنی تصنیف میں یہی کہا ہے۔ ان کے الفاظ یہ ہیں۔

”وہم شہید ہر جگہ ماتم کے مدعا نہیں۔ بلکہ ماتم ہیں علیہ السلام اور آپ کے ماتم کی نظر کے خصوصاً تعالیٰ میں۔“ تصور آئے کے پل راس س دعویٰ کی دلیل یوں تحریر کی ہے۔

سَكَنَ أَيْنِيْ عَبَدُ اللَّهِ عَلَيْهِ - الْتَّلَامُ قَالَ كُلُّ الْجُزُءِ

وَالْبُخَارِيُّ مَكْرُوهٌ مِنْ جُزِّ الْجَزْعِ وَالْبُخَارِيُّ عَلَى  
الْحُسَنَيْنِ۔

ترجمہ:

یعنی جناب صادقی آل محمد علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ہر جزع اور آہ و بکھر  
مکروہ ہے۔ سو اتنے ما تم اور آہ و بکھر حسین علیہ السلام کے

(ما خواز از بایہ که ما تم مصنف موسوی اسمائیل مر ۵۷۰)

جواب:

اس سوال کے جواب میں پہلی گزارش میں یہ کہ دوں گھن کرشیعہ لوگوں نے اتنے کے  
ہر جزا پر شہید کی جو تقدیل گئی ہے۔ کیا اس قبید کا ذکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی حدیث  
میں یا کسی امام کے فرمان میں موجود ہے۔ جس کی وجہ سے تم نے مرد جہ ما تم کے یہ  
معصوم آدمیوں کو منتخب کریا۔ اگر حدیث رسول ہے۔ تو بھی پیش کریں۔ اور اگر قوان  
فرمان امام ہے۔ تو بھی پیش کریں۔ اور اس کتاب کا نام بھی تحریر ہونا چاہیئے۔  
سن متصال اور حدیث صحیح مرفوع کے ساتھ اگر ایک حوار بھی تمام شیعہ مل کر کیس سے  
دلکھا دیں۔ تو دس ہزار روپیہ لقدر انعام پائیں۔ اور ایسی روایت دلکھانخت تھا را  
بنتا ہے۔ کیونکہ شہید کے یہ اور خصوصاً امام حسین کے یہ اتنے کرنے کی اجازت کا  
دعویٰ تھا ری طرف سے ہے۔ ہم پر یہ ضروری نہیں۔ کہ ہم کوئی ایسی دلیل دلکھائیں۔  
کہ جس میں شہید کے یہ بھی اتنے ہاں ز ہو۔ لیکن تھا ری بھلاٹی اور امید ہرایت  
پر یہ انشاء اللہ تھا ری کتابوں سے بلکہ کتب صحاح اربعہ سے پیشابت کرتا ہوں  
کہ شہید پر اتنے کرنے کی بھی اجازت نہیں۔ ملاحظہ فرمائیے۔

مرح لا يكفره الفقيه:

قالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّا طَمَّةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ حَيْنَ قُتِّلَ  
جَعْفُرٌ مَنْ أَبْيَ طَالِبٌ لَا تَدْعُ عَنِ الْمُرْيَلِ وَلَا يَشْكُلِ  
وَلَا حَزْنٌ وَلَا حَرْبٌ وَمَا قُلْتَ فِيهِ قَدْ صَدَقْتَ -

(من لا يكفره الفقيه ۵۶۷ فی العزاء العلیم)

مکتبہ طبع قدیم

د من لا يكفره الفقيه مدارل م ۱۱۲ طبع جدید

طبعہ طہران)

### ترجمہ:

جب حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عنہ شہید کر دیئے گئے  
تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فاطمۃ الزہرا کو ارشاد فرمایا کسی  
کی موت پر اور جنگ میں کسی کے شہید ہونے پر تم میں واویلانہ کرنا۔  
اور رونا پیٹنا نہیں۔ میں نے جو کچھ تجھے کہہ دیا ہے۔ حق و حق کہا ہے۔  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد سے معلوم ہوا۔ کہ اتم کی کوئی بھی  
صورت شرعاً جائز نہیں۔ اور نہ ہی کسی فرد (شہید) کے لیے اس کی اجازت  
ہے۔ اگر شہید کے لیے رونے پیٹنے اور واویلانہ کرنے کی اجازت ہوتی۔ تو حضرت  
امیر حمزہ پر حضرت فاطمۃ الزہرا کو اتم کرنے کی اجازت مل جاتی۔ کیونکہ حضرت حمزہ  
نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان اقدس کے مطابق "مسید الشہداء" ہیں۔ جب ان کے  
لیے گنجائش نہیں۔ تو دوسرا سے شہید کی استشاد کیونکہ ممکن ہے۔ اور حضور صلی اللہ علیہ  
 وسلم کا ارشاد دراصل ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ لہذا شہید پر اتم دراصل اللہ کی طرف  
سے ممنوع ہوا۔

لہا یہ معاملہ کر مولوی اسمائیل نے "براہین مام" میں جو امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی روایت ذکر کی ہے جس سے شیعہ کا ماتم کرنے کا جواز نکھلا ہے۔ اور وہ بھی حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کا ماتم۔ تو اس بارے میں ایک بات پر میں مولوی اسمائیل گورودی کوشاباش دیتا ہوں۔ کہ اس نے بھی مرقد جماعت کو (سوائے امام حسین رضی اللہ عنہ کے) بقول امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ منع قرار دیا۔ اور یہ مانا کہ ہم ہر چند ماتم کے مدعی نہیں۔ لہذا اس روایت اور اقران کے بعد حصہ لا ادراصل اس میں رہ جاتا ہے۔ کہ کیا امام حسین رضی اللہ عنہ کا ماتم جائز ہے۔ یا نہیں؟

اس سلسلہ میں پہلی بات یہ ہے کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے حوالہ سے جو "براہین ماتم" میں حدیث ذکر کی گئی۔ اس کی سند نہ کوئی نہیں۔ جس کی وجہ سے اس کا بے سند ہونا بھی ممکن ہے۔ لہذا اس کی صحت اور عدم صحبت کی تبیین کرنی پڑتا ہے۔ پھر کہیں اس حدیث سے کتنی بات بنتے گی۔

سب سے زیادہ اس روایت کے صحیح اور غیر صحیح ہونے کا امتیاز اس طرح ہو سکتا ہے۔ کہ خود امام حسین رضی اللہ عنہ کو پوچھا جائے یعنی پر اپ اپنے ماتم کے بارے میں کچھ فرمائے ہیں۔ یا کہ نہیں۔ اگر فرمان ہے۔ تو اشتباہت ہیں ہے یا نہیں؟ اس کا ذکر خود شیعہ کتب میں موجود ہے۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کا ماتم کے بارے میں فرمان ملاحظہ ہو۔

### جلد عالیہ عبور:

پہل نالہ ویقراری ایشان رامش احمدہ نو دفتر مود کشمکشا بخدا اسونگد  
می دہسم کر مسبرہ میش اورید۔ و دست از جزع و بیستا بی بردارید۔

(جلد عالیہ عبور ص ۱۵۱ توبہ انحضرت کتاب مک

طبعہ دہران۔ بیع بدیر)

## ترجمہ:

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ جب مدینہ منورہ سے کوڈ جانے کے لیے مکہ مکرمہ کی طرف روانہ ہوئے۔ تو اس وقت نبی ہاشم کی عورتوں کی بیماری ناراد فنا سُنا۔ تو فرمایا۔ میں ہمیں خدا کی قسم دیتا ہوں۔ کہ صبر کو انتیار کرو اور جزع (مر و جنم) و بیتائی سے ہاتھ اٹھاؤ۔

## ۲- جلاء المیوں:

چوں زینب خاتون ایں خبر وحشت اثر راشنید مل پچھہ بڑوئے خود زدو  
فریاد و واویلا بلند کر حضرت فرمود کر اے خواہ ہر گرامی دلیل عذاب برائے  
تو نیست برائے دشمنانِ تست صبر کرن و بزاری دشمناں را برم شاد  
مگر داں۔

(جلاد المیوں میں ۳۹۵ میطبوغرافیہ تہران طبعہ جدید)

## ترجمہ:

(امام حسین رضی اللہ عنہ نے جب اپنی ہمشیر و حضرت زینب رضی اللہ عنہا  
کو اپنا خواب بتلایا) اور جب سیدہ زینب رضی اللہ عنہا نے یہ وحشت  
ناک خواب سُنا۔ تو اپنا منہ پیٹ لیا۔ فریاد کی۔ اور واویلا بلند کیا  
امام حسین رضی اللہ عنہ نے (یہ دیکھ کر) فرمایا۔ اے گرامی ہمشیرہ! دلیل  
اور عذاب تمہارے لیے نہیں۔ تمہارے دشمنوں کے لیے ہے۔  
تم صبر کرو اور دشمنوں کو اس جزع فزع پر راضی ذکر دو۔

## ۳- جلاء المیوں:

فسر مرد اے خواہ بہر بagan بر ای جسلم و بر دباری پیشہ  
خود کن و شیطان را بر خود لست طمہ و بر قضاۓ

حق تعالیٰ صبر کرن۔

(جلاد المیون ص ۵۵۵ و قائم شب عاشرہ مطبوع)

تہران (طبع مجدد)

ترجمہ:

(میدان کر بلای میں مختلف عزیز و اقارب کی شہادت پر جب حضرت زینب رضی اللہ عنہا نے جزع فزع کی۔ تو اس موقع پر حضرت امیم رضی اللہ عنہ نے فرمایا) اسے ہمشیرِ اعلم اور برباری سے کام لو۔ اور شیطان کو اپنے اوپر تسلط نہ دو۔ اور خدا کی قضا در پر راضی ہو کر صبر کرو۔

۲۔ جلد المیون:

گفت اسے خواہ نیک اختراز خدالترس دیر قفائے حق تعالیٰ راضی شر

(جلاد المیون ص ۵۵۵ و قائم شب عاشرہ مطبوع)

تہران (طبع مجدد)

ترجمہ:

(محرم الحرام کی دسویں شب جب حضرت زینب رضی اللہ عنہا کو امامین رضی اللہ عنہ نے جزع فزع کرتے دیکھا۔ تو فرمایا) اسے نیک بہن! اللہ کا خوف رکھو۔ اور اللہ کی رضا پر راضی ہو جاؤ۔

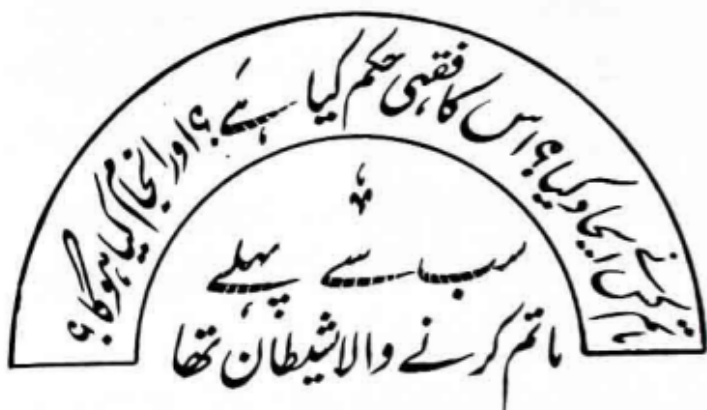
حاصل کلام:

ذکرہ چار عدد حوالہ جات سے (جو حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے ہیں) معلوم ہوا۔ کہ جزع فزع (مرد جہا تم) منش ہے۔ یہ بات اپنے نہاد کی قسم اٹھا کر فرمائی۔ اس کی بجائے صبر و شکر کرنا شیروہ نیکو کاراں ہے۔

جزع فزع کرنے والے پر شیطان کا تسلط ہو جاتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی نار انگی کا بسب بتاتا ہے۔ لہذا اس فعل کے کرنے سے خوب نہ پیش نظر رہنا چاہیئے ان ارشادات کے پیش نظر حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی طرف نسبت کی گئی ایک بے سر و پا حدیث کی کیا وقعت رہ جاتی ہے۔ لہذا معلوم ہوا۔ کامیں رضی اللہ عنہ خود جزع فزع (مر و جہا تم) کو ناپسند فصل شیطان اور سب غصہ فرا بخت نہیں۔ تو یہ کیوں ممکن ہو۔ کہ ان کے خاندان کے چشم و چڑاغ حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ اپنے بدآمجد کے ارشادات کے خلاف کہیں۔ اس لیے اس روایت کی کوئی حیثیت نہیں۔ اور حقیقت وہی ہے۔ جو امام حسین نے بیان فرمادی۔

دوسری بات اس معامل میں زیر عنور یہ ہے۔ کہ اگر مر و جہا تم رسینہ کوئی نہ سمجھیز فی اور بال تو چنے دعیہ (جا نہ ہوتا۔ تو شیعی فقہاء اس کے متکب پر بطور سزا کفارہ کیوں لازم کرتے ہیں؟ مر و جہا تم پر کفارہ کی بحث اگلی فصل میں مستقل حوالہ جات سے آرہی ہے۔ انشاء اللہ تعالیٰ

# فصل حجۃ پر



مجمع المفتار:

در حدیث است که غنا نزدِ ابلیس بود و فراق پرشت و فرمود نزدِ کنزو  
بیا یید روز قیامت نزد کنایا مانند مگ - و فرمود نزدِ غنا نرسون زنا است.

(مجموع المعارف عاششیہ بر صلیتہ المتعین عص ۱۴۲)

(در عرصت غنا مطبوعہ تهران طبع جدید)

ترجمہ:

حدیث پاک میں ہے۔ کہ غنا، ابلیس کا نزد (ماتم) ہے۔ یہ ماتم اس  
نے پرشت کی جدا فی میں کیا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
ماتم کرنے والا کل قیامت کے دن کئے کی طرح آئے۔ اور آپ نے  
یہ بھی فرمایا۔ کہ ماتم اور شریہ خوانی زنا کا منتر ہے۔

# امام حسین رضی اللہ عنہ پر اتم کی ابتداء یعنی نہ کی

منہج الامال

و جسے نقل کردہ اندر کے یزید امر کر دسے مطہر را م علیہ السلام را برد و تصریح م انصب  
کر دند - و اہل بیت را امر کر دکردا خل خانہ ا و شوند چوں مخدرات اہل بیت  
عصمت و جلالت علیہم السلام داخل خانہ آں لیعن شدند - زنان آں اب  
سفیان زیر بلمے خود را کندند - و لباس ما تم پر شیدند - و صداب گری و نوص  
بلند کر دند - و سر روزہ ما تم داشتند -

(منہج الامال بدل اول مقصد چہارم فصل مشتمل صفحہ  
شیخ عباس قمی میں ڈھنہ نو مردن زنان آں ابو سفیان)

بر اہل بیت مطہر علیہ السلام طبع جدید)

ترجمہ:

ایک جماعت نے نقل کیا ہے۔ کہ حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے  
سر انور کے متعلق یزید نے یحکم دیا۔ کہ اس کو یزید کے منحوس محل پر لٹکا دیا ہائے  
اور اہل بیت کو حکم دیا۔ کہ اس کے لئے داخل ہوں۔ جب مسترات اہل بیت  
رضی اللہ عنہم

آل لیعن کے محل میں داخل ہوئیں۔ تو آں ابو سفیان کی عمر توں نے اپنے  
زیورات اتار دیتے۔ اور لباس ما تم پن کے او از نوص و گری و زاری  
بلند کرتی رہیں۔ اور تین روز ماتم کیا

پ

ہندہ (یزید کی بیوی) نے اپنے خاوند،

(یزید) کے حکم سے امام حسین کا ماتم کیا

اب غنف وغیرہ نے روایت کی ہے۔ بر حکم یزید بن سے سرہار  
سید الشہدا اس کے دروازہ قصر پر آؤ یزاں کیا گیا۔ اور اہل بیت اکھفت  
کو اپنے محل بھجوایا۔ جب محمد رات اہل بیت عصمت وہمارت اس  
کے محل میں داخل ہوئے۔ عورات ابو سینا نے اپنے زیورات آثار  
دیئے۔ اور بساں ماتم پیش کے آواز نوح و گریہ زاری بلند کی۔ اور تین روز  
ماتم رہا۔

(جلد اربعون اردو۔ جلد دوم ص ۹۵، مطبوعہ مشیعہ)

جنرل بک ایکنسی انساف پریس لاہور طبع جدہ

ان موخر الدنگ در روایات سے معلوم ہوا۔ کہ سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ پر ماتم آغاز  
یزید کے گھر سے ہوا۔ اور یزید اہلی کے حکم سے ہوا۔ اگرچہ مطلقاً ماتم کی ابتدا ر شیطان  
سے ہوئی۔ لیکن ماتم امام حسین کی ابتدا یزید نے کرانی۔ اس کے گھر سے شروع ہوئی  
ہذا مسلمانوں کو تعلقایہ گوارا نہیں ہو سکتا۔ کہ ایسا فعل جس کا باطنی مبانی ایس ہو۔ اور یزید نے  
اسے پھر سے زندہ کیا۔ اس فعل کو کریں۔

▪

ما تم کرنے والے پر کفارہ واجب ہے

توضیح المآل:

مسئلہ نمبر ۶۲۳:

جاہز نہیں انسان در مرگ کسی صورت و بدن را بخراشد و بخود لطیف بزندہ۔

مسئلہ نمبر ۶۲۴:

پارہ کر دن یقین در مرگ غیر مپروبرادر جائز نہیں۔

مسئلہ نمبر ۶۲۵:

اگر مرد در مرگ زن یا فرزند لقیا یا باس خود را پارہ کند۔ یا اگر زن در غرائیے میت صورت خود را بخراشد بطور یک خون بیا بد۔ یا موٹے خود را بکھد۔ باید یک بندہ آزاد کند۔ یادہ فقیر را طعام دہ۔ یا انہارا بپوشاند۔ اگر تو نام باید سر روز رو زہ بچیرو۔ بلکہ اگر خون ہم نیا بد۔ بنابر احتیاط واجب بایس دستور عمل نماید۔

(توضیح المآل مصنفہ روح اللہ موسی خمینی ص)

ستباتِ ذہن طبعہ عہلان طبعہ جدید)

ترجمہ مسئلہ نمبر ۶۲۳:

کسی کی فوتیہ کی پر کسی انسان کے لیے اپنے بدن کو جھیلنا، اپنی شکل و چہرو کو جھیلنا اور منہ پر طھانجھ مارنا جائز نہیں۔

ترجمہ مسئلہ نمبر ۶۲۴:

اپنے باپ یا بھائی کی فوتیہ کی پر علاوہ کسی دوسرے کی فوتیہ کی پر گریان چاک کرنا جائز نہیں ہے۔

ترجیح: مسئلہ ۴۳۶

اگر کوئی خاوندا پنچی بیوی کی موت پر اپنا اگر بیان اپنا بابس چاک کرے گا۔ یا کوئی عورت کسی میت کی تفسیر کرتے ہوئے اپنا چھرو اتنا خوبی کرے کہ اس سے خون بہنکلے یا اپنے باول کو نہیں۔ تو ان میں سے ہر ایک پر ایک غلام آزاد کرنا ضروری ہے۔ یادس نفیروں کو کھانا کھلانا ضروری ہے۔ یادس نفیروں کو کپڑے پہننا لازمی ہے۔ اگر ان میں کسی کفارہ کی طاقت نہ رکھے۔ تو یعنی دن کے روزے رکھے۔ بلکہ اگرچہ چھرو پر خدا شنسے سے خون نہ بھی نکلے۔ تو بھی ازرو نے احتیا طاس طریقہ (کفارہ) کو اپنا ناچاہیے۔ شیعہ لوگوں کے ہاں جرقہ مروٹ ہے۔ اس کے تین مسائل جواہر پر درج یکے گئے۔ ان سے واضح ہو گیا۔ کمر و جرم ماتم ان کی نعمت میں بھی ایک حرام فعل ہے۔ جس کی حرمت پر واضح دلیل یہ ہے۔ کہ اس پرانے فہمہ اسے کفارہ واجب کیا۔ اور کفارہ کسی جرم اور رگناہ پر ہوتا ہے۔ لہذا ماتم کرنے والے پر کفارہ کا وجب اس فعل ماتم کو جرم اور رگناہ ثابت کرتا ہے۔ اپنی قدر سے لا زماشید علماء اور ذاکرین بے خبر نہ ہوں گے۔ جانتے ہوئے پھر عنوان کو اس فعل قبیح اور موبہب کفارہ سے لوگوں کو رکنے کی تسلیم کیوں نہیں کرتے بلکہ روکنے کی بجائے وہ مروجہ ماتم پر بہت سے انعامات اور اجر و ثواب کا وعدہ سناتے ہیں۔ جن کی کوئی حقیقت اور جن میں کوئی صداقت نہیں ہوتی۔ لہذا اگر کسی شیعہ کو اس فعل قبیح کے بارے میں ذاکرین نے انہیں میں رکھا۔ تو ہم نے انہیں، چراغ دکھا دیا ہے۔ اگرے اس کی روشنی میں چنانہ ملنا ان کی مردمی۔

وَمَلِعِينَا إِلَى الْبَلَاغ

# امام کرنے کا نجماً (عذراً) کیا ہو گا؟

۱۔ تھی کامنہ قبریں قبلہ کی سمت سے پھیر دیا جائے گا۔

## مجمع المعرفت:

بروایتے فرمود۔ کہ ہفت نفر در قبر از قبل روگردان شوند۔ خمر فروش، مضر  
بر شراب و شہادت و ہندو نا حق و محکم و روایت اخوار و عاق والدین و نصر  
گو فرمود کہ کتنان شہادت ناید حق تعالیٰ گوشت اور راجحوراند  
با و در حضور خلائق داخل جہنم شود در حالتے کر زبان خود می خاید۔

(مجمع المعرفت حاشیہ بر حلیۃۃ المتقین ص ۱۶۸)

مطبوعہ تہران (طبع جدید)

## ترجمہ:

بمطابق ایک روایت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سات  
اُدمیوں کا قبریں منہ قبل کی طرف سے پھیر دیا جاتا ہے۔ (۱) شراب بینپے والا  
(۲) شراب لگاتار میئے والا۔ ۳۔ نا حق گواہی دینے والا۔ ۴۔ جواہر  
(۵) سور خزار (۶) والدین کا نافرمان۔ ۷۔ ماتم کرنے والا۔

او حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا جو شخص گرا ہی کو چھپا تملہ ہے۔ اللہ تعالیٰ  
اُس کو اس کا اپنا گوشت کھانے کر کے گا۔ اور وہ میدان حشرب لوگوں کے سامنے  
اپنا گوشت لکھائے گا۔ اور جہنم میں اس حالت سے داخل ہو گا۔ کہ اپنی زبان کو کاٹ بایا

تو پسخت: قبر میں اتارنے کے بعد مردہ کامنہ قبل رخ کرنا اہل اسلام کا دستور ہے۔ اور اس لیے کیا جاتا ہے؟ تاکہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم و دیگر ایمانیات کے ماننے اور نہ ماننے والے کے مابین امتیاز رہے۔ گو با قبل رخ دفنانا بظاہر اس کے مومن ہونے کی علامت ہے۔ اور اس (اللّٰہ تعالیٰ) کے بتائے ہوئے قبل کو اپنی نماز میں قبل سمجھ کر اس طرف منہ کر کے نماز پڑھنے والا ہے۔ لیکن یہ ضروری نہیں۔ کہ قبل کی طرف منہ کرنے والا شخص دفنانے کے بعد اس کامنہ ادھر ہی رکھا جائے گا۔ اس لیے جس آدمی کے کسی گاہ کبیرہ کو اللہ تعالیٰ معاف نہ فرمائے۔ اور اس پر گرفت کرے تو اس کا ایک اندازیہ ہوتا ہے۔ کہ قبر میں ایسے شخص کامنہ قبل سے موڑ دیا جاتا ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کا انہصار ہوتا ہے۔ تو معلوم ہوا۔ کہ جس طرح ذکرہ حدیث میں بقیرہ چھا فعال اللہ تعالیٰ کو ناپسند ہیں۔ اسی طرح ما تم کرنا بھی اللہ کو ہرگز پسند نہیں اسی وجہ سے ماتمیوں کامنہ قبل سے پھر دیا جائے گا۔

## ۲۔ غناء کرنے والے اور مرثیہ خوان کو قبر سے اندھا اور گونگا کر کے اٹھایا جائے گا

مجمع المعرف:

از رسول خدا معمول است که محشور خواه شد صاحب غنا و خاندگی از قبرش کو روگنگ کر جوں زنا کار و سازنہ پیغام بریت کر بلند کندا و از خود را بخواندگی مگر آنکہ خدا دشیطہ طان فرستد کہ بردوس او موار شده و پاشندہ پا ہائے خوب سینہ و پشت اور دندن تا و قتی و الگزار و فرمود کہ ہر کو کیکر ہم لاصا حب سازد و ہوالت فسا دده زد و خدا شدید تراست از زنا

بما و خود ہستاد بار۔

(مجھ العارف حاشیہ برطیۃ المقین ص ۱۶۲ اور

ترجمت عن مطبع عہد تہران طبع قدیم)

ترجمہ:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے۔ کفنا کرنے والا اور مرثیہ خوان کو قبر سے زانی کی طرح اندھا اور گونگا اٹھایا جائے گا۔ اور کوئی گانے والا جب مرثیہ خوانی کے لیے آواز بلند کرتا ہے۔ تو اللہ تعالیٰ دشیطان اس کی طرف بھیج دیتا ہے۔ جو اس کے کندھے پر سوار ہو جاتے ہیں۔ وہ دونوں اپنے پاؤں کی اڑیاں اس کی چھاتی اور رُشت پر اس وقت تک مارتے رہتے ہیں۔ جب تک وہ نوحہ خوانی ترک نہ کرے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جو کوئی شخص کسی ساز بجانے والے کو ایک درہم دیتا ہے۔ اور اسے کوئی گانے بجانے والا اکارے کر دیتا، تو اس کا ایسا کرنا اپنی سگی ماں سے ستر مرتبہ زنا کرنے سے بھی زیادہ برا ہے۔

حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث سے ثابت ہوا۔ کہ مرثیہ خوانی اور غناۃتے ہی بدتر ہیں۔ جتنا کہ زنا۔ اس لیے ان دونوں کا عذاب بھی یکسان ذکر فرمایا اور یہ بھی معلوم ہوا۔ کہ مرثیہ خوان پر دشیطان سلط ہو جاتے ہیں۔ اور نوحہ خوان اور ساز بجانے والا کسی قسم کی امداد کا مستحق نہیں۔ بلکہ اس کی ایک درہم سے معمولی سی خدمت کرنا اپنی ماں سے ستر مرتبہ زنا کے برادر قرار دی گئی۔ تو اس سے بڑا کہ اس فعل کے قبیح اور شنیع ہونے کی کوئی دلیل کی ضرورت نہ ہے۔  
نوفٹ: اگر کوئی شیدیر اعتراف کرے۔ کہ حتیٰ ووگ خواہ مخواہ ہمیں بدنام کرتے ہیں۔

ٹھیک ہے۔ ہم مرثیہ خوانی کرتے ہیں لیکن اس کے ساتھ ساز نہیں بجا تے اور اس کے معاونین کے پارے میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پاک گزری۔ اس کا ملائقہ ہم پر نہیں ہوتا۔ اس کا جواب یہ عرض کرتا ہوں۔ وہ یہ کہ فقیر اقام الحروف ۱۹۵۴ء میں جمع کی سعادت سے فارغ ہر کرسیوں کے قابلہ کی صورت میں بندا در شریف پہنچا۔ تو اس دن محرم الحرام کی ۹ تاریخ تھی۔ بنداد کی ایک مسجد "منطقہ مسجد براسہ" میں میں نے انخلوں سے دیکھا۔ کشیدہ لوگوں کا ایک جلوس کاظمین سے چل کر زکرہ مسجد میں آیا۔ اور جو کچھ انہوں نے دہائی کیا۔ اور وہ نے دیکھا ان زبر نہیں دیتی کہ سے بیان کروں۔ پر لے درجے کی عربانی اور پھر اس کے ساتھ ساتھ ساز بھی بک رہے تھے مرثیہ خوانی بھی ساتھ تھی۔ اس لیے کشیدہ حضرت اس سے انکار نہیں کر سکتے کہ وہ مرثیہ خوانی کرتے وقت ساز استعمال نہیں کرتے۔

یہی وجہ ہے۔ کہ ان کی اپنی کتاب "منہتی الامال جلد اول" کے آخر میں اس کے مصنف شیخ قمی نے اس بات کی بہت زور دے کر تردید کی۔ کہ اب میرے زماں میں ساز بجانا ماتم کی جز دین چکا ہے جو کہ گن عظیم ہے۔ ہم انشاء اللہ ماتم کی بحث کے اختتام میں اس کتاب کی پوری عبارت نقل کریں گے۔

### ۳۔ ماتمی کی دُبڑ سے فرشتے اگ ڈال کر اس کے منہ سے نکالیں گے جبکہ ماتمی کی شکل کتے کی ہو گی حیات القلوب،

(احضرت فرمود) وزنی رادیم بصورت سگ والش در دبرش داخل ہیزند  
وازد ہاش بیوں می آید و ملا تحر سروہش را بگزبانے آبن

می زندن۔ فاطمہ سلام اللہ علیہا گفت اے پدر بزرگوار میں امر اخبار دہ کر عمل و سیرت ایشان چہ بود کہ حق تعالیٰ ایں نوع عذاب برائیشان سلط گرداند۔ حضرت گفت کہ آن زنے کے بصیرت مگ بود و اُن ش در درش میکردندر اور خاندہ و نوہم کنندہ و حسود بود۔

(۱۔ حیات القرب جلد دوم ص ۲۳۵ باب

بست و چهارم در معراج انحضرت بمطیعہ  
(نوکشور)

(۲۔ عیون اخبار الرضا جلد دوم ص ۱۱۔ ما راه

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی المعراج المعم مطبوعہ

نجف اشرف بیان قدیم)

(۳۔ انوار نہانیہ جلد اول طبع جدید ص ۱۶۰ مطبوعہ

قبرانی ذکر فرمکوئی و طبع قدیم ص ۴۸ دستی۔)

### میجمعا:

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ میں نے ایک عورت کتے کی شکل میں دیکھی۔ کہ فرشتے اس کی در بے اگ دافل کرتے ہیں۔ اور منہ سے اگ باہر آ جاتی ہے۔ اور فرشتے آنہی گزدیں کے ساتھ اس کے سرا و بین کو مارتے ہیں۔ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے پوچھا میرے بزرگوار باباجان مجھے بتلا ہے۔ کہ ان عورتوں کا دنیا میں کیا عمل اور عادت تھی۔ کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر اس قسم کا عذاب سلط کر دیا ہے۔ حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔ کہ وہ عورت جو کتے کی شکل میں تھی۔ اور فرشتے اس کی در میں اگ جھوٹک رہے تھے۔ وہ مرثیہ خوان، نوح کرنے والی اور حسد

کرنے والی تھی۔

## جائے عبرت ہے:

قارئین کرام! آپ نے اللہ تعالیٰ کا حضرت انسان کے بارے میں یہ ارشاد تو پڑھا ہو گا۔

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ۔ ہم نے انسان کو بہترین شکل و صورت میں پیدا کیا۔ اس ارشاد دربانی کی بنیاد پر انسان فضل المخلوقات ہوا اور ہر ذی روح پر اشد نے اسے فضیلت عطا فرمائی۔ اس کے باوجود ذکر کو وحدیث کی روشنی میں ذمہ کرنے والی اور ماتمی عورت کو انسانی شکل سے محروم کر کے کتنے کی شکل میں اٹھایا جائے گا۔ اس سے اندازہ فرمائیے۔ کہ فحاد و مرثیہ خوانی کیس قدر اشد کے زدیک قبیح فعل ہے۔ اس کے قیمع ہونے کی واضح علامت یہ ہے۔ کہ ماتمی عورت کی دبر سے آگ دافل ہو کر منہ سے نکلے گی۔ اس سے آپ اندازہ کر لیں۔ کہ جس اللہ تعالیٰ نے انسان کو اشرفت المخلوقات بنایا۔ اور بلند مرتبوں سے نوازا۔ تو اس اللہ کی طرف سے کسی کو ایسا عذاب دیا جانا یہ ظاہر ہوتا ہے۔ کہ اس فعل کے حرام اور قبیح ہونے میں کوئی شک نہیں۔

ہذا اگر کسی سے زندگی کے کسی موڑ پا ایسا فعل سے زد ہوا ہو۔ تو اسے معافی نہیں کر اس سے اعتناب کرنا چاہیے۔ اور اپنی عاتیت کو بر باد ہونے سے بچانے کی تحریر کرنی پا ہیئے۔

## ۲۔ مروجہ ماتم کرنے والا نیکیاں ضائع کر بلیحضا ہے:

حیث القصد:

پس حضرت فرمود کیا ملی بصر پائیں روڈ فرزند مراد رحمہ نار۔ حضرت امیر المؤمنین داخل قبر شد۔ وائے طاوس قدمی را در آشیان لمحہ گذاشت پس در مردم گفتند۔ کہ سزا دار نیست احمدی را کہ فرزند خود را در لمحہ گزار د و در قبر فرزند خود داخل شود۔ زیرا کہ حضرت رسول داخل قبر فرزند خود نشد۔ پس حضرت فرمود۔ کہ ایها النام! بر شما حرام نیست۔ داخل قبر ملئے فرزند خود بشوید۔ ویکن من امین نیستم کہ اگر یکے از شما داخل قبر فرزند خود شود و بندہ مائے کفن اور رابختا ہید۔ ازانک شیطان براو مسلط شود و اورا بدارد برج علی کی باعث جبط اجر او شود۔ پس حضرت از نزدیک قبر راجحت نمود.....

و گلینی اسند معتبر دیگر از حضرت صادق روایت کردہ است۔ کہ چون حضرت ابراہیم از دینار صلت نمود۔ آب از دیدہ ہائے مبارک حضرت رسول فرو ریخت و فرمود کہ دیدہ میگرید و دل اندو ہناک می شود و نمی گریم چیز کہ باعثِ عفیض پر ورد گار گرد د۔ پس خطاب کرد با ابراہیم ما بر تو اندر ہنا کیم ای ابراہیم۔

(حیات القلوب جلد دوم ص ۱۰۳۵ تا ۱۰۳۳ باب

پنجاہ و سیم ذکر اولاد امجد ادا نظرت مطبوع

(نوکشہ طبع قدیم)

## تسبیح:

پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو فرمایا۔ قبر کی پامنگتی سے اتر کر میرے بیٹے کو الحمد میں اتا رہو۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ قبر میں اترے۔ اور اس تقدیمی پر زندہ کو آشیانہ الحمد میں چھوڑا۔ لوگوں نے کہا۔ کہ کسی شخص کے لیے یہ جائز نہیں۔ کہ اپنے فرزند کو الحمد میں داخل کرے۔ اور اس کی قبر میں داخل ہو جائے۔ کیونکہ رسول اللہ علیہ وسلم اپنے بیٹے کی قبر میں داخل نہ ہونے۔ یہ سن کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ لوگو! تمہارے لیے اپنے بیٹوں کی قبور میں داخل ہونا حرام نہیں۔ لیکن مجھے یہ خطرہ ہے۔ کہ اگر کوئی ادمی اپنے بیٹے کی قبر میں داخل ہو کر کاس کے کفن کی گہرگہ کھوں دے۔ اور شیطان اس پر سلطان ہو جائے۔ اور وہ اپنے بیٹے کو دیکھ کر جزع فزع کرنے لگے۔ جس کی وجہ سے اس کا تمام ثواب خالع ہو جائے۔ یہ کہ کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم قبر سے ذرا بہت گئے۔

ملینی نے ایک اور معتبر سند کے ساتھ حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے۔ کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لخت جگر حضرت ابراہیم دنیا سے رحلت فرمائی گئی۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی آنحضرتی سے آنسو جاری ہوئے۔ اور اپنے فرمایا۔ انھیں روسی ہیں۔ اور دل غمناک ہے۔ لیکن میں کوئی ایسی بات نہیں کرنا پاہتا جس سے اللہ تعالیٰ کو غصہ آجائے۔ یہ کہ کر اپنے لخت جگر کو منا طلب کر کے فرمایا۔ اے ابراہیم! ہم تیری وفات پر غمناک ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان ارشادات عالیے سے معلوم ہوا۔ کہ بیٹے کی قبر میں اس کے باپ کا داخل ہونا حرام نہیں لیکن اس سے یہ خطرہ ضرور ہو جاتا ہے۔ کہ کہیں باپ اپنے بیٹے کی شکل دیکھ کر تنطیع شیطان کی وجد سے کچھ ایسی

حرکات یا افعال نہ کر بیٹھے۔ جو شرعاً ناجائز ہوں۔ اور جن کی وجہ سے اس کا اجر و ثواب خالی ہو جائے۔ یعنی بیٹھے کی جدا فی پر دل کاغذ ناک ہو جانا اور انہوں سے آنسو بہ نکھلا دشمنت نبوبی مطہرا۔ اس سے زائد کرنی بھی فعل روا و میلا کرنا، منہ پر طلبانچہ مارنا، بال زیننا، سینے کو بی کرنا وغیرہ۔) وہ اس وقت کرے گا۔ جب اس پر شیطان مسلط ہو جائے گا۔ اور پھر ان کا مردی کرنے سے غصبِ الہی کا مرد دن جائے گا۔ تو عدم ہوا۔ کہ مرد جنم کرنے والے پر شیطان مسلط ہوتا ہے اور اس کی نیکیاں خالی ہو جاتی ہیں۔ اور انتہ تعالیٰ کا غصب اس پر نازل ہوتا ہے۔

## ۵۔ نوحہ گر کو قیامت کے دن پچھلے ہوئے تابند کا لباس پہنایا جائے گا۔

**حیات القلوب:**

ابن بابرہ بسند معتبر از امام جعفر صادق روایت کردہ است کہ حضرت رسول فرمود کہ چهار خصلت بدینیش درامست من خواہ بود تاریخ قیامت اول فخر کردن بجہہا نے خود دوم طعن کردن برسب با نے مردم سرم امدن باراں را ازا و ضاع کو اکب دانستن و اعتقاد بعلم بحوم داشتن چہار توهہ کردن و بدرستی کہ اگر فرض کنندہ تو بینکند پیش از مردنش چوں روز قیامت میوشت شود جامرا مس گداختہ و جامنہ ارجب براو پرشاند

(حیات القلوب بلدو مص ۱۱۶۵ باب

شخصت و دو م در فاصل است ان حضرت

مطبر عذر نکشور طبع قدیم)

ترجما:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ابن بابیہ نے معتبر روایت سے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ چار گردی عادتیں حفیamat تک میری امت میں رہیں گی۔ پہلی اپنے حسب پنځړنې دوسری لوگوں کے نسب پڑھن کرنا۔ تیسرا بارش کا تاروں کی گردش سے آنے کا عقیدہ رکھنا اور علم خجوم پر قصین کرنا چرخی توحد کرنا۔

خوب بان لینا چاہیئے۔ کاگز نوح کرنے والا اپنے مرنے سے قبل تو بذکرے گا۔ برداشت جب اٹھایا جائے گا۔ تو تانیہ پکھلا ہمزا۔ اور تارکوں کے بننے کپڑے اس کو پہنانے جائیں گے۔

اس حدیث سے واضح ہوا کہ نوح (رونا پینا و اتم کرنا) گناہ کبیر ہے جس کی معافی پنجی تو بہ سے ہی ہو سکتی ہے۔ اگر بغیر تو بمرگی۔ تو اس گناہ کی پاداش میں اسے دوزخیوں میں ممتاز بآس پہنانا جائے گا (دینی پچھلتانے کی شکوار اور تارکوں کی قیص) تاکہ باقی جہنمیوں کو اس کے بارے میں معلوم ہو جائے۔ کریم ماتھی شخص تھا۔

لہذا مقام غور ہے کہ یہ حدیث ایسی مضمبوط حدیث ہے کہ ملا باقر مجلسی شیعی نے خود اس کی سند کو معتبر کہا ہے۔ یعنی اس کے راویوں میں سے کوئی بھی تھوڑا کذاب اور مجرد نہیں۔ تو پھر اس صحیح اللہ روایت سے بڑھ کر اتم کے منع ہونے پر اور کنسی دلیل کی ضرورت ہے۔ پھر بھی جوازِ اتم کے لیے اگر مولوی اسماعیل گوجردی کی طرح دیگر شیعہ لیڈر ممن گھڑت اور جھوٹی روایات پیش کریں تو اہمیت شید کا خیر خواہ کون کہے گا؟ دیکھئے! خود ان شیعہ حضرات کے اکابر کہہ پکے۔ کہ ماتھی کو مرنے کے بعد کتنے کی شکل میں تبدیل کر دیا جائے گا۔ کھانے کا گدی

جائے گی۔ پھلا ہر آنبار اس کی شوار ہو گی۔ حکومت ہر ایسا کوں اس کی قیص بنے گا۔ اگل اس کی دبرسے داخل ہو کر منہ سے بخکھے گی۔ نیکیاں سمجھی اکارٹ ہو جائیں گی۔ بوقتِ ماتم، ماتھی پر شیطان مسلط ہوتا ہے۔ اور وہی اس سے اپنا من پسند کام کروتا ہے۔ اور قبر میں اس کامنہ قبلہ کی طرف نہیں رہنے دیا جاتا۔ ایک ماتم کے اتنے نقصانات اور بچران نقصانات کو بالائے طاق رکھ کر جوڑا کریا واعظ مردوج ماتم اور فوڑہ کی تلقین کرے اور اس پر ثواب واجر کے مرٹھنے نہیں۔ تو بتلائیے اُس نے کسی خیرخواہی کی بھی کرنے افائدہ پہنچایا۔ سہ خود تو ڈوبے ہیں صنم تجھ کو بھی لے ڈو میں گے

فَاعْتَدْرُوا يَا أَوَّلِ الْأَيْمَارِ

## ایک اور سوال

ہم نے گزشتہ اور اقی میں مید نا حضرت امام حسین کے فرمانات سے یہ واضح کر دیا ہے۔ کہ آپ نے اپنے بعد اپنے ماتم کو منع فرمادیا تھا۔ اور اس فعل کو شیطانی فعل قرار دیا تھا۔ اس موقع پر مولوی اسماعیل گوجروی کے سوال کی ایک ترجیح اور غرض و غایت پیش نظر ہے۔ وہ یہ کہ

ہم شیعہ لوگ جو زنجیر زنی، سینہ کو بنی اور آہ و فنا کرتے ہیں۔ باوجود داس کے کہ ہمارے انہیں نے ان کو اچھا ز جانا۔ لیکن ان انہی کی روایات و احادیث کے ہوتے ہوئے ہمارے شیعی فہرمانے اس کو جائز بھا۔ تو اے سنیو! اگر تم ہمارے ہی کسی فقیہ کی عبارت ایسی دکھادو۔ جس میں اس نے مردوجہ ماتم کو ناجائز اور حرام کہا ہو۔ تو پھر معلوم ہو جائے کہ انہی نے جو ماتم پر کفارہ مقرر کیا ہے۔ وہ کفارہ ماتم ہی

کرنے والے پر بھی پڑتا ہے۔

### جواب:

یہ سوال تو یہ مخفی ہے مگر ہم اس بے معنی سوال کا جواب بھی عرض کر دیتے ہیں۔ تاکہ مسائل کی تسلی ہو جائے۔ اور شامد ہدایت اس کا راہ تک رہی ہو۔

### مجموع المسائل،

”در آنحضرت امام حسین رضی اللہ عنہ اگر شخص زخمی مثل تین،  
و عنیرہ بر خود بزندگی مهر باشد بر بذش - حرام است“  
لنزیر (مجموع المسائل مصنفہ حسین القمی ص ۳۲۱)

### ترجمہ:

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی آنحضرت داری میں اگر کسی شخص کسی قسم کا کوئی زخم تلوار و عنیرہ سے اپنے بدن پر لگایا جس سے اس کے جسم کو نقصان پہنچا۔ تو اس کا فعل حرام ہے۔

روح اللہ خبیر کے اس فتویٰ سے واضح طور پر معلوم ہو گیا۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کے آنحضرت پر ماتم کرنا زنجیرز فی وغیرہ کسی طور پر بھی جسم پر زخم کرنا حرام ہے۔ جب فعل حرام ٹھبرا تو اس حرام کا کفارہ بھی لازمی ہونا چاہئے۔ تو پتہ چلا۔ کہ ماتم حسین پر زنجیرز فی بھی موجود کفارہ ہے ماتم حسین پر زنجیرز فی کوئی مستثنی نہیں۔ میرا خیال ہے۔ اب کسی شیعہ کے پاس کوئی بہانتہ باتی نہ رہا۔ اس یہے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے امید ہے۔ کہ ان کے تکلب کو غلط روایات کی پابندی سے ہٹا کر ہدایت پر لے آئے۔

وَإِنَّمَا يُهْدَىٰ مَنِ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ

## تنبیہ:

ماتم کی بحث کے اختتام پر میں چاہتا ہوں۔ کہ مسلک شیعہ کے ثقہ محدث، ناصر الملۃ والدین شیخ عباس قمی کی مردجمہ ماتم کے باسے میں فاضلانہ بحث لکھوں یہ تاکہ صاحب الصلوات شیعہ حضرات کے سامنے مردجمہ ماتم کی حقیقت کھل جائے۔ اور وہ راہ راست پر آ جائیں۔

## عُبَارَتُ الْأَمَالِ كَعِبَارَةٍ

عبارت اعا:

و با جملہ اخبار ایں باب بسیار است و ایں مختصر را گنجائش بیش ازین نیست  
 لپس شائستہ است کہ شیعان و ذاکرین خصوصاً مختلف شدہ درایں سو گواری د  
 عزاداری بروجہی سلک کنند کر زبان نو انصب دراز نہ شود و اقصار بردا جات  
 و مستحبات کر دہ از استعمال محربات از قبیل غنا کر غالباً نظر ہائے لطفہ خالی  
 ازاں نیست و ازا کا ذیب مفعول و حکایات ضعیف مظہر نہ الکذب کر در جملہ  
 ای از کتب عین معتبرہ بلکہ نقل از تکیی کو مصنفت آہنا از متبدیین اعلیٰ علم و صدیق  
 نیست احتراز نہاید۔ و شیطان را درایں عبادت بزرگ کر انظمہ شاہزادہ است  
 راہ نہ ہند۔ و از معاصی کثیرہ کرو ج عبادت را میسر و بپرہیز خصوصاً ریار  
 کذب و غنا کر درایں عمل ساری و جاری شدہ است۔ و کم تر کسی ازا و  
 مخصوص است و صواب چنان است کہ درایں مقام چند خبری در  
 بزرگی عقاب ہر یک مذکور شود، شاید اگر کسی خدا نے نہ خواستہ بتلا

باشد مرتد عثود۔

(مشی الامال جلد اول ص ۲۲ دو ذکر پارہ از احادیث

ابن سنت و محدث ریارد و دروغ و عذاب  
در و مکون طبع ۱۳۷۰ تهران طبع جدید)

ترجمہ:

مختصر کہ اس بارے میں روایات بہت سی ہیں۔ اور  
اس مختصر کتاب میں اس سے زیادہ لکھنے کی گنجائش نہیں بہذا  
مناسب ہے کہ تمام شیعہ حضرات اور خصوصاً ذاکرین حضرات تو مجھ کریں  
کہ حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی سوگواری اور عزاداری میں ایسا طریقہ اپنائیں  
جس سے خارجیوں کی زبان سے یعنی طعن سے چھوٹ جائیں۔ صرف واجبات  
اور مستحبات پڑھی انتصار کریں۔ اور محظیات کے استعمال سے بچیں۔ جیسا کہ کافی  
مرثیہ خاتمی کرتا جو نابالاز صحبات سے غالی نہیں ہوتا۔ اور من گھرمت حکایات  
اور ضعیفہ واقعات جن پر تجویز کافیں ہو۔ جوان کتابوں میں ذکر کی گئیں  
جو غیر معتبر ہیں۔ بلکہ ان کتابوں سے انہیں نقل کیا گیا ہے۔ جن کے مصنفوں  
دیکھ دار، اہل علم اور حدیث کی سوچ بوجوہ رکھنے والے نہ ہے۔ ایسی  
حکایات و واقعات کے بیان کرنے سے درینہ کرنا چاہیئے۔ اور  
شیطان کو اس عبادت میں جو اللہ تعالیٰ کے حکیم شعائر میں سے ہے۔ خیل  
نہ ہونے دیں۔ اور بہت سے ایسے معاصی سے جو عبادت کی رفع  
کو فتح کر دیتے ہیں۔ پرہیز کرنا چاہیئے۔ خاص ہر ریارد، تجویز اور کافی  
کیہ کام اب عام طور پر جاری و ساری ہیں۔ اور بہت کم محلیں ایسی ہیں  
جن میں یہ باتیں نہ ہوتی ہوں۔ اور درست طریقہ یہ ہے۔ کہ ایسے مقامات

پر چندالیسی روایات بھی ضرور ذکر کرنی چاہئیں۔ جو ان میں سے ہر ایک عذاب و سزا پر مشتمل ہوں۔ کیونکہ خدا نخواستہ اگر کوئی ان کاموں کا عادی ہر چکا ہو تو وہ اپنارویر تبدیل کرے۔

شیعہ مجتہد نے یہ واضح کر دیا۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کی تمزیق کی مجازیں افعال حرام بہت سے داخل ہو چکے ہیں۔ ان میں جھوٹی روایات، مرتباً خرافی اور زور جات کا درود و رہ بھی ہے۔ ان حرام کاموں کی وجہ سے وہ بجائے ثواب کے ان عذاب اور گناہ بن کر رہ گئیں۔

ہندزادا کریم اور شیعہ علماء کو ان محمرات کے باشے میں جن روایات و احادیث میں وعید ہیں آئی ہیں۔ نہیں ذکر کرنا چاہیئے تاکہ ان کاموں سے مخالف حسین پاک ہو جائیں جب تک ان مخالف کو ان محمرات سے پاک نہیں کیا جاتا۔ ان میں جانا گئے ہے۔

## ریا کار راتھی کو بروز قیامت کافرا و فاسق

کہہ کر بلا یا جائے گا

عبارت نمبر ۲: منتهی الامال:

اما ریا پس در کتاب و سنت آیات و اخبار بسیار دارد شدہ۔  
بروزت دو عید براؤں و در حدیث نبوی (ص) است۔ کہ ادنیٰ ریا شرک است و نیز ازاً نحضرت مردی است کہ آتش و اہل آتش صید و فغاں میکشند ازاہل ریا دعرضہ داشتند یا رسول اللہ آتش نیز بفغاں می آید فرمود ملی از حرارتِ آتشی کر ریا کاراں بآں معذب شوند و نیز فرمود کہ ریا کار را روز قیامت پچھا نام

نہ میکنند۔ میگویند۔ ای کافر، ای فاجر، ای غادر، ای خاسر۔ گراہ شد کوشش  
تو باطل شد اجر تو نصیبی نیست ترا بطلب مزد خود را اذکیر کر از برائے او  
مل می کر دی۔ ای فدع عکنند۔

(دُنیٰ الامال جلد اول ص ۵۲۳)

ترجمہ:

بہر حال ریاء تو اس کی مذمت میں بہت سی آیات قرآنیہ اور احادیث  
نبی یہ وارد ہیں یحضر مصلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث ہے۔ کہ معمول ریاء شرک ہے  
یہ بھی حضر مصلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ کہ دوزخ کی آگ اور دوزخی  
ریاء کاروں سے چلا چلا کر بیزاری کرتے ہیں۔ لوگوں نے پوچھا۔ یا لہو اللہ  
کیا آگ بھی پکار کرتی ہے۔ فرمایا۔ ہاں۔ اس آگ کی گرمی سے جس سے ریاء کار  
کو سزا دی جائے گی۔ آپ نے یہ بھی فرمایا۔ ریاء کار کو بروز تیامت چار  
ناموں سے بلا بیگن گے۔ اے کافر، اے فاجر، اے دھوکہ باڑا، اے  
ذلیل۔ تیری کوشش بے کار گئی۔ تیرا جر باطل ہو گی۔ تیرا ہمارے ہاں  
کوئی حصہ نہیں۔ اپنا ثواب اس سے جا کر مانگ۔ جس کے لیے تو نے  
عمل کیا۔ اے دھوکہ خردہ۔

خلاصہ:-

مئے عبا کس قبی شیبی اپنے ہم سلک و ہم مشرب لوگوں کے کوتولت سے چونکہ  
باخبر نہیں۔ اس لیے گھر کے بھیدی کے طور پر وہ اہل خانہ کی کیفیت صاف صاف۔  
بیان کر گئے۔ کہ شیدہ حضرات صرف دکھلاوے کے لیے محفل حسین کے نام پر اتم  
کرتے ہیں۔ اگرچہ اتم ویسے ہی ناجائز ہے۔ لیکن پھر اس کو بعض نمودونما کش کے لیے کہنا  
دو گناہ ہوا۔ اس لیے بقول رسول مقبول مصلی اللہ علیہ وسلم ان ریاء کاروں کو بروز حشر کاف

ترجمہ:

امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے "کافی" میں مردی ہے۔ کہ جھوٹ کی سب سے پہلے  
تکذیب کرنے والا خود اللہ تعالیٰ ہے۔ پھر وہ دو فرشتے جو اللہ تعالیٰ کے ہنات  
متقرب ہیں۔ پھر خود جھوٹ کی جسے بلاشک و شبیر معلوم ہے کہ وہ جھوٹ بول  
رہا ہے۔ اسی مقام پر کتاب الاعمال میں بھی امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے  
ایک اور روایت مذکور ہے۔ فرماتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے تمام شر اور برائیوں  
کے تاریخ متقرر کیے ہیں۔ ان تمام کی کنجی شراب ہے۔ اور جھوٹ تو شراب  
سے بھی بدتر ہے۔

کافی میں بھی حضرت علی رضی اللہ عنہ سے روایت آئی ہے۔ فرماتے ہیں۔  
خداؤ کی قسم جب تک کوئی شخص جھوٹ کو ترک نہیں کرتا۔ وہ ایمان کا مزہ  
اور ذائقہ مال کرنے کیلئے کر سکتا۔ وہ جھوٹ پاپے لبوخوش طبعی، مزاح یا مبان  
یو جھوٹ کر بولا جائے۔ "رجامِ الاخبار" میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے  
مردی ہے۔ اپنے فرمایا۔ جب کوئی ایمان دار بلا خدر جھوٹ بولتے ہے  
تو اس پر ستر ہزار فرشتے لعنت کرتے ہیں۔ اور اس کے دل سے بد بڑا باہر  
نکلتی ہے۔ اور عرش پر ہی پہنچ جاتی ہے۔ پھر عرش کو اٹھانے والے فرشتے  
اس جھوٹ پر لعنت کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس جھوٹ کے ایک جھوٹ  
کے بدے ستر زنا محدود تھا ہے۔ ان میں سے کم تین زنا ہی جو کوئی اپنی  
سگی ماں سے کرے۔ امام حسن عسکری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے  
کہ تمام خباشوں کو ایک گھر میں بند کر کے رکھتے ہیں۔ اور جھوٹ ان سب کی  
کنجی ہے۔

خلاصہ: حاصل ہتھی الامال یا اچھی طرح جانتے ہیں۔ کہ امام حسن رضی اللہ عنہ کے

نام پر منقد کی گئی محفل میں اگرچہ حکایات و واقعات بیان کیے جائیں۔ اور آپ کی شہادت کے متعلق صیغہ روایات ذکر کی جائیں۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کے اعمال و اقوال بیان کیے جائیں۔ اور کربلا کے میدان میں آپ کی استقامت علی الحق اور دین پر دردی کے پسے واقعات سنائیں جائیں۔ تیری صرف باائز ہی نہیں۔ بلکہ ثواب کا باعث بھی ہیں۔ اور علام کے لیے باعث ہدایات و تلقین بھی ہیں۔ لیکن جو لوگ ان حقائق کی بجا کے جھوٹی روایات میں گھرست قصہ کہانیاں بیان کرتے ہیں۔ (جیسا کہ امام قاسم کی ہندی)، گھوڑے کا رونا وغیرہ۔ تو یہ آتنا عظیم جرم ہے۔ جو ایک بار نہیں۔ ستر بار زنا کرنے سے بھی زیادہ بُرا ہے۔ جب کہ ادنیٰ ترین لگناہ اپنی سگی والدہ سے زنا کے پابراہے۔ پھر اس دلوغ اگر پراندہ کی لعنت ہر ہزار عام فرشتوں کی لعنت، مالمیں عرض مخصوص فرشتوں کی لعنت بھی ہوتی ہے۔

اکی لیے اسی مقام پر لکھتے لکھتے ”شیخ قمی“ یہاں تک لکھ گیا۔ ایسی محفل میں ہرگز نہیں جانا چاہئے۔ وہ لکھتا ہے۔ کہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا۔ کہ ”از قصر خوانان کر آیا گوش وادن باشان علال است۔ حضرت فرمود علال نیست“،

**تذکرہ:**

یعنی ایسی مغلبوں میں جا کر ذاکروں سے غلط سلط روایات سننا جائز ہے۔  
آپ نے فرمایا۔ جائز نہیں۔

مزید فرمایا۔

”پس آں گوش کنداہ امیں را پرستیده“، ایسی غلط مرثیہ خوانی سننے والا در میں شیطان کا پیاری ہے۔

اور فرمایا:

”بایدا ز مجالس شان اعراض کر دو۔ و مخنان ایشان را گوش نمکرو“ ان کی مجالس میں بھائیں پڑھئے۔ اور ان کی باتوں کی طرف کان نزد عمرنے چاہئیں۔

## مردوجہ ماقم کارکن عظیم غناہ ہے :-

لغت کی معتبر کتاب ”المنجد“ میں ص ۲۹۳ پر غناہ کی تعریف کی گئی ہے۔

الغَنَاءُ مِنَ الصَّرُوتِ مَا مُطْرِبٌ بِهِ -

ترجمہ:-

غناہ ایسی اواز کو کہتے ہیں۔ جس کو شرار دراگ کے ساتھ نکالتے سے۔

طرب، ولذت پیدا ہوتی ہو۔

کتب شیعہ میں لفظ غناہ کی تعریف لاحظہ ہو۔

معارف اسلام:-

الغَنَاءُ بِالْمَدِ الصَّرُوتِ الْمُشْتَمَلُ عَلَى الشَّرْجَيْحِ  
الْمُطْرَبِ وَمَا سُمِّيَ فِي الْعُرُوفِ الْغَنَاءُ وَإِنْ لَمْ يُطْرِبِ  
سَرَاءُكَانَ فِي شِعْرِ أَمْ قُرَّانٍ أَوْ غَيْرِهِمَا۔

(معارف اسلام ص ۲۸)

ترجمہ:-

لفظ غناہ کو جب تم کے ساتھ پڑھا جائے۔ تو اس اواز کو کہتے ہیں۔ جو کبھی بلند اور کبھی پست، نکالی جائے۔ اس سے سنتے والا لذت محروس کرے۔ اور ہر روزہ اواز جسے عرف عام میں گانا کہا جائے۔ وہ ”غناہ“ ہے۔ پاہے

ایسی اواز شریر کتے وقت، قرآن کی تلاوت یا کسی اور مقام پر نکالی جائے۔ اور اگرچہ اس میں لذت و خوشی نہ بھی ہو۔

### منتہی الامال

اما غناء پس شکنی نیست در حرمت و نہ مت گوش کردن آن مطلقاً چه  
در مصیبت و مرثیہ خوانی حضرت سید الشہدا (ع) باشدنا عینہا .....  
و حقیقت غناء همال صوت لہویت غواہ با ترجیح باشدنا از تقطیع  
صوت و موزون کردن اوصال شود۔ چنانچہ در لحن مشهور و تصنیف و نویسہ می  
موازن -

(منتہی الامال جلد اول ص ۲۹۵ در حرمت غناء  
و عدم جواز غناء در صراحتی مطبوعہ تہران طبع جدید)

**ترجمہ:**

غناء کے حرام ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ اور اس کا سنتنا قابل  
نمذمت ہے۔ چاہے کسی مصیبت کے وقت یا امام عالی مقام حضرت  
امام زین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مرثیہ پڑھتے وقت یا کسی اور جنگی  
کیوں نہ ہو۔

اور "غناء" در حقیقت وہ اواز ہے۔ جو ہر دل بکے طور پر نکلی ہو۔ پھر  
عام ہے۔ کہ ایسی اواز شریر کے ساتھ یا ویسے ہی موزون اواز کے ساتھ نکالی  
جائے۔ جیسا کہ راگ دسریں یا رونے پٹنے کے وقت  
موزون اواز نکالی جائے۔

**خلاصہ:** لغت و شرع میں غناء وہ اواز کہلاتی۔ جو موزون اواز سے نکالی گئی ہو۔

اس کی ادائیگی سر کے ساتھ ہو یا بغیر سر کے ہو۔ اس کی شال راگ یاد رتے پیشے وقت میں دوں اواز نکالنا ہے۔

لفت اور کتب شید سے "غنا" کی تعریف ذکر کرنے کے بعد ہم اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں۔ لیکن مرد جو ماتم حسین غناء کے بغیر ناتام ہوتا ہے۔ اور اس مسلم میں مرد جو ماتم کی کیفیت جن لوگوں نے دیکھی۔ وہ تو کسی دلیل کے محتاج نہیں بلکہ جن جھڑا کو کسی ماتھی مجلس کے دیکھنے کا موقعہ نہ تھا۔ ہم خود شید را ہنماڑ کے قلم سے اس کا طریقہ اور اس کی کیفیت بیان کیے دیتے ہیں۔ جس سے آپ خود اس حقیقت سے اشنا ہو جائیں گے کہ مرد جو ماتم میں غناء ایک رکنِ عالم کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کے بغیر ماتم، ماتم ہی نہیں رہتا۔

وقارا بنا لوی شیعی مرد جو ماتم کی کیفیت یوں بیان کرتے ہیں۔

دوماً ماتم کا ایک سادہ سادستور یہ ہے کہ سوزخواں بند ختم کرتا ہے۔ تو نتیجہ پکارتا ہے۔ ماتم حسین! اور ماتم داران حسین داؤیں ماتھ سے سینہ زنی کرتے ہیں۔ اور یا حسین پکار سے جاتے ہیں۔ دو منٹ کے بعد سوزخوانی شروع ہو جاتی ہے۔ نتیجہ نمرہ چدری کا جلو بلند آہنگی سے کرتا ہے..... شدتِ غم میں سینہ زنی دونوں ہاتھوں سے ہوتی ہے..... ماتھی جلوس میں ضربِ داہنگ کا اترت ساتھ ساتھ چلتا ہے۔ موسیقی کی غمِ آمیز دھنوں میں جزو ہے یا مرثیے پڑھے جاتے ہیں۔ انہیں اتنا کے طور پر سوزخوانی کا نام دیا جاتا ہے..... محفلِ عزایں کبھی ماتم ہوتا ہے۔ کبھی نہیں بھی ہوتا۔ اور محفلِ حضرت سید الشہداء امام غریب الغفار اور امام منتظر کی زیارتیوں پر ختم کر دی جاتی ہے۔ بلکہ تغزیرِ ضریح اور ذرا الجناح دعلم کے جلوس کے ساتھ ماتم لازمی ہوتا ہے۔ اور ماتمی لوٹھے بھی پڑھے جاتے ہیں؟"

(ماہنامہ المعرفت ص، احمد آباد محرم ۱۴۲۹)

وقارانہس اوری شیئی کے کلام میاض ہو گیا۔ کمر و جہنم، مرثیہ خوانی، زخم خوانی موسیقی کی دھنوں کے ساتھ ہوتی ہیں۔ صاحب انصاف کے لیے اسی قدر کافی ہے۔ اور وہ یہ فیصلہ کرنے میں کوئی دشواری محسوس نہ کرے گا۔ کہ غنا و موسیقی اور مر و جہنم میں کوئی فرق نہیں۔ یادوں سے الفاظ میں آپ یوں کہتے ہیں۔ کمر و جہنم "عین غنا" ہے۔ یہ الگ بات ہے۔ کہ شیعہ حضرات اس کا نام غنا اور موسیقی نہ کہیں۔ بلکہ مجالسِ حسین یا سرخ خوانی کا نام دے دیں۔ لیکن نام تبدیل کرنے سے حقیقت تبدیل نہیں ہوتی۔ اس دعا کی رنام کی تبدیلی سے حقیقت تبدیل نہیں ہوا کرتی) تصدیق فنا نید دو رضا کے ایک شیعی علم کار "کاظمی صاحب" سے ملاحظہ کیجئے۔

"تعداد کیلے یہ ہے کہ ایک چیز کا نام بدلتے سے اس کی حقیقت واقعیت نہیں بل جایا کرتی۔ بلکہ جوں کی توں رہتی ہے۔ مثلاً عرف عام میں ایک مانع کو اردو زبان میں پانی کہتے ہیں۔ عربی میں ماء، فارسی میں آب، پشتون میں ابر، ہندی میں بل، ترکی میں سو ہنوزہ نگر کے لوگ اپنی زبان میں اسے مل اونا نگر بزی میں اسے واٹر (WATER) کہتے ہیں۔ غرضیکہ ہر لوگ کی زبان میں ایک ہی چیز کے الگ الگ نام میں اسی طرح گانے کو راگ کہو یا غنا یا موسیقی تو اسے سماع کا نام دینے سے یہ حلال نہ ہو گا۔ نہ جائز، نہ مباح، نہ مستحب بلکہ حرام کا حرام، ہی رہے گا"

اگر چند مشائیں دینے کے بعد کاظمی صاحب لکھتے ہیں:

"غرضیکہ ہر لفظ کے جواز میں یہ لوگ نام کی تبدیلی کا سہارا لیتے ہیں۔ اسی پر غنا و سماع کو تیاس کر لیں۔ اگر غنا کا نام سماع رکھ دیا جائے۔ تو پھر بھی غنا رہی رہے گا۔ اور غنا رہی کے احکام اس پر وارد ہوں گے۔"

(شیعہ اہنام معارف، سلام ص ۲۲ بابت جہادی الاولی (۱۴۸۶ھ)

شیعہ عالم کاظمی نے یہ ثابت کر دیا۔ کہ کسی چیز کے نام کو تبدیل کر دینے سے اس کی حقیقت تبدیل نہیں ہو سکتی۔ لہذا شیعہ حضرات مروجہ ماتم میں جو کچھ کرتے ہیں۔ ان کے امام باڑوں یا مجلس گاہوں کے قرب و جوار میں رہنے والے اس کیفیت سے بخوبی داقت میں۔ جس کی طرف وقار اقبالی کے الفاظ صراحت کے ساتھ اشارہ کر رہے ہیں سوز خوانی، دوہڑے اور بیت بازی اگر غناہ نہیں تو پھر غناہ اور کس بلا کا نام ہے۔؟ پھر بعض دفعہ جب شیعہ مجلس میں سوز خوانی اور سرثیر خوانی کے لیے نوجوان لوگوں کی خدمات حاصل کی جاتی ہیں۔ اور وہ چوکرے پنی سرپل آواز اور اپنی مخصوص حرکات کے ذریعہ حاضرین مجلس کو ایسی لذت اور ایسا وجد مریا کرتے ہیں۔ اور قرائدِ موسیقی کے لحاظ سے ادا میں ایسا ارتعاش پیدا کرتے ہیں۔ کہ ان حاضرین پر محرومیت طاری ہو جاتی ہے جس کی وجہ سے نہ نہیں اذان سنائی دیجی۔ نہ نماز کا وقت یاد رہتا ہے۔ اور نہ ہی نماز پڑ بنے کا خیال آتا ہے۔ بہر حال مروجہ ماتم کے بارے میں خود شیعہ لوگوں کی جو عبارات میں نے پیش کی ہیں۔ ان سے یہی ثابت ہوتا ہے۔ کہ سب کچھ ”میں غناہ“ ہے۔ اب غناہ کے متعلق ائمہ اہل بیت اور علماء شیعہ سے تنقیہ فیصلہ ساعت فرمائیے

### مجمع المعارف برعلیة المتعین

نہ درہم درا جراۓ سوال عقبیہ درہم کا زاغنا دخوندگی و آں سمن سلام  
است۔

بمانکہ ایں زمزہ شیطانی و رحیم شوم اہل خذلان و غسل ارباب شقاقد  
و آشیانہ لفاقت بالاجماع والاتفاق اہل بیت عصمت صرات اللہ علیہم  
و علمائے شیعہ و اہل وفاق حرام است۔ چنانکہ متقدمین و متاخرین نقل  
کردہ اند۔ بلکہ مثل زنا حرام است۔ و حرمت اوضروری مدد سب شیعہ است

وازیک رُنگنا ہاں است۔ کمر تکب آں فاسن و فاجر است۔ وہ ہر کو حلال اند  
ظاہر امر تدوکا فراست دیا یات حکما ترہ در دیا یات متواترہ در حرمت او  
دار دشہ است و تا عال اصری از علامے امینہ بکلیت آں قائل ن  
شده اند۔)

(جمع المعرف ماضیہ ملیۃ المتین ص ۱۶۱

در حرمت غنا مطبوعہ تهران طبع قدیم)

ترجمہ:

دو یوں مخالفت غنا اور نوحشیہ خوانی کے دسویں عقاب (منزا) کے  
سوال کے اجھا رہیں۔ اور وہ (نوحشیہ خوانی) حرام یا توں کا نام ہے۔ جان لو!  
کہ غنا اور نوحشیہ خوانی شیطان کا نغمہ ہے۔ اور ذیل لگوں کا براہی بھرا  
رونا کر لانا ہے۔ اور نما فرمائوں کا شغل اور نما فقوں کا آشیانہ ہے۔  
اہل بیت رضوان اللہ علیہم چسین، تمام علماء شیدہ اور اہل دنیا کے نزدیک  
حرام ہے۔ جیسا کہ اگلے پچھلے سمجھی شیئی اکابر نے اسے نقل کیا ہے۔  
بکا اس کی حرمت زنا دھیسی ہے۔ اور ذہب شیدہ میں اس کی حرمت  
بہت ضروری ہے۔ یہ کبیر و گناہوں میں سے ہے۔ جس کامر تکب،  
فاکت اور قابر ہے۔ اور جو اس غنا (نوحشیہ خوانی) کو حلال جانے کا۔ با ظاہر  
وہ مرتد اور کافر ہے۔ اس کی حرمت پر بہت سی آیات اور احادیث  
متواترہ موجود ہیں۔ علامے امینہ میں سے کسی ایک نے بھی اچ میک  
اس کی حلت کا قول نہیں کیا۔

# محافلِ حسین اُنہی میں غناء کے ساتھ مرثیہ خوانی کا حکم

## منتہی الامال

اما غناء پس شک نیست در حرمت و مدت گوش کردن آں مطلقاً چه درصیبت و مرثیہ خوانی حضرت سید الشہداء علیہ السلام باشد ..... وحقیقت غناء ہماں صرت اہمیت خواہ با ترجیح باشد ما اعلیٰ صرت و موزون کردن او مامل شود چنانچہ در لمحہ مشهور تصنیف و توصیہ ائمہ مرازان او مشہور مشود و تصریح کردہ بایں تعییم شیخ افتخار کبر شیخ جعفر در شرع قواعد و فرقی نیست برشہر زین مرثیہ سید الشہداء علیہ السلام وغیرہ در حرمت و شرط نیست خوبی صرت بلکہ میزان آں صرت است کہ اہل فسوق با و در عالم طرب تہی میکند و در عرف او راخوانندگی گویند ہر چیز بخواند و بہر و جه سخوند ہم حرام و مرجب و خول جہنم است و اگر نشر فضائل مستحب است دروغ و عناد حرام و باطل انداز و مناسب است در اینجا نقل کلام شیخ اجل عظیم استاد مکن تا خرو تقدم حجۃ الفرقہ الناجیہ علامۃ الملة الزراکیۃ شیخنا الاستاد الاعظم روزانہ ضریحہ المطہر در مقابلہ در دکشی کو گلگان کرده کو عناد در مراثی مرجب مزید بکار و تفعیع است کہ میصراید اعانت غناء بد بکار و تفعیع ممنوع است۔

(منتہی الامال جلد اول ص ۵۷۹)

تو چھٹا ہے بہر حال غناز اس کے حرام ہونے میں کوئی مشکل نہیں۔ اور اس کا سفنا مطلقاً قابل وقت ہے۔ پا ہے کبی مصیبت کے وقت ہو۔ یا امام عالی مقام امام حسین رضی اللہ تعالیٰ کی مرثیہ خوانی کے وقت۔

غناہ حجتت اس اواز کا نام ہے۔ جو بطور لہب کے طور پر تکلی ہو۔ خواہ دہ شر کے ساتھ ہو۔ یا بغیر شر کے موزوں کلام ہو۔ لیکن اس کو بطور لہب و لہب نکالا گیا ہو۔ جیسا کہ راگ و سریں یارو نے پیشے کے وقت موزوں اواز کے ساتھ ہوتی ہے۔ انقدر اکبر شیخ جعفر نے ”شرح قواعد“ میں اس کی تعمیم کر بیان کیا ہے۔ اس کے حرام ہونے میں یہ امتیاز کرنا غلط ہے۔ کہ امام حسین رضی اللہ تعالیٰ کے مرثیہ پڑھتے وقت تو جائز ہو۔ اور دوسرے اوقات میں یہ حرام ہو۔ شیخ مشہور ذہب یہی ہے۔ اور غناہ کے لیے آواز کا سریلا اور اچھا ہر نامی ضوری نہیں۔ بلکہ آواز کو ایسے وزن اور طریقہ سے نکان جس طرح فاسق و فاجر لوگ خوشی اور مستہ کی حالت میں نکلتے ہیں۔ جسے عرف میں دخانندگی، مکہتے ہیں۔ خوانندگی کی طور ہو۔ اور اس میں کچھ بھی پڑھا جائے۔ ہر طرح حرام ہے۔ اور دخول جہنم کا سبب ہے۔ اگرچہ فضائل کا بیان کرنا مستحب ہے لیکن جمود اور غنا باکل حرام اور باطل ہے۔ لہذا مستحب کے ساتھ حرام کو ملا کر ادا کرنا بھی باطل ہے۔

اس مقام پر مناسب ہے۔ کہ امام مجتہد فرقہ ناجیہ علام فوز الدین کا کلام ذکر کیا جائے۔ جو انہوں نے ”مکاپ“ میں ایک شیخ کے رو میں لکھا۔ جس کا گل نی تھا۔ کہ مرثیہ خوان غناہ کی وجہ سے چونکہ رونے اور کھدر کے اٹھا رہیں شدت پیدا ہوتی ہے۔ لہذا اس شدت میں غناہ جائز ہونا چاہیے۔ فرماتے ہیں کہ غناہ کے ذریعہ رونے میں شدت کا حصر مول اور اس سے اعاانت منزٹ اور بالل ہے۔

**خلاصہ:**

شیخ مجتبی شیخ عباس قمی نے عماں حسین میں مرثیہ خوانی کرتے وقت غناہ کو

(۲) میں شامل کرنے کی شدید مذمت کی۔ سریلی آوازوں کے ساتھ دو ہٹرے پڑھنا عجیب و غریب انداز سے آواز کو اور پرستی کرنا اور پھر اسی لمحے میں مراٹی پڑھنا شیعی مجتہد نے حرام قرار دیا۔ اور کچھ لوگوں کے اس خیال کی سخت تردید کی۔ جو کہتے ہیں کہ سریلی آواز اور غصنا، سے مرثیہ پڑھنے میں جذبات بھرتے ہیں۔ اور یاد میں میں رونماز یادہ آتا ہے۔ اور مگر درد کے اظہار میں بھی شدت آجائی ہے۔ ان کے جواب میں کہتے ہیں کہ یہ خیال ہاں ہے۔ کیوں مگر حرام کاموں سے ثواب کی امید نہیں رکھنی چاہئے۔

اگے باکر مزید نکھتے ہیں۔ کرتا بیل مذمت اور باعثِ شرم یہ بات ہے کہ ہبوب کے کچھ پرستار لوگ اور خاہشات کے پکاری جب اکلات ہبوب و لعب کے ساتھ ان برگزیدہ ہستیوں کا نام لیتے ہیں۔ جن کے اسماء گرامی کو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بزرگی اور کرامت سے مزین فرمایا۔ ان حضرات کے نام ان لوگوں کی طرح محفوظ ہے ہی ہیں جنہیں گئیئے اور گمانے بجانے والے لوگ اپنے کلام میں مزے سے لے کر پڑتے ہیں۔ کہاں ہمارت زنب و سکینہ اور کہاں سلیلی و سلی؟ اس انداز کو اگر کوئی غور سے دیکھے۔ تو معلوم ہوتا ہے کہ

”اگر کسی تامل کندہ اس کاراز صدِ فتن گوشۂ سرازگر بیان کفروالحادی اور“

”سینی اگر کوئی شکن فور و تامل کرے۔ تو اس کارازِ صدِ فتن سے گذر کر کفروالحاد میں“

داخل ہونا نظر آتا ہے۔ وہ اس کی یہ ہے۔ کہ اس قسم کے افعال غلبہ شہوت اور شیطانی مکروہ فریب سے سرزد ہوتے ہیں۔ تو اتنی حراثت ان پاکباز و پاکنرات مسوات اہل بیت کے بارے میں کرنا واقعی کفروالحاد میں دخول ہی ہے۔ ”اللہ تعالیٰ الحفظ رکھے امین۔“

# دورِ حاضر میں شیعی محافل و مجالس

## کی حقیقت و کیفیت

**منتهی الامال**

مانند ذکر مصائب کی کے از دسائل معبرہ معاش شد و جہت عبادت کرتے  
ٹوڑا شود تاریخہ رفتہ کار بگائے رسیدہ کو دریج امع ملا و فرمیں اکاذیب  
صریح کر میشود۔ وہی اپنے میریست نیست و جہاں از ذا کریں مصائب باک از خرائ  
دقائق مبکرہ ندارند۔ باساشد کر اختراع سخنی کند و خود را مشمول صریث و پیش  
ایکی افلام الجھّة، میداندر و بطلول زمان ہمال حرف دروغ شیوه  
در تالیفات بدیدہ پیدا کند۔ و ہرگاہ محمد مطلع این منع از اس اکاذیب  
نماید نیست بختیاب طبیوع یا پکلامی مسموع دم یا تمسک با قاعدہ تسامی در اول  
سن نایرو دست او ز نقل بلکے ضعیفہ قرار دہ موجب ملامت و تویزی  
مل غار جہ خوابید شد۔ اندھا جل از دقائق معروف کر در کتب جدیدہ مضبوط فروزد  
اہل علم و صریث میں واڑی اناں و دقائق نیست ما شعروی تا سم در کتاب  
کو در کتاب روشنۃ الشہزاداتیت فاضل کاشقی نقل شدہ۔

(منتهی الامال جلد اول صفحہ تیرہ ۵۵)

ترجمہ: (شیعی قی دورِ حاضر کی مجالس کے مفاسد بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں)  
جیسا کہ امام حسین رضی اللہ عنہ پڑھائے گئے مصائب کو بیان کرنا اس

دُور میں ایک ذریعہ معاش بن گیا ہے۔ اور اس میں عبادت کی جہت بہت کم محفوظ ہوتی ہے۔ آہستہ آہستہ معاملہ یا ان تک پہنچنے لگتا۔ کریمہ عب کے علماء کی موجودگی میں محلوں کے اندر صریح تجویز اور من گھڑت و مایاں بیان ہونے لگتے۔ لیکن برائی سے روکنا میسر نہیں۔ اور تمام کے تمام زمان جو مصائب بیان کرنے والے ہیں۔ میں گھڑت و مایاں کے ذریعہ لوگوں کو رلا دیں۔ بیان کرنے میں کوئی ہجکپی ہٹت نہیں رکھتے۔ اور ایسا آخر ہوتا ہے۔ کہ کسی میں گھڑت بات کو پیش کر کے یہ سمجھتے ہیں۔ کہ ہم صیحت پر عمل کر رہے ہیں۔ ”جب نے کسی کو رلا دیا انس کے لیے جنت ہے“، وقت گزر نے کے ساتھ وہی بجھات اور جھبڑ سے پڑتا ہیں نئی کتابیں میں شال ہو جاتی ہیں۔ اور پھر جب کوئی محدث یا عالم ان واسی تباہی اور بے اصل ہاتھ پر لوگوں کو مطلع کرتا ہے۔ اور اس سلسلہ چینی ہر دن کتاب کی نشانہ ہی کرتا ہے۔ یا کسی سے سنی سنائی بات کا حوالہ دیتا ہے یا دلائی سنن سے ان تسلسلات کی نشانہ ہی کرتا ہے۔ جو بطریقہ چشم پاشی واقع ہوئے۔ یا ضعیف لعل کی نشانہ ہی کرتا ہے۔ گروہ باعث ملامت اور لوگوں کے نزدیک ڈانٹ ڈپٹ کامستی بن جاتا ہے۔ جیسا کہ وہ تمام واقعات جو کوئی تصنیفات میں شہر و معروف ہیں۔ لیکن اہل علم اور محدثین کے نزدیک نہ کوئی اس کا وجود ہوتا ہے۔ اور نہ ہی ان واقعات کا کوئی اثر و لاث انہیں نظر آتا ہے۔ ان واقعات میں سے ایک حضرت قاسم کی میدان کربلا میں شادی کا واقعہ ہی ہے۔ جو روزہ الشہدا، نامی کتاب میں ہے۔ جو کرفاضل کاشفی کی تصنیف ہے۔

خلاصہ: شیخ قمی چون کہ اس گھر کا باشندہ ہے۔ اس لیے وہ اپنے ہاں مرودہ مغلوبوں میں

ہونے والے واقعات کا شاہد ہے۔ وہ آئیم کرتا ہے۔ کہ ہماری مغلوں میں صریح بھوٹ بے  
جاتے ہیں۔ جو گناہ بکیرہ ہیں۔ اور پھر ان کو بیان کرتے کرتے اس قدر شہرت فے دی  
گئی ہے۔ کہ اگر بھولے سے کوئی عالم یا محمد و مجید ان کے بے اصل ہونے کی نشانہ ہی  
بھی کرتا ہے۔ تو اس کی بجائے کا اس کی بات آئیم کر لی جائے۔ لوگ اُسے ذہبی انحراف  
کا طنز دیتے ہیں۔

شیخ قمی نے چارہ اس حد تک شاکی ہے۔ کہ ہمارے شیوخ حضرات اپنی مغل و مغلہ دیں  
امم اہل کتاب کی عصمت اور اہل بیت کی مسترات کی تکریم و درگی کا بھی خیال نہیں کرتے۔ الاعمال  
کے فرائض دنماز کی پرواہ نہیں۔ دوسروں کو بھی ان فرائض سے روکنے کا ذریعہ نہتے ہیں  
فضائل المُرْسَل اس قدر حد سے بڑھ جاتے ہیں۔ کہ نہیں تفییض ان بیمار سے بھی ڈر نہیں  
لگتا۔ مالانکر یہ سب باقی شرعاً و عقلاءً ممنوع اور حرام ہیں۔  
الحاصل ہے۔

صاحب نہیں الاماں شیخ قمی نے مرقدِ جماعتی و مجاہدی حسین کے اندازو کیفیت پر روتا  
رویا۔ اور ان میں ان افعال پر فامی کر گرفت فرمائی۔ جو نہ سب شیعہ میں بھی ناجائز اور حرام  
ہیں۔ اس طرح اس مجتہد نے دراصل مسلک اہل سنت و جماعت کی تائید کی ہے کیونکہ  
امام عالی مقام رضی اللہ عنہ کے نام پر متعبد ہونے والی اہل سنت کی کافرنس یا اجلاد کو اس  
انداز کے ہوتے ہیں۔ کہ ان میں فضائل و مناقب اہل بیت، امام عالی مقام کی حق گوئی  
استقامت، اپ کی دین الہی کی غاطر بیان کی قربانی دے دینا وغیرہ واقعات ہوتے  
ہیں۔ اور یہ بھی روایات معتبرہ صحیح کے ساتھ بیان ہوتے ہیں۔ ان واقعات کے بیان  
کرنے میں بذباた کی فراوانی سے اگر آنسو بہہ تھیں۔ تو وہ باہم اجر و ثواب ہیں۔  
اس کے علاوہ سینیوں کے ہاں محرم الحرام میں یوم عاشورہ کو خصوصاً قرآن خوانی ہوتی ہے  
طرح طرح کے کہانے غریبوں و مسکینوں میں تیسمیں کیے جاتے ہیں۔ اور کچھ لوگ ان یام کے

روزے بھی رکھتے ہیں۔ قرآن خوانی ہوتی ہے اور صدقہ و خیرات کے ذریعہ مال ہرنے والا ثواب شہداء کر بلال کے حضور پمپیں کیا جاتا ہے۔

اس کے فلاٹ شیخ قمی نے جو اپنوں کی مخالف کی تصور کر شیخ کی وہ یہ ہے۔ کہ شید لوگ امام میں رضی اللہ عنہ کے نام کی مخفیں اور محبیں نعمود کرتے ہیں۔ جن میں ان کے ذاکرین جھوٹی روایات بیان کرتے ہیں۔ من گھڑت قصہ کہا نہیں کی بھرا رہوتی ہے یا گل ساز کا دور دورہ ہوتا ہے۔ بوسقی کے قوانین و اصول کے مطابق دو ہٹرے اور مرشی یہ پڑھ جاتے ہیں۔ اور پھر یہ سب کچھ غور و نمائش کے لیے ہوتا ہے۔ ان کی ذکوٹی شرعاً مال اور نہ کوئی ان میں خلوص کی یوں نظر آتی ہے۔ کلام کے ڈوم میراثی اور لفظی لوگ اتم حسی کے لیے اکٹھے کیے جاتے ہیں۔ جن کے ذریعہ اپنی اور اپنی مجالس کی نمائش مقصود ہوتی ہے اور یہ سب کچھ خلوص سے کوئوں دور ہوتا ہے۔

مذکورہ عبارات میں اپنے بھی پڑھ پکے ہیں۔ کہ ایسے افعال کے مرتکب وزخمی ہیں اور شیخ قمی نے بحوالہ د جامع الاخبار، بلا و جم تجویث کو ستر مرتبہ زنا کے مساوی قرار دیا ہے۔ جن میں کم تر زنا اپنی سمجھی ماں سے زنا کرنا ہے۔ ان افعال کی تردید کے باوجود اخیری شیخ قمی نے لکھ دیا۔ کہ سب کچھ فلاٹ شرع ہے۔ میکن زمانہ کے گزرنے کے ساتھ یہی من گھڑت اور ناجائز حرام باتیں لوگوں کے ذہن میں اس قدر جم پکی ہیں۔ کہ ان کے فلاٹ کسی قسم کی بڑی سے بڑی آوازا نہیں متاثر نہیں کر سکتی۔ بلکہ اٹھا منع کرنے والا لام کا نشانہ بن جاتا ہے۔ اور ڈانٹا ڈپٹ کا اس کو سامنا کرنا پڑتا ہے۔

صاحب الصاف کو معلوم ہو چکا ہے۔ کہ ان باتوں کا نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث سے کوئی ثبوت اور نہ ہی اقوال ائمماں کے مورید ہیں۔ بلکہ یہ تمام اعمال اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتوں کی لعنت کا سبب ہیں۔ اسی لیے شیخ قمی نے امام جعفر صادقؑ کی حدیث نقل کی۔ کہ کسی نے ایک مرتبہ امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا

کی ایسی مخالف و مجاہس میں شرکت کرنی پا ہے۔ تو آپ نے فرمایا ہرگز نہیں یکو نجایسی مجاہس میں غلط باتیں، کذب بیانی اور محنگھرت و اتعات کی بھرمار ہوتی ہے۔ اور ان کے سنبھلے والا دراصل شیطان کا پیغامی ہوتا ہے۔

### فاعتیر و لایا اولی الابصار

## فصل پنجم

— داڑھی چٹ موجھیں دراز سیاہ لباس کرتے  
لوہے کے ماتمبوں کی علامات اور انکی تردید

محبان اہل بیت اور نام نہاد مولین کی فی زمانہ چند امتیازی علامات یہ ہیں۔  
۱۔ داڑھی نامب۔ ۲۔ مرنجھیں لمبی۔ ۳۔ ہاتھ پاؤں میں رہے کے کروے۔ ۴۔ سیاہ  
ماتمی لباس۔

ان علامات کے بارے میں شاید لوگوں کا یہ عقیدہ ہے۔ کہ ان کی نجات اور رحمت  
میں داخل ہونے کے لیے یہی ذریعہ ہیں۔

بہذا ان کے اس قام خیال کو باطل ثابت کرنے کی غرض سے میں ان علامات کے  
بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث اور انہوں اہل بیت کے فرمادات  
دار شارا راست پیش کرتا ہوں۔

لاحظہ ہوں۔

داؤھی منڈے کو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے

مسجد سے نکلوادیا۔

### علل اشرائع

عن زید بن علی عن ابائید عن علی علیہ السلام  
اتھہ رای رجلا بہ تاییث فی مسجد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم  
یامن لعنة رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ثقہ قال  
علی علیہ السلام سمعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم یستوئی لعن اللہ المتشبّهین من الرجال بالشاد  
و المتشبهات من النساء بالرجال۔

(علل اشرائع ص ۶۰۲ باب ۲۸۵ صدریث)

۴۲ مطبوعہ شجاعت اشرف طبع جدید

ترجمہ:

زید بن علی رضی اللہ عنہ اپنے آبا اجداد سے اور وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ  
سے روایت کرتے ہیں۔ کہ حضرت علی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی مسجد میں ایک مرد کو سورت کی سی شکل بنانے دیکھا۔ جس میں داؤھی

منڈوانا بھی شامل ہے) اپنے اس کو فرمایا۔ اے شخص! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مسجد سے نکل جا۔ تجوہ ہے پر انہوں کے رسول نے لعنت کی ہے۔ پھر فرمایا۔ میں نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سن۔ اللہ تعالیٰ ان مردوں پر لعنت کرتا ہے۔ جو عورتوں کی سی شکل دصوت بناتے ہیں۔ اور ان عورتوں پر بھی لعنت بھیجا ہے۔ جو مردوں کی رہاثابت افسیار کرتی ہیں۔

یہ اسی حدیث ہے۔ جو انہاں بیت رضوان اللہ علیہم سے مردی ہے۔ اور آخری رادی حضرت علی رضی اللہ عنہ ہیں۔

ہمذہ اس کی صحت میں کوئی شک نہیں ہو سکتا۔ اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر اس مرد اور عورت پر انہوں کی لعنت کا ذکر کیا۔ جو ایک دوسرے کی شabaہت کریں۔ اور یہ بھی بالکل ظاہر ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ نے دارالحی قدرتی طور پر مردوں کو عطا کرکی۔ اور انہوں کے بندوں نے اسے بطور فراز علامت رکھا۔ ہمذاج شخص اس مردانہ علامت کو چھوڑ دے۔ یعنی دارالحی منڈوانے۔ تو اس نے اپنا پچھہ و عورتوں جیسا مات بنانے کی کوشش کی۔ ہمذہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایسے مرد کو مسجد بنوی صلی اللہ علیہ وسلم سے نکال دیا۔ اور رسول خدا کی زبانی اس پر انہوں کی لعنت کا ذکر بھی کیا۔

اسی حدیث صحیح سے یہ بھی معلوم ہوا۔ کہ دارالحی منڈوں سے حضرت علی رضی اللہ عنہ قطعاً خوش نہیں۔ اسی لیے مرد کو اپنے مسجد بنوی سے باہر نکال دیا۔ شاید یہی وجہ ہو۔ کہ اس دور کے «ہمیان محبت علی» نے اسی حدیث کے مضمون کو سمجھ کر اب مسجدیں بنانا ہی چھڑا دی ہیں۔ ان کی بجائے امام باڑے بنادیئے گئے ہمیں مسجد ہو گی۔ نہ کوئی انہیں اس حدیث سے طعنہ دے گا۔

# امام حسین رضی اللہ عنہ کی داڑھی تھی

اماں شیخ صدوق:

لَخَذَ الْحُسَيْنُ بِطَرَفِ لِحِيَتِهِ وَهُوَ يَوْمَ مَيِّزٌ  
إِبْنُ سَبِيعٍ وَخَمْسِينَ سَنَةً۔

(اماں شیخ صدوق مجلس اثلاٹون ص ۹۶ مطبوعہ)

طبع جدید

ترجمہ:

میدان کر جائیں جب امام حسین رضی اللہ عنہ نے پنے ففائل اور رسول  
کریم علی الشہادہ وسلم کے ساتھ اپنی قربت کا ذکر کیا۔ تو ان یزیدیوں کر جائیں  
نے جواب دیا۔ کہ ہم آپ کے پیا سامنے تک بات چیت بند نہیں  
گے، اس پر امام حسین رضی اللہ عنہ نے اس دن ستادن برس کی عمر میں  
اپنی داڑھی شریف کو بچوڑا کر انہیں اللہ کے غرض سے ڈالیا۔

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے اس عمل سے معلوم ہوا کہ آپ کی داڑھی شریف  
قبضہ برابر تھی۔ کیونکہ آپ نے اپنے ہاتھ سے بچوڑا کر ان لوگوں کو غصب فرما سے  
ڈالیا تھا۔ اور ہاتھ سے بچوڑا نا۔ اس طرف اشارہ کرتا ہے۔ کہ داڑھی شریف  
مٹھی بھر لئی تھی۔

## دائری اور مونچھوں کے بارے میں ارشاد نبوی

**مَنْ لَا يَكْفِرُهُ الْفَقِيهُهُ:**

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَفْظُ الشَّوَارِبِ  
وَاحْقُو الْلَّحْجَى وَلَا تَشْبِهُوا بِالْيَهُودِ

(من لا يكفره الفقيهہ بدر اول ص ۴، فی عذ الیح و آداب الحم مطبوع تہران طبع صیری)

ترجمہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مونچھیں پست کرو۔ اور دائریہ کو ٹڑھاؤ۔ اور بیو دیوں کی سی شکل زبانو۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان سے معلوم ہوا۔ کہ دائری منڈو تا بیو دیوں کی علامت ہے۔ اور مسلمان کو اس مشابہت سے حتی الامکان پہنانا چاہئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس طرح دائری منڈا نے کو بیو دی کی نشانی تبلار کرنی شدید وعید ارشاد فرمائی۔ اس کے باوجود رکھنے والی اس کاگواہ ہے۔ کہ دائری ضرور ہر جی چاہئے۔ اس صراحت کے باوجود جو مرد گاؤں تیکھے لگا کر مونچھوں کو خوب تاذدے۔ اور اس دائری کو روزانہ پرداستہ کرے۔ اور پھر یا علی، کافرہ نگاہے۔ تو کی صرف ایسے نعرہ سے کوئی اُسے "محب علی" کہے گا؟ ہرگز نہیں۔ انہی محبین کا ذب کے بارے میں امام رضا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ فرمایا۔

## مجمع المعارف :

اُز حضرت امام رضا مرحوم ریاست اگر در مقام تینی شیعہ برائیم نہ یا بم۔ ایساں رامگھر  
و صفت کندہ بزبان و اگر امتحان کشم نیا بم مکرم ترد و اگر ضلا صدہ ذر بدہ کشم ایسا  
را از ہزار یکجہ فالص بن اشید تا اُنکھ فرمود بتجیہ میکند بر سندھا د میگوئند باشید  
علی ہستیم۔ ذرت شیعہ علی مگر کسیکھ نعل او قولش را تصدیق کند۔

(مجموع المعارف بر ماشرہ حلیۃۃ التقین ص، مطبوعہ

تہران لبع قدریم)

## ترجمہ :

امام رضا رضی اللہ عنہ سے مردی ہے۔ آپ نے فرمایا۔ اگر میں شیعوں  
کی تینی کروں۔ تو مجھے صرف زبان سے محبت کے ذخیری کرنے والے  
ہی ملیں گے۔ اور اگر ان کا امتحان لوں۔ تو مرتد ہی پاؤں۔ اور اگر ان کا  
پنجوڑ پیش کروں۔ تو ان کے ایک ہزار میں سے ایک بھی مخلص نہ ہو گا۔  
یہاں تک فرمایا۔ کہ بڑی بڑی سندوں پر تکمیل کاٹئے ہوئے کہتے  
ہوں گے۔ ہم کم شیعوں علی ہیں۔ حالانکہ شیعوں علی وہی لوگ ہیں۔ جن  
کا عمل ان کے قول کی تصدیق کرے۔

اس حدیث سے معلوم ہوا۔ کہ دو شیعوں علی وہی اُنچ سے نہیں۔ بلکہ انہاں بیت  
کے دربیں بھی اسی قسم کے عمل کے پابند ہوں گے۔

یعنی یہ کہ صرف زبانی کلامی دعاویٰ محبت ہے۔ لیکن اعمال ان کے امراء محبیت  
کے خلاف ہیں۔ بایس وجہ امام رضا رضی اللہ عنہ نے فرمایا ایک ہزار میں سے ایک  
شیعہ مخلص مل جائے۔ تو غیرمت ہے۔ کیونکہ دعاویٰ ان کا اور ہوتا ہے۔ اور  
عمل ان کے دوسرا ہوتے ہیں۔

# دارِ حمی کو کانے والے محبوسی ہیں۔

**من لا يحضره الفقيه:**

وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ  
الْمَجْدَ سَجْنٌ وَالْحَمْرَ وَفَرْقَ وَأَشْرَارِ الْبَلْهَرِ  
وَإِنَّا نَجْزُ الشَّوَّارِبَ وَنَعْنَى اللَّهُ حِلِّي وَهِيَ  
الْقِطْرَةُ -

(من لا يحضره الفقيهہ بلداول ص ۶۴، ف

خمس الجمعة وآداب الحمام

طبعہ طبعہ تہران طبعہ جدید)

(من لا يحضره الفقيهہ بلداول ص ۲۹، ف

نعت الشیب وحد المحبة وغسل

المیت۔ طبعہ قدم طبعہ توکشور)

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ مجرموں دارِ حسینوں کو کاماتھے ہیں۔ اور مجرموں کو  
بڑھاتے ہیں۔ اور ہم مونگیں کاماتھے ہیں۔ اور دارِ حسینوں کو بڑھاتے ہیں۔ اور یہی  
فطرہ ہے۔

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث سے معلوم ہوا۔ کہ مجرموں اور  
مومنین میں ایک فرق دارِ حمی کانے اور رکھنے کا بھی ہے۔ جو کٹاتے ہیں۔ وہ مجرسوں ہیں

اور جو رکھتے ہیں۔ وہ میرے موکن اُتی ہیں۔ اور ہمارا عمل یہی فطرت انسانی ہے۔ تو ثابت ہوا کہ دارِ حکمی منڈوانے والے کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور فطرت انسانی سے بکیٰ تعلق نہیں۔ بلکہ وہ محوس کی ہے۔ اور فطرت انسانی سے خارج ہے۔

### فاحتعبر واباً ولی الابصار

دارِ حکمی رکھنا ایک ایسا قابلِ احترام اور باعترفت فعل ہے۔ کہ اس کے مزبور نے والے پر حضرت علی رضی اللہ عنہ نے پوری دیت کا حکم دیا ہے۔

دارِ حکمی مونڈ نے پر پوری دیت کی

ادائیگی لازم ہے

**مرجح لا يكفره الفقيه**

فِي رِدَائِيَةِ السَّكُورِ فِي أَنْ عَلِيَّاً عَلَيْهِ السَّلَامُ قَضَىْ  
فِي الْلَّهِيَّةِ إِذَا حُلِقَتْ فَلَمْ تَبْتُ بِالظَّيْةِ الْكَاملَةِ  
فَإِذَا ابْتَثُتْ فَشُلْتُ الْدِيَّةَ.

(من لا يكفره الفقيه ۱۲) بلدوں میں باب  
ما یجیب فی اللھیۃ اذا حلقت  
مطلوبہ تہران (طبع بعد مرد)

ترجمہ:

سکونی کی روایت میں ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایک فیصلہ

فرمایا۔ کہ اگر کوئی شخص کسی دوسرے کی داڑھی مونڈ دیتا ہے۔ اور پھر وہ نہ آگے۔ تو مونڈ نے وارے کو مکمل دیت دینی پڑی گی۔ اور اگر آگ جائے تو ایک تہائی دیت لازم ہو گی۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کا یہ فیصلہ اس امر کا ثبوت ہے۔ کہ کسی کی داڑھی مونڈنا اتنا بڑا گناہ ہے۔ بتنا کہ کسی کو قتل کر دینا گناہ ہے۔ کیونکہ دیت کا وحوب دنوں کو مساوی درجہ سے دیتا ہے۔ ادھر حضرت علی کا یہ فیصلہ اور ادھر "مبان علی" کو دیکھئے۔ عوام تو رہے ہے عوام ان کے علماء و ذاکرین کی بھی داڑھی ڈھونڈنے سے لے گئی۔ دعا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ عمل کرنے کی توفیق عطا دفرمائے۔ اور ائمہ اہل بیت کی سچی ابتداء مرحمت فرمائے۔

## داڑھی کی مقدار کے متعلق امام جعفر صادقؑ

### کافرمان

**مرح لایکفڑہ الفقیہہ:**

عَنْ يُونُسَ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي قَدْرِ الْمُحِيطَةِ قَالَ تَعَبِّضُ بِيَدِكَ  
عَلَى الْمُحِيطَةِ وَتَجْزُ مَا فَضَلَ

(۱- من لا يحضره النقيب صلوات رضي ۶۷، في

حسن الجمعة وأداب الحمام

مطبوعہ تہران طبع جدید)

(۱)- مکن لا یکھڑہ الفقیہہ جلد اول ص ۲۹ بمعنی قدیم

(۲)- فروع کافی جلد ملائم ص ۲۸ کتاب الزری

و التجمل بباب اللحیۃ والثارب

مطبوعہ تہران (بیش جدید)

### تقریب حکما:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے داڑھی کی مقدار کے بارے میں فرمایا۔

کہ ایک قبضہ سے کم نہ ہونی چاہیے۔ اور جو سمجھی سے زیاد دھرو۔ اسے

کاٹ دو۔

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے مقدار دھڑھی کے بارے میں صاف صاف فرمایا کہ  
ایک قبضہ سے کم نہ ہونی چاہیے۔ باں اگر زیاد بڑھ جائے۔ تو اسے کامنے میں کوئی حرخ  
نہیں۔ اپ کے اس فرمان سے نام نہاد محبان اہل بیت کو سبق لینا چاہیے۔ اور آئ۔:-  
ہی انہیں اپنی شکل درست باہت امر اہل بیت کے فرمودات کے مطابق بنالیں چاہیے  
حقیقی محبت کا یعنی آلقاضی ہے۔

لَمْ يُمْكِنْ لِشَرِطَانَ كَانَ لَهُ مِنْ

فروع کافی :

عَنِ السَّعْدِيِّ فِي عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
لَا يَكْرُرُ لَكَ أَحَدٌ كُمْ شَاءَ بِهِ كَانَ الشَّيْطَانُ يَتَّخِذُهُ  
مُعِيشًا لِيَسْتَرِّ بِهِ۔

(فروع کافی جلد ملکی ۲۸۸ کتاب الزری)

والتجميل باب اللحية والشارب

مطبوع تهرانطبع جدید)

### ترجمہ:

سکونی نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ تم میں سے کوئی بھی ہرگز اپنی مخہیں لمبی نہ کرے۔ کیونکہ شیطان لمبی مونچھوں کو اپنا خیمہ بنانا کران میں چھپ بیٹھتا ہے۔

اک حدیث سے معلوم ہوا۔ کہ جن بناوٹی مجانی اہل بیت کے چہروں پر دامڑی کی بجا ہے مونچھیں فاصی طوریں ہوتی ہیں۔ ان کی مونچھوں کے خیمہ میں شیطان خیمہ زن ہوتا ہے۔ تو جس منہ پر شیطان خیمہ زن ہو۔ اس سے سچی بات کب نکلتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شیعہ حضرات تقیہ کے بغیر گزارہ نہیں کر سکتے۔

### مجمع المعارف:

و برداشتی فرمود کر یا علی ہر کہ موئے لب رانگیر دازمانیست و شفاعت  
ما را در نیا بد و ہر کہ شارب گزار دھیشہ در لعنیٰ خدا و ملکہ باشد و دعا ش  
ست جا ب نی شود۔ و قبضن روشن دشوار باشد و عذاب قبرش شدید  
باشد و ہر موئی ماری و عقر بی برا و مسلط باشد تا قیامت و چوں از قبر بر  
خیزد بر پیشانی او نوشند اہل آتش یا علی ہر کہ شارب یگیر دیہر موئے  
ثواب صدقہ ده من طلا دار کہ ہر منی ہفتادہ طل و ہر طلی ہفتادہ  
ہر مردمی چوں کوہ احمد۔

مجموع المعرفت بر عاشیہ حلیۃ المتفقین ص ۲۳  
در نہ مرستے شارب گزارشتن ملکو عہد  
طبع قدیم)

### ترجمہ:

ایک روایت کے مطابق حضرت اُنہاں علیہ وسلم نے حضرت علی کو فرمایا۔ اے علی! جو منچھیں پسست نہیں کرتا۔ وہ ہم میں سے نہیں ہے اور ہماری شفاعت اُسے نصیب نہ ہوگی۔ اور جو شخص منچھوں کو لیا چھوڑ دیتا ہے۔ وہ اللہ اور فرشتوں کی لعنت کا مستحق ہوتا ہے اور اس کی دعا قبول نہیں ہوتی۔ اور اس کی روح بڑی مشکل سے نکلتی ہے۔ اس کو قبر کا عنذاب بھی سخت ہو گا۔ اس کی منچھوں کے ہر یال کے بد لے اس پر ایک سانپ اور ایک بچہ مقرر کر دیا جاتا ہے۔ اور وہ قیامت تک اس پر سلطہ ریں گے۔ پھر جب وہ قبر سے آٹھے گا۔ تو اس کی پیشانی پر ”دوزخی“ لکھا ہو گا۔ اے علی! جو شخص منچھوں کے یال پسست کرتا ہے۔ تو اس کو ہر یال کے بد لیں دس من گنج ناصدقة کرنے کا ثواب ملے گا۔ جس کا ہر من ستر طل کے برابر اور ہر طل ستر مدد اور ہر مدد احمد بیہاڑ کے برابر دوزخی ہے۔

### نذر کورہ حدیث سے مندرجہ ذیل امور صراحۃ ثابت ہوئے

۱۔ منچھیں لمبی رکھنے والے کا حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام اور انہاں اہل بیت ہے کوئی

تعلیٰ نہیں۔

- ۱۔ ایسے شخص کو بروز قیامت نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت اور نہ ہی اُمّۃ الہ بیت کی شفاعت نصیب ہوگی۔
- ۲۔ موچیں لمبی رکھنے والے پر اشنا و راس کے فرشتوں کی لعنت ہوتی ہے۔
- ۳۔ اس کی دعا ہرگز قبول نہیں ہوتی۔
- ۴۔ اس کی روح بوقت نزع بڑی مشکل سے نکلتی ہے۔
- ۵۔ مرنے کے بعد قبر میں اس کی موچھوں کے ہر بال کے برائے بچھوا اور سانپ اس پر مسلط ہوں گے۔ جو قیامت تک اُسے ڈستے رہیں گے۔
- ۶۔ قبر سے اٹھتے وقت اس کی پیشانی پر دوزخی لکھا ہو گا۔
- ۷۔ موچیں پست رکھنے والے کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق ایک ایک بال کے عوض کئی ہزار اصد پہاڑوں کے برائے صدقہ کا ثواب ملے گا

## لمف کریہ:

غور طلب امر ہے۔ کہ ایک «بناؤٹی محب» کی چال ڈھال کس تدریجیاً ناقلاً ہے۔ جو کہ ظاہری طور پر محبت اہل بیت کے بلند و بالا درجہ کرتا ہے۔ اور ادھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ائمہ اہل بیت کی نافرمانی میں کتنا ہٹ دھرم ہے جیکہ اس کو یہ معلوم ہے۔ کہ موچیں لمبی کرنے والے کے یہ سات عدد عذاب ہیں۔ جن کا پنچڑیہ ہے۔ کہ زندگی بھر اشنا و راس کے فرشتوں کی لعنت و پھیکار پڑتی ہے۔ قبر میں گیا۔ تو بچھوا اور سانپ اس کی ترااضع کے لیے موجود اور جب قبر سے اٹھے گا۔ تو چہرہ امتیازی تغمذ (دوزخی) سے چک رہا ہو گا۔ ان تمام عذابات کوئن پڑھ کر پھر بھی کہتا ہے۔ مجھے یہ سب منظور ہیں۔ لیکن میں موچیں کٹوانے اور پست کرنے

کے لیے آادہ نہیں ہوں۔ کیونکہ میری بیچان یہی ہے۔ اور میری شخصیت کی علامت یہیں ہیں جنہیں میں حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے مرنجپیں کو نانے پر جو کروڑوں نیک گھمودہ کرنے کی فضیلت بیان فرمائی۔ یہ حضرت اُسے حاصل کرنے کی سی نہیں کرنا پا ہے۔ کیونکہ ثواب اور اجر تو انہیں پاہیزے۔ جنہیں دوزخ سے رہائی کی ضرورت اور جنت میں دخل کی ضرورت ہو۔ اسے ان دو ذمیں سے کبھی کی ضرورت نہیں ہے۔ لہذا ثواب کہانا اس کے مقدار میں ہی نہیں۔ اور وہ سمجھتا ہے۔ کہ مجھے ثواب مل ہی نہیں سکت۔ تو پھر اس کے لیے کوشش کیروں کی جائے ؟

## سیاہ (ما تی) بس کے متعلق روایت

### اور ائمہ اہل بیت کا فرمان

شیعہ حضرات کی من جملہ علامات میں سے ایک بڑی علامت سیاہ بس بھی ہے جسے اہل شیعہ محبان اہل بیت کا بس سمجھتے ہیں۔ آئیے ان کے اس خیال کو کچھیں کہ یہ کہاں تک درست ہے؟ سیاہ بس کے متعلق چند احادیث پیش نہ ملت ہیں۔ انہیں پڑھئے۔ اور پھر دل پر بات خود کہ کرتا بلایے۔ کہ ایسا بس کیس کی علامت ہے۔ اور اسے کون پہنچے والا ہے۔

حدیثے علی:

تحفۃ العوام:

وارد ہے کہ راوی نے بنی یاک میں اللہ علیہ وسلم سے پوچھا۔ کالمی فری پس کرنا ز پھر ہوں۔ فرمایا نہیں۔ اہل جہنم کا بس ہے۔ دوسری حدیث میں

فرمایا سیاہ بلس نہ پہنو کیونکہ بلس فرعون کا ہے۔

حدیث علی:

فرعوں کا فی:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قَلَّتْ لَهُ أَصْلَىٰ  
فِي الْقَلَنْسُرَةِ السَّرَادِ فَقَالَ لَا تُنْصَلِ فِيهَا فَإِنَّهَا  
لِبَاسُ أَهْلِ النَّارِ۔

(۱- فروع کافی جلد سوم ص ۳۰۰ م کتاب الصلوة

باب البدن الذى تکون فيه الصلوة الخ

مطبوعہ تہران طبع قدیر)

(۲- من لا يحضره الفقيہ جلد اول ص ۱۶۳ (طبع جدید)

(۳- من لا يحضره الفقيہ جلد اول ص ۱۸۹ فی باب  
الصلوی طبع قدیر)

(۴- علل الشرائع ص ۳۶۳ باب م۵

العلة التي من أجلها لا تحيوز الصلوة  
فی سواد)

(۵- تہذیب الأحكام جلد دوم ص ۲۱۳ ملجم

تہران طبع قدیر بایت فی ما یحرز الصلوة

فی بدنه من البدن الخ)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ یہ نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے سیاہ ٹپی  
پہن کر نماز پڑھنے کے بارے میں پوچھا۔ اپنے، فرمایا۔ اسے پہن کر

فاز ز پڑھنا۔ وہ دوز خیوں کا باباں ہے۔

حدیثہ م۳:

عمل الشراح:

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ  
حَدَّثَنِي أَبِي هَرْيَانْ جَدِيدٌ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ عَنْ أَمِيرِ الْمُسْلِمِينَ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ فِيمَا عَلِمَ أَصْحَابَهُ لَا تَلِسُوا السَّوَادَ  
فَإِذَا مَرِأْتُمْ فِرْعَوْنَ -

(عمل الشراح باب ۵۶ ص ۲۳۷ العلة التي

من أجلها لا تجوز الصلوة في سواد)

ترجمہ:

ابالبصیر امام جعفر صادق سے وہ امام باقر سے وہ امام زین العابدین سے  
اور وہ امام حسین سے اور یہ حضرت علی رضی اللہ عنہم سے روایت کرتے  
ہیں۔ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے اپنے ساتھیوں شاگردوں اور عورتیوں نے  
کو جربا میں سکھائیں۔ ان میں ایک یہ بھی تھی۔ کہ سیاہ کپڑے نہ پہننا  
کیونکہ یہ فرعون کا باباں ہے۔

حدیثہ ع۴:

من لا يحضره الفقيه:

رَوْى إِشْمَاعِيلُ بْنُ مُسْلِمٍ عَنِ الصَّادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
أَنَّهُ قَالَ أَوْسَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِ نَبِيًّا مِّنْ أَنِّي سَأَلَهُ  
قُلْ لِلْمُؤْمِنِ لَا يَلِسُنُ إِلَيْنَا أَخْدَارِيْ وَلَا يَطْعَمُنَا  
مَظَاهِرَ أَخْدَارِيْ وَلَا يَشْكُنُ أَسْتَارِكَ أَخْدَارِيْ

فَيُكُوْنُ نُؤَاخْدَارِيْ حَمَّا هُمْ أَعْدَادٌ فَأَمَّا الْبُشْرُ  
السَّقَادِ لِلثَّقِيلَةِ فَلَلِإِثْمٍ عَلَيْهِ -

(۱- من لا يخفره الفقيه جلد اول ص ۱۴۳ باب)

فيما يصلى فيه وما لا يصلى  
فيه الخ (طبع و تهران بجمع بدء)

(۲- علل الشرائع باب ۵۶ ص ۳۲۸ العلة  
التي من اجلها لا تجوز الصلوة  
في سواد (مع بدء)

### ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے اسماعیل بن مسلم نے روایت کی ہے  
فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے ایک نبی کو روحی بھیجی۔ مومنوں کو  
کہہ دیکھئے کہ میسکر دشمنوں کا باس زیستیں میسکر دشمنوں کے کھانے  
ذکھائیں۔ میسکر دشمنوں کے طریقے پر تعلیم۔ درود و بھی ان کی  
طرح میسکر دشمن ہر جائیں گے۔ لیکن تقدیر کرتے ہوئے سیاہ  
کپڑا پہن لینا اس میں کوئی حریج و دگناہ نہیں۔

### حدیث ع ۵:

من لا يخفره الفقيه :

فَقَدْ رُوِيَ عَنْ حَذِيفَةَ بْنِ مَنْصُورٍ أَنَّهُ قَالَ كُلُّ  
عِنْدَ أَيِّ حَبْدٍ أَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِالْحِينَةِ  
فَأَتَاهُ رَسْمُوْلُ أَبِي الْعَبَّاسِ الْخَلِيقَةِ يَدْعُهُ  
فَدَعَ عَابِهَهُ مَطِيرٌ أَخْدُوْجَمَلِيَّهُ أَسْقُدُ وَالْأَخْرُ

أَبَيْضُ فَلِبْسَةُ ثُرَّ قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَمَا إِنَّ الْبِسْمَةَ  
وَإِنَّا أَعْلَمُ أَنَّهُمْ مُّأْهُلُ النَّارِ۔

(۱۴۳) لا يغفر الله لمن يبدأ أول مرحلة بباب

فيما يصلى فيه وما لا يصلى فيه الخ  
طبع في طهران (طبع بدروم)

(۸۲) لا يغفر الله لمن يبدأ أول مرحلة (مع تقديم)

(۲۲) على الشارع باب ۵۶، ۲۳۰/۲۳۰ العلة

العن من اجدها لا تجوز الصلة في  
مواد (طبع بدروم)

### تَبَحْكَسٌ :

مدلیلہ بن منصور کہتا ہے۔ کہ میں حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ  
کے پاس مقام حیرہ میں تھا۔ خلیفہ ابوالعباس کا ایک فاصلہ آیا۔ اور  
اپ کو پیغام دعوت دیا۔ اپنے بر ساقی طلب کی۔ جس کا ایک حصہ یہ  
اور دوسرا اس فیدھ تھا۔ اسے پکن لیا۔ پھر امام جعفر نے فرمایا۔ میں اسے  
پکن تو لیتا ہوں۔ بہر حال میں ابھی طرح یا شستا ہوں۔ کہی درخواست  
کا بیاس ہے۔

### تَبَلِيهٌ :

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا یہ فرمانا کہ یاہ بیاس کے بارے میں مجھے  
ایکی طرح معلوم ہے کہ یہ جنہی کا بیاس ہے۔ اور پھر اپنے پکن بھی لیا اتنے بڑے امام سے  
اتنی بڑی غلطی ہونا نہایت ہی قابل افسوس امر ہے۔ اور جو کچھ ہوا۔ غیر متوقع تھا

باکس جینیوں کا اور پہنچنے والے اہل بیت کے مقتدا پیغمبر احضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ۔ اس بات کا جواب خود "علل الشراح" میں شیخ صدوق نے یہ دیا ہے:-

## علل الشراح:

قَالَ مُؤْلِفُ هَذَا الْكِتَابِ لِمَنْهُ لِلتَّقِيَّةِ وَإِنَّمَا  
أَخْبَرَ حَمْدَ يُفَدَّ بْنُ مَنْصُورٍ بِمَا تَكَلَّمَ بِهِ أَهْلُ التَّارِيخِ  
إِنَّمَا تَكَلَّمُ فِي قَدْ دَخَلَ إِلَيْهِ قَوْمٌ مِّنَ الْشِّيَعَةِ يَنْأَوْيُونَ كَذَّ  
عَنِ السَّرَّادِ وَلَرْبِيَّقِ الْيَمِيرِ فِي حَكْمَتِ الْمُسَرِّ فَاتَّقَا  
هُمْ فِيهِ -

(علل الشراح ص ۳۲)

## ترجمہ:

کتاب کا مؤلف کہتا ہے۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے تیام پے والی بر ساتی بطریقہ اور حصی۔ اور حذلیقہ بن منصور نے جو یہ خبر دی۔ کہ سیاہ بس دو زخیروں کا باباں ہے۔ تو اس کا مطلب یہ ہے۔ کاس وقت وہاں کچھ شیعہ سیاہ بس کے بارے میں پوچھ رہے تھے جن پر حذلیقہ بن منصور کو شک تھا۔ کہ یہ لوگ اس راز کو چھپا رہے ہیں دیں گے۔ تو اس بارے میں تقریر کہ دیا۔ کہ امام موصوف نے اس امر کو جانتے ہوئے کہ جینمی باباں ہے۔ پھر اسے پہن لیا۔ (تاریخ دہ شیعہ لوگ جن پر حذلیقہ بن منصور کو شک تھا۔ وہ اس بات کو ظاہر نہ کر دیں۔ کہ ایسا باباں پہننا ہائی نہیں۔)

عيون اخبار الرضا:  
حدیثہ نمبر ۴:

فَلَمَّا وَمَلَ عَلَىٰ بْنُ مُوسَىٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى الْمَامُونِ  
وَهُوَ يَسْرُرُ وَقَلَّا مَا تَفَدَّدَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَمْرَ لِلْجُنُودِ  
بِرُّوقِ سَنَةٍ وَحَكَمَ إِلَى الْأَفْسَاقِ بِذَلِكِ  
وَسَنَةً الرَّضَا وَصَرَبَ الدَّرَاهِمَ بِاسْمِهِ وَأَمْرَ  
النَّاسَ بِلُبُسِ الْخَضْرَةِ وَتَرَكَ السَّرَّادِ وَرَوَجَهَ إِنْشَادَ  
أَفْرَخِيَّبِ وَزَوْجِ ابْنَةِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَلَيٍّ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ  
إِنْشَادًا فِي النَّفَلِ بِثَتَ الْمَامُونِ۔

(عيون اخبار الرضا جلد دوم ص ۳۷)

باب تنز و يبح المامون افتتاح الخطاب

تمہران طبع جدید)

ترجمہ:

جب علی بن موسیٰ المعروف امام رضا رضی اللہ عنہ مردی مامون الشیری  
کے پاس پہنچے۔ اور اس نے اپنے بعد انہیں ولی عہد مقرر کر لیا۔ اور شکر  
کے لیے سال بھر کارزق دینے کو کہہ دیا۔ اور حکومت کے مختلف  
اطراف میں ولی عہدی کی تشرییک۔ اور اپ کا نام اس نے «درضا»، رکھا  
ان کا نام دراہم پر بطور صبر بکھر دیا۔ اور لوگوں کو سبز لہاں زربت  
کرنے کا حکم دیا۔ اور سیاہ لہاں چیوڑتے کا حکم دیا۔ اور اپنی بیٹی  
ام جیب کی شادی اپسے کر دی۔ اور ان کے بیٹے محمد بن علی کی شادی  
اپنی دوسری بیٹی ام الحفل بنت مامول سے کر دی۔

## فضحت:

اصل معاشر یہ ہے۔ کہ بنی عبادیہ میں سیاہ بس پہنچنے کا ردعج چلا آ رہا تھا۔  
 جسے انہوں اہل بیت ناجائز سمجھتے تھے۔ جب خلیفہ امامون الرشید معتزل شیدہ بن گیا  
 تراس نے علی بن مرسیٰ را امام رضا سے اور ان کے مبلغے محمد بن علی سے اپنی دو فرائض  
 کے عقید کر دیئے۔ اور اس پر کو جب اپنا ولی عہد بنایا۔ تو اس بات کو جانتے  
 ہوئے کہ امام رضا رضی اللہ عنہ سیاہ بس پہنچانا جائز سمجھتے ہیں۔ ان کی خوشنودی  
 کی خاطر لوگوں کو حکم دیا کر آج کے بعد وہ سبز بس پہنچیں اور سیاہ بس پہنچا ترک کر دیں۔

♦

## حدیث ۶۷:

عَنْ أَبِي جَعْفَرَ صَادِقِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِيَٰ مِنْ لِيَا سِكْرُ شَمِّيْ أَحَسَّ  
مِنَ الْبَيَاضِ فَالْبِسْتُهُ مَوْتًا كُمْرًا.

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۸۸ اکتاب الجنائز  
باب ما یصح من الشاب لکفن الخ مطبوع  
تلران طبع جدید)

ترجمہ:

امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
سفید بارس سے بہتر کوئی دوسرا بارس نہیں۔ لہذا اپنے مرذول کو یہی  
سفید بارس پہنایا کرو۔ (یعنی کفن سفید رنگ کا ہونا پاہے ہے۔)

## حدیث ۶۸:

علی بن محمد عن بعض اصحابہ عن ابو شاعر  
الحسین بن المختار عن ابی عبد اللہ علیہ السلام  
قَالَ لَا تُكْفِنُ الْمَيْتَ بِالسَّوَادِ

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۹۰ اکتاب الجنائز  
باب ما یصح من الشاب لکفن الخ مطبوع  
تلران طبع جدید)

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا میت کو سیاہ کفن  
نہ پہنایا جائے۔

# مذکورہ احادیث سے درج ذیل امور

## ثابت ہوئے

- ۱ - سیاہ بس جہنیوں کا بس ہے۔
  - ۲ - سیاہ بس جامِ فرعون ہے۔
  - ۳ - کالے کپڑے پہن کر امَّاہ بیت نے نماز پڑھنے سے منع فرمایا۔
  - ۴ - سیاہ بس اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کا بس ہے۔ اس سے احتراز ضروری ہے۔
  - ۵ - امَّاہ بیت رضی اللہ عنہم سیاہ بس زیب تن کرنے سے منع کرتے رہے اور کبھی بھی ایسا بس نہ پہنا۔
  - ۶ - فلانے بنو عباس اس بات سے بخوبی آکا ہے تھے۔ کہ امَّاہ بیت کالے بس پہننے کے سنت مخالف ہیں۔
  - ۷ - میت کے لیے منید کفن بہت بہتر ہے۔
  - ۸ - بآسوں ہی سے بہترین بآس سفید بآس ہے۔
- لمحہ افکر دیا:**

احادیث مذکورہ میں امَّاہ بیت رضی اللہ عنہم نے تصریح فرمائی کہ سیاہ بس جہنیوں اور فرعونیوں کا بس ہے۔ ان احادیث کی صحت میں کوئی شک و شبہ نہیں پھر شیعہ حضرات کے لیے دوستے ہیں۔ اگر وہ یہ کہیں کہ یہ احادیث اور فاسد کرتی سری صدیق جس کی روایت حضرت علی رضی اللہ عنہ سے ہے جھوٹی ہیں۔ تو مطلب ہے کہ

کو حضرات انہاں بیت نے یہ مدتِ جھوٹی بیان کی۔ جس سے ان کا جھوٹ بونا بھی ثابت ہوگا (صاف اللہ) لہذا جبکہ انہاں بیت کو جھوٹا کہنا تھا مارے ذمہب میں کفر ہے۔ تو یہ احتمال نہیں ہو سکتا۔

دوسراء استہ یہ کہ تم ان احادیث کی صحت کو تسلیم کرو۔ اور یہ مان لو۔ کہ انہاں بیت نے جو سیاہ بیاس کے بارے میں فیصلہ فرمایا۔ وہ درست ہے۔ تو اس کا مطلب ہوا۔ کہ شیعوں سے بڑھ کر کوئی بھی انہاں بیت ہاگستاخ اور دشمن نہیں سیاہ بیاس کو بنی اسرائیل کے روپ دھارے۔ فرعونوں کی کوتولت کرے۔ اور پھر ”محبت الہ بیت“ کا دعویٰ کرے؟ نا ممکن ہے۔

جب سیاہ بیاس زیب آن کرنا اس قدر قابل گرفت ہے۔ تو سیاہ بیاس میں شیعی اندھا س کے رسول اور انہاں بیت کا دشمن نہ ہوا۔ تو اور کیا ہو گا؟

دہول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سید بیاس کو بہترین بیاس فرمایا۔ اور مومن کی زندگی اور موت کے وقت اسی بیاس کو زیب آن کرنے کی ترغیب فرمائی۔ اس کے بعد اس آپ نے سیاہ بیاس کو زندگی اور موت کے وقت استعمال کرنے کو اچانز جانا۔ بلکہ فرعون اور حیثی کا بیاس نہ کہہ دیا۔ جس کا صاف مطلب یہ ہے۔ کہ نبی بیاس سید بیاس ہے۔ اور اللہ کے نیک بندوں کو سیاہ بیاس سے نفرت رہی ہے۔ تو پھر ان ارشادات کے باوجود دشیوں لوگوں کو انہیں جنت کا بیاس چھوڑ کر دوزخیوں کا بیاس کیوں مرغوب ہے۔ اور انہاں بیت کی ہدایات کو بالائے طاق رکھتے ہوئے فرعونوں کی سی پوشک پہننا کیوں پسند ہے۔ جیسا کہ احمد بن رضی ائمہ عنہ دوزخی بیاس کو پسند فرماتے تھے۔ اور یہ آپ فرعونی پوشک سے خوش ہرا کرتے تھے؟ اللہ تعالیٰ ان انہی متعیرت مندوں کو بینائی عطا فرمائے اور دین کی بھی عطا فرمائے۔

فاعتبر وليا ولی الابصار

# لوہے کے کڑے وغیرہ پہننا کیسا ہے؟

گزشتہ اور اوقی میں اپنے سیاہ ماٹی بیاس کے بارے میں ڈھا۔ اب ہم رہے کہ کڑے وغیرہ پہننے کے متعلق چند امارت ذکر کرتے ہیں۔ کیونکہ یہ بھی شیعوں کی محض محسوسات بے۔ لہذا ملاحظہ فرمائیے۔

**فروع کافی:**

عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قَالَ لَا تَجُوزُ الصلوٰة  
فِي شَعْبٍ مِّنَ الْحَدِيدِ فَإِنَّهُ نَعِسٌ مَمْسُوحٌ

(۱) فروع کافی جلد سوم ص۔ ۳۷ کتاب الصلوٰۃ

باب اللباس الذی یکرہ فیہ الصلوٰۃ الخ

(۲) تہذیب الاحکام جلد دوم ص۔ ۲۲ باب فی

ما یجوز به الصلوٰۃ فیہ من اللباس الخ ملحوظہ

تهران لمیح جدید)

در حل الشرائع باب، ۵ ص ۲۳۸ (العملة التي

من اجلها لا يجوز للرجال ان يختتم

بخاتم)

**ترجمہ:**

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ لوہے کی کوئی پہنی پہن کر

نماز باز نہیں ہوتی۔ کیونکہ نجس اور بڑی چیزوں سے منع کی ہوتی ہے۔

## تہذیب الاحکام:

عن السکوئی عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قَالَ قَالَ  
رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّی اللّٰهُ عَلٰیْہِ وَسَلَّمَ لَا يَصِلُّ الْوَجْلُ  
وَقَبْرُهُ خَاتَمُ مُحَمَّدٍ.

(۱- فروع کافی جلد سوم ص ۳۰۳ کتاب الصلوۃ

باب اللباس الذی یکرہ فی الصلوۃ الخ مطبوعہ

تهران طبع جدید)

(۲- تہذیب الاحکام جلد دوم ص ۲۲۷ باب

فی ما یجوب الصلوۃ فیہ ممن اللباس الخ مطبوعہ

طبع جدید تهران)

(۳- من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۱۴۵

باب فی ما یصلی فیہ و ما لا یصلی فیہ

مطبوعہ تهرات جدید)

## ترجمہ:

سکوئی نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے بیان کیا  
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ہاتھ میں لو ہے کہ انگوٹھی  
بھن کر کوئی آدمی نماز زپڑھے۔

حدیثہ ۱۳:

من لا يكره الفقیره:

قالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَا طَهَرَ اللَّهُ يَدَهُ أَفِيهَا حَلْقَةٌ  
حَدِيدٌ.

(من لا يكره الفقیره جلد اول ص ۱۶۳ باب فی ما  
یصلی فیہ و مالا یصلی الخ مطبوعہ بکھن)  
تهران طبع بدیر طبع قریم ص ۸۲ مطبوعہ بکھن)

توبھما:

حضرت مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ارشاد میں اس بات کو پاک نہیں کرنے کا حجہ میں  
لوہے کی انگوٹھی ہے۔

حدیثہ ۱۴:

من لا يكره الفقیره:

رَدِی عَمَارُ السَّابِطِی عَنْ أَبِی عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
فِي الرَّجُلِ يُصَلِّی وَعَلَيْهِ خَاتُمُ حَدِيدٍ قَالَ لَا  
وَلَا يَتَخَتَّمُ بِهِ لَا تَؤْذِنِ مِنْ لِنَائِ اهْلِ النَّارِ۔

(من لا يكره الفقیره جلد اول ص ۱۶۳ باب فی ما

یصلی فید و مالا یصلی الخ مطبوعہ تهران

طبع بدیر طبع قریم ص ۱۷۳ مطبوعہ بکھن)

عمل الشرافی باب مکہ ص ۲۸۰ / العدد

من اجلها لا یجوز ان یتختصر

بخاتمر

## ترجمہ:

علام سا باطی نے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت کی۔ اپنے دو بے کی انگوٹھی پہنے شخص کے بارے میں نماز کا حکم بیان فرمایا۔ اور کہا اس کی نماز نہ ہوتی۔ اور یہ بھی فرمایا۔ کہ لوہے کی انگوٹھی نہ پہنی جاتے۔ کیونکہ یہ دوزخیوں کا بابس (زیور) ہے۔

## لفظ کریہ:

یہ چند احادیث کا نمونہ ہیں۔ جن میں لوہے کی انگوٹھی کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ائمماً اہل بیت رضی اللہ عنہم کے ارشادات بیان کئے گئے۔  
لوہے کی انگوٹھی سے نماز کا نہ ہونا، اس سے ہاتھ کی پاکیزگی جاتے رہنا اور اس کا دوزخیوں کا زیور ہونا کیا یہ عقوبات کم ہیں؟

یہیں ہست اور حوصلہ کی داد دستے ہیں۔ ہم و ملکان علی، کو انہوں نے ایک نہیں کی کئی رہے کی انگوٹھیاں پہن رکھی ہوتی ہیں۔ بلکہ انگوٹھی تو سمولی زیور ہے۔ ان کے بازوؤں پر اچھے ناسے دزی کھڑے ہوتے ہیں۔ اور کہنیوں تک بازو بھرے ہوئے ہوتے ہیں۔ کیا "مبان علی" کو یہ زیب دیتا ہے۔ کرو ہر قل میں ائمماً اہل بیت کی مخالفت کریں؟ باس سیاہ انہوں نے من فرمایا۔ ان بوگوں نے اسے زیب حن کیا۔ ماتم پڑ دعیدی سنا میں۔ انہوں نے اسے سینے سے لگایا۔ دادھی بڑھانے کا کہانہ انہوں نے میدان صاف کر دیا۔ مرچیں کٹانے کو کہا تو انہوں نے سر پر کانٹے بدلے۔ لوہے کی انگوٹھی کو جنمی زیور کہا۔ — انہوں نے اپنی رینت بنایا۔ حاشا و کلایہ سب امر ان کی محبت کی علامت نہیں۔ بلکہ ان سے بعنق وعداوت کا منظہر ہیں۔ ائمماً اہل بیت ہیں علال ہیں۔ ان کے نزدیک حرام طہرے۔ اور یہے حرام کہیں وہ ان کی من پسند ہو۔

یہ تربیتی کھوں گا۔ اللہ تعالیٰ انہیں سمجھ عطا فرمائے۔ اور یہ لوگ حضرات امّر اہل بیت کی مخالفت ترک کر کے پچے پچے ان کے غلام بن جائیں۔ اپنی دنیا اور آخرت بر باد ہونے سے بچائیں۔

### امین ڈرامین



شیعہ حضرات کا یہ خیال ہے۔ کہ اگر ما تم کریا جائے۔ تو یہ آنی بڑی عبادت ہے۔ کہ اس کے ہوتے ہوئے نماز کی کوئی ضرورت نہیں رہتی۔ یہی وجہ ہے۔ کہ جو لوگ شیعوں کے قرب و جوار میں رہتے ہیں۔ وہ بخوبی اس امر سے آگاہ ہیں۔ کہ جب کسی جگہ مجلس ما تم پا ہے۔ اور وہ اتنا طول پڑے۔ کہ کسی نماز کا وقت شروع ہو کر افتتاح کو ہیچ جائے تو ان عاضرین میں سے کوئی بھی مجلس کو چھوڑ کر نماز پڑھنے نہ آئے گا۔ عوام تو عوام ان کے علماء فدا کریں بھی نماز نہیں پڑھتے۔ اسی طرح اتنی مجلسیں اور تصریح وغیرہ کے جلوس میں کبھی کسی شیعہ کو نماز پڑھتے نہیں دیکھا گیا۔ بنابرایں دین کے اہم ستون سے تنافل برستنے پر اور تارک نماز کے لیے حضرات امدادیں بیت نے جراح احادیث روایت کی ہیں۔ میں نے مناسب سمجھا۔ کہ انہیں ذکر کر دوں۔ شاید کسی شیعہ کو عبرت اور نصیحت حاصل ہو جائے۔

(وَاللَّهُ يَلْدِي مِنْ يَشَاءُ إِلَى الصِّرَاطِ مُسْتَقِيمٍ)

حدیث علی:  
جامع الاخبار:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصَلَّةُ  
عِمَادِ الْدِينِ ثُمَّ مَنْ قَدْ كَمَلَوْ تَكَلَّهُ مُتَبَعِّدًا فَقَدْ

هَذَا مَدِينَتُهُ ..... وَنَالَ لَا تُضِيغُ اصْلُوْتَكُمْ  
 فَإِنَّ مَنْ ضَيَّعَ اصْلُوْتَهُ حَسِّنَهُ اللَّهُ مَعَ قَارُونَ وَقَرْيَوْنَ  
 وَهَا مَانَ لَعْنَهُمُ الْأَللَّهُ وَأَخْرَى أَمْرُ وَكَانَ حَتَّاً عَلَى اللَّهِ  
 أَنْ يُدْخِلَ خَلَمَ النَّارَ مَعَ الْمُنَّا فِي قَيْنَانَ فَالْوَلِيدِ مَنْ لَمْ يُحِفِظْ عَلَى  
 اصْلُوْتَهُ -

(جامع الاخبار ۸۳ / الفصل الرابع)

والثلاثون في تارک الصلوة مطبوع

(نجف اشرف طبع جدید)

## ترجمہ:

حضور پور کائنات ملی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ نماز دین کا سtron  
 ہے۔ جس نے جان بوجھ کر نماز چھڑی۔ اس نے دی دی کی عمارت  
 کو گرا لیا..... اور یہ بھی فرمایا۔ اپنی نمازوں کو خالی مبت کرو۔  
 جس نے اپنی نماز خالی کی۔ یقیناً اشتری تعالیٰ اس کا حشر قارون، فرعون  
 اور بامان کے ساتھ کرے گا۔ ان سب پر ائمہ کی لعنت ہے۔ اور انہیں اللہ  
 رُسوا در کرے۔ اور ائمہ تعالیٰ بے نماز کو ضرور دوزخ کی آگ میں منافقین  
 کے ساتھ داخل کرے گا۔ اور بر بادی اس شخص کے لیے جو اپنی نماز کی  
 حفاظت نہیں کرتا۔

## حدیثہ ۲:

جامع الاخبار:

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ  
 لَا يَرْجُ أَثْوَارَهَا وَلَا يَخَافُ عِقَابَهَا وَلَا يَأْبَى إِلَى أَنْ

يَمُوتَ يَمُرُّ دِيَّاً أَوْ نَصْرَانِيَاً فَمُجُوبٍ شَيْئًا۔

(جامع الاخبار ص ۱۱ مطبوعہ نجف اشرف)

(طبع جدید)

**ترجمہ:**

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے نماز کو اس طرح چھوڑا کرد  
اس کے ثواب کی ایم درکھتا ہو۔ اور نماز کے ترک پر سزا کا خوف رکھتا  
ہو۔ تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے) مجھے اس کے یہودی، عیسائی یا محسوسی بن  
کر منے کی کوئی پرواہ نہیں ہوگی۔

حدیث ع ۳:

جامع الاخبار:

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ أَعْنَى حَلَّى  
تَارِكَ الصَّلَاةِ بِلْفَمْدَةٍ أَوْ حِسْنَةٍ فَكَا تَمَّا قَتَلَ  
سَبْعِينَ نَيْتَيَا أَوْ لُلْهُرُ آدَمُ وَآخْرُ هُرُمَحَمَّدَ۔

(جامع الاخبار ص ۸۲ مطبوعہ نجف)

اشراف طبع جدید

**ترجمہ:**

نبی کریم علیہ التحیۃ والتسییم نے فرمایا۔ جس نے بے نماز کی ایک لمحہ یا کوئی  
معمولی کپڑا دے کر مدد کی۔ تو گوگرا۔ اس نے ست پیغمبروں کو قتل کر دیا تین  
یہی پہلے حضرت آدم علیہ السلام اور آخری حضرت محمد رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

حدیثہ م۳۴:

بامع الاخبار:

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ أَيَّامٌ فَإِذَا ماتَ لَا يُفْسَدُ فَلَا يُكْفَنُ وَلَا يُدْفَنُ فِي قُبُوْرِ الْمُسْلِمِيْمُ -

(جامع الاخبار ص ۸۲ مطبوع نجف)

(اشرت طبع جدید)

ترجمہ:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے تین دن نماز چھوڑے رکھی۔ وہ جب مرے۔ تو اسے زعنل دیا جائے۔ زکفنا یا جائے اور نہ ہی مسلمانوں کی قبروں میں اسے دنایا جائے۔

حدیثہ ۵:

بامع الاخبار:

قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ الْحَكْلُبُ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَنِي كَلْبًا وَلَمْ يَخْلُقْنِي خَيْرًا فَيَسْرُلُ الْخَيْرَ بِالْحَمْدِ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَنِي خَيْرًا وَلَمْ يَأْفُمْ يَخْلُقَنِي كَافِرًا وَيَعْمَلُ الْكَافِرَ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَنِي كَافِرًا وَلَمْ يَجْعَلْنِي مِنَ الْفَقَادِ الْمُنَاقِقُ يَقُولُ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَنِي مُمَا فَقَاءَ لَمْ يَخْلُقَنِي مَا دِرَكَ الصَّلَاةَ

(جامع الاخبار ص ۸۲ مطبوع نجف)

(اشرت طبع جدید)

ترجمہ:

حضرت مسیح علیہ السلام نے فرمایا۔ کتابت کا اثر ہے سب خوبیوں والا جس نے  
مجھے کتاب بنایا۔ اور خنزیر بنایا۔ خنزیر کتابت ہے۔ خوبیاں آس  
اللہ کو جس نے مجھے خنزیر بنایا۔ اور کافر بنایا۔ اور کافر کتابت ہے۔ تعریفِ اللہ  
کی جس نے مجھے کافر بنایا۔ اور مجھے منافق بنایا۔ منافق کتابت ہے۔ تمام صفتیں  
اللہ کی جس نے مجھے منافق بنایا۔ اور مجھے منافق بنایا۔

حدیث خبر ۴:

انوار العارفیہ:

قَدْ وَرَدَ فِي الْأَخْبَارِ أَنَّ هُنَّ يَسْمَرُونَ فِي وَجْهِ تَارِكِ  
الصَّلْوَةِ فَكَانُوا مَدْمُونِيَّةَ الْبَيْتِ الْمُقْمُدِ سَبْعَ  
مَرَّاتٍ وَكَانُوا قَتَلَ الْأَلْفَ مَلَكٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ  
الْمُقْرَرِ بَيْنَ وَالْأَئْمَاءِ الْمُرْسَلِينَ وَلَا إِيمَانَ لِمَنْ  
لَا مَلْفُوذَةَ لَهُ وَلَا حِظْنِيَّةَ لِلْإِسْلَامِ لِمَنْ لَا مَلْفُوذَةَ لَهُ  
فَمَنْ أَخْرَقَ سَبْعِينَ مُضْحِفًا أَوْ قَتَلَ سَبْعِينَ نَبِيًّا  
وَذَنْبِيَّ مَعْ أُمِّهِ سَبْعِينَ مَرَّةً وَفَتَحَصَّ سَبْعِينَ  
بَكْرًا بِطَرِيقِ النَّا فَلَمَّا أَقْرَبَ إِلَى رَحْمَةِ اللَّهِ مِنْ  
ثَارِكِ الصَّلْوَةِ مُتَحَمِّدًا وَمَنْ أَعْنَى ثَارِكِ الصَّلْوَةِ  
بِلُقْبِهِ أَوْ كِسْوَةِ فَكَانُوا قَتَلَ نَبِيًّا وَمَنْ أَخْرَ  
الصَّلْوَةَ عَنْ وَقْتِهَا أَوْ تَرَكَهَا حُبِسَ عَلَى الصِّرَاطِ  
ثَمَانِينَ حَقْبَانِ حَقْبَ تَلْثِمَانِ وَسِئُونَ يَوْمًا  
كُلَّ يَوْمٍ كَعْتُرِ الدُّنْيَا فَمَنْ أَقَامَهَا أَقَامَ الدِّينَ

وَمَنْ تَرَكَهَا هَذَا فَقَدْ هَدَمَ الْتِبْيَانَ۔

(۱- انوار نعمانیہ جلد ۶ ص ۹۰۳ تخلص فی احوال المعرفیا و المعرفیا فی قبر زیر اراد

(۲- انوار نعمانیہ م ۲۲۲ ہمدردی تاریک الصلة

**نوط:**

یہ سے پاک نعمانیہ پر صفات درج نہیں۔ میں نے جو خود صفات لگائے  
ہیں۔ یہ نمبر اس کے مطابق ہے۔

**ترجمہ:**

حدیث پاک میں وارد ہوا۔ جو شخص بے نماز کو دیکھ کر منس دیا۔ گرا اس  
نے بیت المھور سات مرتبہ گرایا۔ اور گویا اس نے ایک ہزار  
مقرب فرشتوں کو قتل کیا۔ اتنے ہی انبیا رسولین کو شہید کیا بے نماز  
کا ایمان نہیں بے نماز کا دین میں کوئی حصہ نہیں جس نے ستر قرآن  
پاک کے نسخے جلائے۔ یا ستر انبیا میں کرام کو شہید کیا۔ اور بطریقہ زنا  
ستر کنوواری عورتوں کو قتل کیا۔ اپنی سگی ماں سے ستر مرتبہ زنا کیا۔ تو  
آتنا بڑا مجرم اللہ کی رحمت کے زیادہ قریب ہے۔ اور بے نماز اس  
سے بھی بہت دور جس نے بے نماز کی ایک لقریباً کچھ کے  
ذریعہ مدد کی۔ اس نے گریانبی کو قتل کر دیا۔ جس نے نمازوں سے  
موخر کر کے پڑھی۔ اور نماز چھوڑ دی۔ پل صراط پر اس کو اتنی جگہ قید  
رکھا جائے گا۔ ہر حقیقتہ میں سوساٹھوں کے برابر اور ایک دن پری  
دنیا کی عکس برابر ہو گا۔ تو جس نے نماز قائم رکھی۔ اس نے دین قائم  
کیا۔ اور جس نے یہ نمازوں پڑھی۔ اس نے دین کو گردادیا۔

**نوط:**

انوار نعمانیہ میں ان اخبار کے ذکر کرنے کے بعد اس کے مصنف،

نعمت اللہ جزاً ری نے یہ قید لکھا ہی۔ کہ مذکورہ افعال کو علاں سمجھ کر کوئی کرنے سے بیکن یاد رہے۔ کہ شیعہ مسلم میں کسی امر پاہنچی کا ثبوت اس وقت نہیں ہوتا۔ جب تک اس کی تصدیق پا سطہ امام نہ ہو جائے۔ اور اگر تصدیق امام نہ ہو۔ تو وہ مردود ہے۔ آپ نے جامع الانجیل کی روایات کو بھی پڑھا۔ ان میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان افعال کے بارے میں حلت کی کوئی قید نہیں فرمائی۔ اس لیے مسلم شیعہ کے مطابق نعمت اللہ جزاً ری کی ان افعال کے بارے میں حلت کی قید، ”لکانا، خود اپنی طرف سے ہے۔ جو بے معنی اور لغو ہے۔“

## مذکورہ روایات سے مندرجہ ذیل امور ثابت ہوئے

- ۱۔ تارک نماز اپنے دین (کی عمارت) کو گرانے والا ہے۔
- ۲۔ بے نماز کا حشر فرعون، فارون اور بیان کے ساتھ ہو گا۔
- ۳۔ تارک نماز کو اللہ درب العزت منافقین کے ساتھ دوزخ میں داخل کرے گا۔
- ۴۔ تارک نماز کا یہودی، عیسائی اور مجرمی ہو کر مرتباً حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر گراں نہیں اور نہ ہی آپ کو اس کی کوئی پرواہ ہے۔
- ۵۔ بے نماز کی ایک لعمہ یا معمولی پکڑتے سے مدد کرنا اتنا بڑا جرم ہے۔ جیسا کہ کسی نے سترا نبیاء کو قتل کیا۔ جن میں پہلے حضرت آدم اور آخری رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہوں۔
- ۶۔ متواترہ تین دن نماز نہ پڑھنے والے کو عضل دیا جائے۔ نہ کفن پہنایا جائے۔

اور نہ ہی اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے۔ اور مسلمانوں کے قبرستان میں اس کو ہرگز دفن نہ کیا جائے۔

۷۔ بے نماز، کتے، خنزیر، کافر اور منافق سے بھی بذریعہ۔

۸۔ بے نماز کو دیکھ کر توبہ کرنے والا آتنا بڑا مجرم ہے۔ لگریا اس نے شتر مرتبہ بیت المعمور کو گرا یا۔ متر مقرب فرشتوں کو قتل کیا۔ اور سترا نبیانے کرام کو شہید کیا۔

۹۔ نماز چھپڑنا آتنا بڑا مجرم ہے۔ کہ شتر قرآن جلانے والا، شتر غیرہیں کا قاتل، شتر کنواریوں کو زنا سے قتل کرنے والا اور شتر دفعہ اپنی سگی ماں سے زنا کرنے والا تو اللہ کی رحمت کا مستحق ہو سکتے ہے۔ لیکن بے نماز کو رحمت ملنے کی کوئی امید نہیں۔

۱۰۔ بے نماز کو پل صراط پر اپنی حصے کھڑا رکھا جائے گا۔ جن میں سے ہر ایک حصہ تین سو سال ٹھوڈن کا ہو گا۔ اور ایک دن آتنا طویل ہو گا۔ جتنی اس دنیا کی عمر ہے۔

## لمحہ کریمہ :

شیعو حضرات کا یہ دعا ہے۔ کہ ہمارے یہے کوئی قول کوئی روایت اور کوئی حدیث اس وقت تک قابل اغفار نہیں۔ جب تک اسے انہاں بیت میں سے کوئی امام روایت نہ کرے۔ یا خود سرکار دو عالم مصلی اللہ علیہ وسلم فرمائیں۔ میں نے دس عدد احادیث وہ بیان کی ہیں۔ جو ان کی کتب سے مأخذ ہیں۔ ان روایات کا ان کی کتب میں لگاتار موجود ہونا ان کے مقبول ہونے کی دلیل ہے۔ ان روایات میں تاریک نماز کے بارے میں جو کچھ بیان ہوا۔ اُس سے زمین و آسمان کا نپ جائیں

اور انسان کے رو نگھٹے کھڑے ہو جائیں۔ لیکن اس کے باوجود مجھے سمجھنہیں آتی کہ  
شید و رُگ بے نماز کیوں ہوتے ہیں۔ انہیں نماز پڑھنی کیوں نصیب نہیں۔

## فصل ششم

تعزیہ کی تاریخ ایجاد، اس کی شرعی حیثیت اور گھوڑا  
نکالنے کی حقیقت اور ان کے حکام

کیونکہ تعزیہ ایک برعکت ہے۔ یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ اقدس میں  
اور دور صاحبِ کرام میں اس کی مثل نہیں ملتی۔ لہذا اس کے شروع کرنے کا کوئی قوت  
یا تاریخ ہونا ضروری ہے۔ ہم اس بارے میں اگر کسی اپنی راہیں سنت و جماعت  
کتاب کا حوالہ دیں۔ یا کسی چشم دیدگواہ کی کوہاہی پیش کریں۔ تو وہ شیعہ حضرات  
کے لیے قابل قبول نہ ہوگی۔ اس لیے میں مناسب سمجھتا ہوں۔ کہ ان کے ہی  
کسی عالم کی کوئی تحریر پیش کروں۔ لہذا ایجاد تعزیہ کے بارے میں خود شیعوں کے  
ایک عالم غلام احمد کا گوروی کامضمون من و عن نقل کرتا ہوں۔ جس کرمانہا م المعرفت  
حیدر آباد میں اس کے مدیر شمست علی نے بابت ۱۴ محرم ۱۳۸۹ھ میں شائع  
کیا۔ ملا خطہ ہو۔

## مضمون:

لفظ تعزیر و تعزیرت سے نکلا ہے۔ جس کے معنی اتم پر سی یا امر نے والے پر انہمار نجی و غنم کے ہوتے ہیں۔ تعزیر داری کے بارے میں ابھی تک پوری تحقیق و تدقیق کے ساتھ نہیں کہا جاسکتا کہ اس کی ابتداء کہاں سے ہوئی۔ ابتداء کے آغاز کے بارے میں ایک روایت ضرور مشہور ہے۔ کہ سب سے پہلا تعزیر صاحب قرآن امیر تمور نے رکھا تھا۔ اور اس کی وجہ پر بتائی جاتی ہے۔ کہ تمور کو حضرت امام حسینؑ سے بے حد عقیدت تھی۔ اور وہ ہر سال کربلا معلیٰ روضہ اطہر کی زیارت کو جاتا تھا۔

ایک سال جنگ وجدال میں وہ اس قدر مصروف رہا۔ کہ وہ زیارت نہ کر سکا۔ چنانچہ اس نے روضہ اقدس کی شبیہہ منگو اکارس کو تعزیر کی صورت میں بنایا۔ اور اس کی زیارت تسلیم حاصل کر لی۔ بہر حال جہاں تک عزاداری کا تعلق ہے۔ اس کی ابتداء ایران میں عہد صفوی (دویں صدی ہجری) سے ہوئی۔ اس کے بعد ہندوستان میں جنگ غذان تغلقی کا زوال شروع ہوا۔ اور سلطنت کا شیرازہ منتشر ہوا۔ تو جنوبی ہندوستان میں ایک حسن گنگو نامی نے ہمنی سلطنت کی بنیاد رکھی۔ حسن گنگو چونکہ ایران کے ہمنی نامدان شیعہ سے تعلق رکھتا تھا۔ اس یہے اس کی سلطنت ہمنی کہلاتی۔ اس سلطنت کے سلاطین میں شیعہ اور سنی دونوں عقائد کے بادشاہ گزرے ہیں۔ اور امر ائمہ دربار میں بھی ملکی مصاہبین اور روزگار اشامل رہے۔ اس یہے شمالی ہند میں تعزیر داری رائج ہونے سے پہلے تعزیر داری کا آغاز ان سے ہوا۔ جب چود ہویں صدی کے آخر میں سلطنت ہمنی کو زوال ہوا۔ اور وہ پائیج چھوٹی چھوٹی سلطنتوں میں تقسیم ہو گئی۔ ان میں عادل شاہی نظام اور بریہ شاہی ریاستوں میں اکثر شیعہ عقائد کے لوگ گزرے ہیں۔ بالخصوص عادل شاہی سلطنت میں یوسف عادل شاہی، اور

تعلیٰ تطب شاہ نے تعزیٰ پاری کو باقاعدہ طور پر روانچ دیا۔ اور ان ریاستوں میں باقاعدگی کے ساتھ دس روپ تک یعنی یکم محرم سے دس محرم تک عزاداری ہوتی رہی۔ اور تعزیٰ رکھے جاتے تھے۔

### لوفن کریہ:

تعزیٰ کے بعد عت ہونے میں کوئی اہم دشک نہ رہا۔ کیونکہ مضمون بالآخر میں زاد کی نسبت کسی پیغمبر کی طرف کی گئی اور نہ ہی پیغمبر آخر از ماں حضور سرور کانٹا صلی اللہ علیہ وسلم کے قول و فعل و سکوت سے اس کا سنت ہونا غر کور ہوا۔ اور نہ ہی اہل بیت کے ائمہ میں کسی امام کی طرف اس کے شروع کرنے کو مسوب کیا گی۔ بلکہ نوی صدی کے ایک شیعہ بادشاہ تیمور لنگ نے اس کی ابتداء کی۔ کوئی تعزیٰ کی خشت اول کا معاملہ تیمور لنگ ہے۔

### ام لو انگا مانہ

تیمور لنگ کی ابتداء کے بعد وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ضمیر لوگوں نے تعزیٰ کی بہت سی اقسام وضع کر دیں۔ جن کی فہرست بعد تعریف ہم عنقریب بیان کریں گے۔

لیکن ان اقسام کے ذکر کرنے سے قبل ایک تعجب انگیزیات پیش کرنا چاہتا ہوں۔ وہ یہ کہ اگر تعزیٰ کوئی دینی یا شرعی رکن تھا۔ تو امام عالی مقام امامین رضی اللہ عنہم کی شہادت کے بعد آپ کی اولاد میں سے آٹھ عدد امام گزرنے ان حضرات پر بھی اس رکن کی اشاعت اور اس کے فائدہ و برکات کی تبلیغ نہایت

ضروری تھی۔ کیونکہ ان ائمہ حضرات کا شرعی اور تسبیٰ تعلق جس قدر امام عالی مقام سے تھا۔ اتنا موجودہ شیعوں کو کہاں نصیب ہو سکتا ہے۔ اس لیے وہ اس کی اشاعت اور اس پر عمل کرنے کے زیادہ حق دار تھے۔ جب ان میں سے کسی ایک نے بھی اسے شرعی رکن نہیں کیا۔ بلکہ ان حضرات کو اس کا تصور تک بھی نہ تھا۔ جس کی وجہ سے زان کے عمل سے تجزیہ ثابت اور زان کے کسی ارشاد سے اس کی طرف اشارہ ملتا ہے تو اب بنادلی محبان اہل بیت جو اپنے آپ کو نہ ہب اما میرہ کی طرف مسروب کرتے ہیں۔ اور ان کا بہت بڑا دعویٰ ہے۔ کہ ہمارے نہ ہب میں کوئی ایک بات یا اس لیے ایسا نہیں۔ جس کا اصل حضرات ائمہ اہل بیت سے ثابت نہ ہو تو میں اسی تجزیہ کے بارے میں ان سب کو چیلنج کرتا ہوں۔ کہ حضرات ائمہ اہل بیت رضی اللہ عنہم میں سے کسی ایک کا قول یا فعل مرد جسے تجزیہ کے جواز میں دکھادیں۔ تو منہ ما نگان گانعام پائیں ورنہ میرا صرف ایک ہی مطابق ہے۔ کہ من گھرست نہ ہب کو چھوڑ کر صحیح مستند اور ائمہ اہل بیت کا نہ مسوب اپنالو۔

## فاعتابر وایا اولی الابصار

## اقام تعریفیہ اور ان کی تعریف

اوپر جو کچھ غلام احمد کا کور دی کا مضمون ذکر ہوا۔ اس میں تعزیہ کی ابتداء اور ایجاد کا تذکرہ تھا۔ اب میں اس کی اقسام اور ہر یک قسم کی تعریف عرض کرتا ہوں۔ کتب شیعہ اور عمولاتِ اہل تشیع سے اس کی آٹھ اقسام میں جن کے ذریعہ ایک شیعہ بنائیں گے بلکہ یاد تازہ کی جاتی ہے۔

(۱) تعزیہ (۲) ضریح (۳) ہندی (۴) ذوالجناح (۵) تابوت (۶) برائق (۷) تخت (۸) علم۔ ان کی تعریف اہنامہ المعرفت سے پیش خدمت ہے۔

### ۱ تعزیہ :

تعزیہ دراصل بخوبی کی لکھیں اور زنجین کاغذ کی مرد سے حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پرے روپے کی شکل میں بنایا جاتا ہے۔ اس میں بالکل دیے ہی گنبد اور مینار ہوتے ہیں۔ جیسا کہ روپ نہ اقدس میں ہیں۔

اور اس کے اندر کانفذ کی دو قبریں ہوتی ہیں۔ الخ

### ۲ ضریح :

دراصل روپ نہ اقدس کے اس حصہ کی شکل کو کہتے ہیں جس پر دو قبریں بنیں

رمتی ہیں۔ ضریح اور تعزیہ میں صرف اتنا فرق ہے۔ کہ ضریح روشنکے اور حصہ کی شکل کہتے ہیں۔ اور تعزیہ پورے حصے کو ضریح میں گنبد اور مینار گونا ہیں ہوتے مگر اسے بھی تعزیہ کی طرح رکھا جاتا ہے۔

### (۳) مہندی :

اس کی شکل بالکل کشتی نما ہوتی ہے۔ اور یہ ساتویں محرم کو جلوس کی شکل میں نکالی جاتی ہے۔ اور یہ حضرت قاسم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یادگار کے طور پر نانی جاتی ہے۔

### (۴) ذوالجناح :

اس گھوڑے کی شکل کو کہتے ہیں جس پر بیٹھ کر حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ یزیدیوں سے لڑے تھے۔ اس میں ایک گھوڑے کو باقاعدہ طور پر فوجی گھوڑے کی شکل میں مختلف اسلوں سے مسلح کیا جاتا ہے۔ اور اس میں گھوڑے کی لگام زردہ بھتر سب چیزوں ہوتی ہیں۔ اور اس کی جھول میں سرخ زنگ کے دھبے ہوتے ہیں۔ جو اس گھوڑے کی یاد تازہ کرتے ہیں۔ جو حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کے بعد میدان کر بلائیں تہنا و اپس ہوا تھا۔ عقیدت منداں کو بوسہ دیتے ہیں۔ اور باقاعدہ آشکوں سے لگا کر حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ سے اپنی عقیدت کا اظہار کرتے ہیں۔ اور منیں مانتے ہیں۔

### (۵) تابوت :

اس پالنے کی تصور کو کہتے ہیں جس میں حضرت علی لیستے تھے۔ حضرت اصغر

ام حسین کے شیر خوار بیٹھے تھے۔ جو میدان کر بلایں اشقياء کے تیروں سے شہید ہو گئے اس بھولے میں بھی سرخ رنگ کے دھمے ہوتے ہیں۔ اور اس کے ساتھ بھی ماقم کرتے ہوئے لوگ جلوس کی شکل میں نکلتے ہیں۔ اور اس واقعہ پر گریہ کرتے ہیں۔

## ۵ علم:

حضرت عباس میلہ الاسلام کی یاد میں نکالا جاتا ہے۔ جو حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کی فون کے جزء تھے۔ اور اس واقعہ پر لگتے ہیں۔

## ۶ برآق:

اس کی شکل بھی گھوڑے کی مانند ہوتی ہے۔ اور اس یہ گھوڑے کے وحاظ میں ایک انسانی چہرہ لگادیا جاتا ہے۔ اور اس کے دو بڑے ہاتھے ہیں۔ اور یہ شاندار اس کی یاد دلاتی ہے۔ کو حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ شہادت کے بعد اس گھوڑے پر بیٹھ کر جنت میں اتش ریف لے گئے تھے۔

## ۷ تخت:

عموماً سنی حضرات (یعنی جاہل نامہ دستی) نکالتے ہیں۔ اور تخت شہروں کی بجائے قصبات کے لوگ اپنے یہاں رکھتے ہیں۔ اور یہ بھی ساتویں محرم کو حضرت قاسم کی شادی کی یاد کوتازہ کرتا ہے۔ تعزیز داری ہندوستان میں ہی باقاعدہ طور پر منائی جاتی ہے۔ اور تقریب کی شکل میں منائی جاتی ہے۔ اور اس میں ہندوستان کے مختلف شہروں اور صوبوں میں علیحدہ علیحدہ دستور ہیں۔ انہیں آہنی بلفظہ۔  
 (شیعی ماہنامہ المعرفت حیدر آباد بابت محرم ۱۳۸۹ھ مدیر شہرت ملی)

اور اس کی مزید وضاحت ایک شیعہ مؤلف نے اپنی کتاب "مجاہدِ عظیم" میں یوں تحریر کی ہے۔

"تعزیتے جس طرح ہندوستان میں ہوتے ہیں۔ کہیں بھی نہیں ہوتے۔ یہاں تک کہ ایران جوشیوں کا غاص گھر ہے۔ وہاں بھی اس کارواج نہیں ہندوستان کے طول و عرض میں ہر جگہ تعزیتے بنائے جاتے ہیں۔ اور شیعوں پر ہی منحصر نہیں بلکہ سنتی (رچہلار) اور ہندو بھی اس رسم میں شریک ہیں۔ آخر اس کی ابتداء کب ہوئی۔ کس نے کی۔ اور کیوں کی۔ افسوس کراس کے جواب میں تاریخ فاموش ہے۔"

(مجاہدِ عظیم ص ۳۲۲)

## لمحہ نکریہ:

تعزیت کی جو آنکھ اقسام آپنے ان کی کتبے تفصیل و تعریف پڑھیں۔ یہ سب کچھ ان کی خود ساختہ باتیں ہیں۔ جن کا تعلق دقرآن حکیم سے، نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات سے اور نہ ہی امراہل بیت کے فرمودات سے ہے۔ بلکہ شرعی پدغات ہیں۔ جو ان کی اپنی تحریروں سے ثابت ہے۔

ان تعزیزوں کا دوسرا اپنلوگ جن چیزوں کی یہ شبیہہ بنائی گئی ہیں۔ کیا وہ اصل اشیاء کسی صحیح و مستند تاریخ میں موجود ہیں۔ میں اس بارے میں کہتا ہوں۔ کہ ان کی کوئی صحیح تاریخ نہیں ملتی۔ امام حسین رضی اشاعر عنزة کا گھوڑا جس کی "ذوالجناح" کی شکل میں نقای کی گئی۔ بالکل من گھرت بات ہے۔ میں اس فصل کے آخر میں اس کے بارے میں چند کارائد حوار جات پیش کر دیں گا۔ کمیدان کر بلایں آپ زیدیوں سے رُٹتے وقت اوقتنی پر سوار تھے۔

اسی طرح امام قاسم رضی اشاعر عنزة کی شادی کی یادگار ہندوی، نکالی جاتی ہے،

اپ گزشتہ اور اقی میں "منہی الامال" کے خواستے پڑھ لے چکے ہیں۔ کریہ واقعہ من گھڑت ہے، اور جھوٹ کا پلندہ ہے۔ اس واقعہ کا بھی کسی صحیح تاریخ میں کوئی ذکر نہیں۔ اور نہ ہی عقل علمی اسے تسلیم کرتی ہے۔ جب شہزادگانِ اہل بیت اور کربلا کے صافروں کو پانی کی ایک بوندھی یزیدیوں نے دینا گوارہ نہ کی۔ تو ایسے میں کسی کے ہاتھوں پر مہنڈی لگانا کیونکہ ملکن ہے۔ جو پانی مہنڈی بھگنے میں استعمال ہتنا۔ وہ کسی پایا سے کے کام آسکتا تھا۔ اور یہ سمجھنا کہ شہزادگانِ اہل بیت نے دوسروں کی پیاس کی پرواہ نہ کرتے ہوئے اپنی تقریب کو "پرو قار" بنانے کی کوشش کی۔ ایک بہت بڑا اذام ہے۔ جس سے یہ حضرات بری ڈیں۔

پھر اس مہنڈی لگانے کا موقعہ ہی کیا تھا۔ ایک طرف موت کے ساتھ پھیلے جا رہے تھے۔ سبھی موت کی تیاریوں میں معروف تھے۔ اور دوسری طرف ایک شہزادہ ان تمام واقعات و حالات سے بے خبر خوشی میں مہنڈی لگوارہ ہے۔ اس پر مزید یہ کہ مہنڈی لگانا ایک زینت ہے۔ جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بلا عندر مردوں کو اجازت نہیں دی۔ تو خانوادہ رسول میں ایسی رسم جس کا شریعت میں کوئی وجود نہ ہو۔ کاپایا جانا خود ایک ناقابل فہم بات ہے۔

اسی یہے ہم تو کہتے ہیں۔ کہ جس شخص کے دل میں اہل بیت کی محبت اور غصیدت ہو گی۔ وہ اس فعل کو ان کی طرف نسبت کرنے کو "توہینِ اہل بیت"، "تصور کرے گا" یعنی شیعہ حضرات کو دیکھئے۔ کران کی خود ساختہ "کاغذی شبیہات"، کو اس تقریر بڑھا چڑھا کر بیان کرتے ہیں۔ کہ انہیں دو شعائر اللہ کے ہم پرستک کہنے سے گریزیں کرتے۔ انہی کے ایک مولوی "بشبیعی" نے اپنے سالِ تعریفِ حسین، کے ۵۲ پر لکھا ہے۔ کہ "قرآن عجی کاغذ اور تعزیز عجی کاغذ" اور ان کی تعلیم و تحریم کیجاں ہے: "معاذ اللہ اسے کہتے ہیں چوری اور پھر سینہ زوری۔ (فاعتبروا یا اولی الامصار)

## تعزیریہ بنانے کی شرعی حیثیت

تعزیریہ کی تعریف میں آپ پڑھ کے ہیں۔ کہ یہ بخوبی کی کچھیوں اور نیچن کاغذ کی  
کی مدد سے امام حسین رضی اللہ عنہ کے روضہ کی پوری شکل ہوتی ہے اخ اس کی شرعی کوئی  
اصل نہیں۔ بلکہ ایک بدععت صریح ہے۔ جسے نادانی سے بعض لوگ شماراً اللہ میں شمار کرنے  
لگے ہیں۔

بعض صریح ہونے کی وجہ سے فعل حرام ہے۔ یہی وجہ ہے۔ کہ شیعہ  
حضرات کے صحیح علماء جو اس کی حقیقت سے آشنا ہیں۔ وہ بھی اسے حرام سمجھتے  
ہیں۔ لیکن اکثر ذاکرین و علماء اس کی مخالفت سے ڈرتے ہیں۔ اور انہیں خطرہ ہوتا  
ہے۔ کہ ہمیں ان پر قوم شیعہ کی طرف سے کوئی عتاب نہ آجائے۔ کیونکہ یہ بدععت  
اس قدر عام ہو چکی ہے۔ کہ اب اس کی مخالفت کرنے سے اپنی پٹائی کا خطرہ ہے۔  
اسی وجہ سے ایسے علماء عوام کے سامنے اعلانِ حق کرنے سے گھبراتے ہیں لیکن بعض  
وہ بھی ہیں۔ جنہوں نے جملت سے کام لیا۔ اور علی الاعلان اس کی مخالفت کرتے  
ہوئے۔ "امر بالمعروف و نهى عن المنكر۔ پر عمل کیا۔ جیسا کہ بھی قریب زمان میں مولوی  
الفت حسین، (جز کذمر دار شیعہ مربوی تھا) نے ایک کتاب بنایا ت名叫 "تفصیل المسائل"  
لکھی ہے۔

اس کتاب کے مقامات مختلف پر مذکور جذیل صریح الفاظ موجود ہیں۔

۱۔ ”تعزیہ وغیرہ ہرگز مذہب اور درست نہیں۔ بلکہ مذہب رسوائیگ ہے“

(ص ۱۶۰)

۲۔ مرثیہ خوانی پر اجرت یعنی درست نہیں۔ ص ۱۵

۳۔ شادی قاسم بے اہل واقعہ ہے۔ ص ۱۱

اوہ اسی طرح شیعہ حضرات کی ایک مشہور کتاب ”اصلاح الرسم بکلام المعموم“ میں  
بھی اتنی گوئی کا یوں انہصار کیا گیا ہے۔

۱۔ تعزیہ کے سامنے شیرینی رکھنا حرام ہے۔

۲۔ طوق اور زنجیر پہنانا حرام ہے۔

۳۔ علم اور تعزیہ کے سامنے زیارت پڑھنا حرام ہے۔ ص ۲۹۲

اسی طرح پنجاب کے شیعوں کے ایک مشہور و معروف شیعہ مولیٰ ”محمد بن ڈھکو“  
نے ایک رسالہ نام ”اصلاح المجالس والمحافل“ لکھا جس میں اس نے مروجہ ماتم اور تعزیہ  
وغیرہ کی یوں تردید کی۔

عشرت کنیم و تعزیپاٹش مے نہیں نام  
حاشا کر رسم و راہ محبت چیزیں بود

لیکن رونے کا مقام یہ ہے۔ کہ جہاں منبر رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور ہرینی شیعہ پر  
جانے والے بعض نالائقوں کی یہ حالت ہو کر وہ میں ایام محرم الحرام میں بجاے واظط  
یا ذاکر ہیں معلوم ہونے کے اپنی وضع قلعہ نشکل و صورت اور ڈیل و ڈول سے کسی  
تھیسٹر کے ایکٹر معلوم ہوتے ہیں۔ وہاں اگر سامعین کی یہ حالت نہیں ہوگی تو اور  
کیا ہوگی

(ص ۱۲۰)

## الصل:

اپ حضرت نے یہ جان لیا۔ کمر و جما تم، تعزیہ اور علم وغیرہ سب بدعات شرعیہ میں۔ جو حرام اور باعث گرا ہی ہیں۔ اس امر کی تصدیق و توثیق بھی شیعوں کے علماء نے کر دی۔ لیکن اس کے باوجود اگر شیعہ لوگ یہ کہیں۔ کہ جن علماء کی عبارات پیش کی گئیں۔ ان کی بات کا کوئی وزن نہیں۔ کیونکہ وہ معتبر اور معتبر شیعہ نہ تھے اس لیے ہم تو ان افعال کی حرمت تب تسلیم کریں گے۔ جب امراہل بیت میں سے کوئی امام نہیں حرام کہے۔

لہذا ہمیں کسی امام کا قول دکھاؤ۔ یہ اگرچہ ان کا ایک بہاذ ہے۔ اور اپنے فریبے جہات کی بنابر ہے۔ تاہم پھر بھی ان کی ضد تواریخ نے اور احراق حق وال بطال بالل کی خاطر ایسا حوالہ بھی پیش کر دیتا ہوں۔ اہل بیت کے امور کے جدا مجدد حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ایک صدیث صریح پیش خدمت ہے۔ اور وہ ان کی "صحیح اربعہ" میں سے نقل ہے۔

### تعزیہ کے بارے میں حضرت علی رضا

#### کافرمان

مرس لایحضره الفقیہہ:

قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مَنْ جَدَّدَ قَبْرًا أَوْ  
مَشَّلَ مِثَلًا لَا فَقَدْ خَرَجَ مِنَ الْإِسْلَامِ -

(من لایحضره الفقیہہ مبدأ اول من ۱۳۱ باب انوار و مطبوع تہران (طبع جدید))

(کن لا یکفہرۃ الفقیہہ میں ۴۔ فی تجدید العبر مطبوع مکھتو  
بلیغ تدبیر)

ترجمہ:

حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ جو شخص قبر پھر سے بنائے۔ یا اس کی شجیبہ و نکل بنائے۔ وہ اسلام سے فائد ہے ابھی حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اس فرمان کی شرح شیعہ مجتہد شیخ صدوق نے اسی مقام پر یوں کی۔

**مَنْ لَا يَكْفُرُ بِالْفِتْنَةِ:**

وَالَّذِي أَقُولُ فِي قُرْبَهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ مِنْ مَثَلَ  
مَثَلًا يَعْنِي بِهِ أَنَّهُ مِنْ أَبْدَعِ الْمُؤْمِنِينَ وَدَعَاهُ إِلَيْهَا أَوْ  
وَضَعَ دِينَنَا فَعَدَّهُ كُلَّ جَمِيعِ الْمُسْلِمِينَ وَقَوْلِيُّ فِي ذَلِكَ  
قَوْلٌ أَمْتَحَنَتِي عَلَيْهِمُ السَّلَامُ۔

(من لا یکفہرۃ الفقیہہ جلد اول ص ۱۲۱ بلیغ تدبیر)

ترجمہ:

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے قول۔ ”وَمِنْ مَثَلِ مَثَلًا“ کے باعے میں میں کہتا ہوں۔ کہ آپ نے اس سے یہ مراد لی ہے۔ وہ جس نے کسی بعثت کو جنم دیا۔ اور لوگوں کو اس کی طرف بلا مایا۔ یا کوئی دین گمرا تو وہ اسلام سے نکل گی۔ ”میرا اس قول میں یہ کہنا دراصل میرے امر کا قول ہے۔“

میرا خیال ہے۔ کہ جس شخص کے دل میں ذرہ بھر بھی ایمان ہے۔ اور وہ

علی المرکفے رضی اللہ عنہ کو اپنا امام فرمیا تسلیم کرتا ہو۔ اس کے نئے تعریف وغیرہ شبیہات کی حرمت کے لیے اس سے پڑھ کر کسی اور دلیل کی فروخت نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ حضرت علی المرکفے رضی اللہ عنہ ”باب مدینۃ العلم“ متنے۔ آپ کی بات دراصل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بات ہوئی۔

سب جانتے مانتے ہیں۔ کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ علم ظاہری اور علم باطنی کے شریب تھے۔ انہنے آپ کو ”علم لدنی“، سے توازا تھا۔ اسی علم کے ذریعہ آپ کو معلوم تھا کہ ایسا زمانہ آئے گا۔ کہ لوگ اپنے ہاتھوں سے بنائی موتیوں کو شعائر اللہ سمجھنے لگیں گے۔ جو شرک اور کفر ہے۔ اس لیے آپ نے ایک ایسا عام لفظ ذکر فرمایا۔ جس میں تمام شبیہات آجائی ہیں۔ یعنی ”وجو قبر و بارہ بنامے گا۔ یا اس کی شبیہہ اور شکل بنائے۔ وہ دائرة اسلام سے خارج ہے“ یا یہی وجہ ہے۔ کہ جن چیزوں کو حضرت علی المرکفے نے حرام قرار دیا تھا۔ وہی چیزوں بعض ابن ال وقت شیعہ مولویوں کی تحریروں میں، شعائر اللہ کا درجہ رکھتی ہیں۔ جیسا کہ مولوی بشیر کی کتاب ”عزاء حسین“، میں تحریر ہے۔

”قرآن بھی کاغذ اور تعزیر بھی کاغذ اور ان دونوں کی تعظیم و تحريم یکسان ہے۔“ (ص ۵۲)

”ذوالجناح و تعزیر اور علم یہ شعائر اللہ ہیں۔ ان کی تعظیم فرض ہے“ (ص ۲۶ تا ۲۷)  
(ص ۲۶ تا ۲۷)

مولوی بشیر شیعہ کی ان تحریرات کو پڑھیئے۔ اور اس کے ساتھ حضرت علی المرکفے رضی اللہ وجہہ کے قول کی تشریع جو شیخ صدقہ نے کی۔ وہ بھی پڑھیئے۔ ان دونوں تحریرات کو پڑھ کر ہر انسان کہہ سکتا ہے۔ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا فرمان اسی تعزیر وغیرہ کے متعلق تھا۔ جس کو مولوی بشیر نے ”عزاء حسین“، نایاب کتاب میں تحریر کیا ہے۔ شیخ صدقہ کی تشریع

سے علم مہاک تعریف و غیرہ شبیہا در دین گھٹنہ ہے اور بدمات شریعہ ہیں۔ لیکن انہی چیزوں کو مردوی بیشیر شیعہ شعائر اللہ کے ہم پر  
کہرا رہا ہے۔

حالات و مشاہرات سے یہ پتہ چلتا ہے کہ جن خرافات کو مولوی بیشیر شیعہ  
نے "عزاءٰ حسین" نامی کتاب میں "شعائر اللہ" کہا ہے۔ اور ان کی تنظیم و تحریم  
کو فرض قرار دیا۔ یہ صرف زبانی کلامی بات نہیں۔ بلکہ ان زمانہ شیعہ لوگ واقعی انہیں  
"شعائر اللہ" ہی سمجھتے ہیں۔ ذوالجناح، تعزیہ کے دیگر اقسام کے جلوس کے وقت  
میں یہ مرتب جگڑتے ہوئے تقلی و غارت تک فربت پہنچی۔ ملک شیعوں نے ان کو  
ہرگز چھوڑا نہیں۔ کیونکہ ان کا عقیدہ یہ ہے کہ اگر ان چیزوں کو چھوڑ دیں۔ تو شید و  
رہیں گے۔ ایسی باتیں خود شیعہ ذاکرین اور مولویوں سے ہم سارے باشیں۔

اب فیصل خود فرمائیں۔ کو مولوی بیشیر اور اس کے ہمنوا شیعہ و ذاکرین و مولیین  
حتیٰ پر ہیں۔ یا حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ شیر فدا حقی پر ہیں۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ  
ان شبیہات کو بدعت شرعیہ اور حرام کہیں۔ یہ تا خلف و ناہنجا رہیں شعائر اللہ  
گردانیں۔ بے شک حق علی کے ساتھ ہے۔ اور علی حق کے ساتھ ہے۔ لیکن  
مذہبی عناد و غلو کو بالائے طاق رکھیں۔ تو ہدایت ملنا دور نہیں۔

(فَاعْتَلِرُ وَايَا اُولِي الْأَبْصَارِ)

# میدان کربلا میں گھوڑا موجود

## ہونے کی حقیقت

اوسر

### ۔ گھوڑا نکالنے کی شرعی حیثیت

دور حاضر میں گھوڑا نکالنا شیعہ حضرت کے ہاں ایک ایسا اہم دینی فریضہ بن چکا ہے جس کی فاطروہ ہر قسم کی قربانی دینے کے لیے تیار ہوتے ہیں اسی فعل کی وجہ سے بینکڑوں افراد گھوڑے کی نذر ہو گئے۔ لفڑی اجل بن گئے۔ اور ہزاروں دست و پاس سے معدود ہو گئے۔ گویا گھوڑا نکالنا ایک خطرناک عمل بن گیا ہے۔ جس کی اجازت کرنے کے لیے لاٹنس باری کرنے کی ضرورت درپیش آئی۔ تاکہ اس کے مفاسد و نقصانات کم سے کم ہو جائیں۔ جس کے پاس گھوڑا نکالنے کا لاٹنس نہیں ہوتا۔ وہ گھوڑا نہیں نکال سکتا۔ ارکان دین یعنی نماز روزہ، حج، زکوہ وغیرہ کے لیے کسی لاٹنس کی ضرورت نہیں۔ لیکن گھوڑا نکالنا ایسا من گھرست واقعہ ہے۔ جو لاٹنس کے بغیر پورا نہیں ہو سکتا۔

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کا مدینہ منورہ سے مکہ تشریف لانا اور جس مقصد کے پیش نظر پر سفر آپ نے اختیار فرمایا۔ جب ان کی طرف میرا خیال

جاتا ہے۔ اور پھر انہی حالات میں آپ کامیدان کر بلائیں وردود دیکھتا ہوں۔ بلکہ اس معاملہ میں کتب شیعہ کا سلطان ہے کرتا ہوں۔ توحیرت ہوتی ہے۔ کبے اس اور صنوئی گھوڑا ”شاعرِ اللہ“ یکسے بن گیا؟

یربات بالکل قرین تیاسن اور منی برحقیقت ہے کہ گھوڑا عربی لوگ عام طور اس وقت سے کرن لکتے تھے۔ جب ارادہ جنگ ہو۔ ورنہ ان کی مرغوب و می پسند سواری رعالت اُن میں) ادتھا۔ سیدنا امام عالی مقام کا یہ سفر بارادہ جنگ ن تھا۔ ورنہ آپ اس کی مکمل تیاری کر کے سازدہ سامان لے کر اور مبعوث کروانے ہوتے۔ اور آپ اس سفر میں عورتوں اور مصوص بچوں اور بیماروں کو ساتھ رہنے لیتے۔ ان تمام اشیاء کا آپ کے ساتھ۔ (دورانِ سفر) ہونا اس امر کی غمازی کرنا ہے۔ کہ یہ قافلا رانے کے لیے نہیں جانا تھا۔ آپ اس سفر کے دوران گھوڑے کی بجائے اونٹ پر سوار تھے۔ بہت سے معتقد شیعہ علماء نے اس کی تصدیق کی۔

مددینہ سے امام حسین رضتے سفر کا آغاز بھی اُنٹنی

پر کیا اور کر بلائیں اُنٹنی ری از

ذبح عظیم

ام حسین رضی اللہ عنہ سفر کر بلے کے وقت اپنے بھائی محمد ابن حنیفہ کو اپنا قائم مقام اور وہی بنا یا تھا اور اپنا وصیت نامہ بھی انہی کے سپرد کیا چنان پر مقتل اپنی محنفہ کی عبارت یوں ہے۔

ثران محمد ابن حنیفہ سمعَ أَنَّ أَخَاهُ الْحَسِينَ

يريد العراق فبكى بخاء شد يدا ثم قال له  
 ان اهل الكوفة قد عرفت غدرهم بابيك  
 وآخيك فان قبليت قوله اقسم بمحنته فتاك يا أخي  
 اني اخشى ان تقاتلني جنود بنى امية في مكة  
 فاكون كالذى يستباح دمه في حرم الله ثغر  
 قال يا أخي فيسرالي يمن فانك امنع الناس به فقال  
 الحسين عليه السلام يا أخي سانتظر فيما قلت فلما  
 كان وقت السحر عزم على

المسير إلى العراق فأخذ محمد ابن

الгинيفي زمام ناقته وقال يا أخي ما سبب ذلك انا  
 عجلت فقال جدي رسول الله صلى الله عليه وسلم  
 أتاني بعد ما فارفتكم فانا نائم فضمني إلى صدره  
 وقبل بين عيني وقال لي يا حسين يا قرة عين آخر جه  
 إلى العراق فان الله حز وجل قد شاء ان يراك  
 قتيلا مصبغ عبد مائوك فبكى محمد ابن حنيفة  
 بكاء شديد افقال يا أخي اذا كان الحال هكذا  
 فلام حتى لحمتك هو لاء النسوة فقال قال لي جدي  
 عليه السلام ايضا ان الله عن وجل قد شاء ان يرهن  
 سيايا -

ترجمہ:

جب محمد بن حنفیہ فتحی الشدید نے ناکہہارے بھائی جناب احمد بن ملک ایران کی طرف تشریف لے جانے کا قصد رکھتے ہیں۔ تو آپ زار وقطار دئے۔ پس آپ نے عرض کی اے بھائی آپ اہل کوفہ کے ندر کو اپنے پر بزرگوار اور برادر عالی مقام کے ساتھ غب جانتے ہیں پس اگر آپ میری عرض پذیر افرمائیں تو مکرم میں قیام کریں۔ جناب احمد بن نے فرمایا کہ مجھ کو خوف ہے کہ لکھن بنو امیر محمد کو مخدومی قتل نہ کر دے اور کہیں یہی وہ شخص نہ ہوں۔ جس کا خون بہانا حرم محترم میں مباح ہو۔ محمد بن حنفیہ نے کہا آپ میں کی طرف تشریف لے جائیں کرو بار کے لوگ مخالفوں کو آپ تک نہ آنے دیں گے۔ امام عالی مقام نے جواب فرمایا کہ اے برادر عزیز اگر میں پتھر میں بھی سما جاؤں تاہم یہ بیدین مجھ کو دہاں سے بھی نکال لیں گے اور مجھے قتل کر دیں گے۔ پھر امام حسین علیہ السلام نے فرمایا اے بھائی جو کچھ تم نے کہا ہے میں اس میں عذر کروں گا۔ مگر جب صبح ہوئی تو حضرت نے سفر عراق کا قصد مصمم فرمایا یہ خبر پاک محمد بن حنفیہ اور انہوں نے آپ کے ناقہ کی ہمار پکڑ لی۔ اور عرض کی کرائے بھائی اتنی محبت فرمانے کی کیا وجہ ہے۔ جناب حسین نے فرمایا ہمارے رخصت ہونے کے بعد میں سو گیا۔ تو میں نے عالم روپیا میں نبی پاک علیہ السلام کو دیکھا۔ آپ تشریف لائے ہیں۔ تو آپ نے مجھے سینہ اندس سے لگایا۔ اور میری دو توں آنکھوں کے درمیان بوسہ دیا اور ارشاف نیا اے حسین میری آنکھوں کی ٹھنڈل عراق کی طرف روانہ ہو۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کی یہ بھی مرمنی ہے کہ تو قتل ہو اور اپنے خون میں زنگین ہو۔ اتنا سناتھا۔

کو محمد ابن عینہ زار و قطار یعنی لگے اور کہنے لگے کہ اسے بھائی جب آپ کو یہ  
حال معلوم ہے تو پھر خورتوں کو ساتھ کروں لے جاتے ہو تو امام حسین نے فرمایا  
کہ بنی پاک علیہ السلام نے یہ بھی فرمایا ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ کی یہ بھی مرضی ہے  
کہ ہماری عورتیں بھی اسیں ہوں۔

## مذکورہ عبارت سے مندرجہ ذیل

### امور ثابت ہوئے

- ۱ - امام حسین کے ساتھ مدینہ اور مکہ والوں کی سچی محبت تھی مگر کوئی نے خطوط اور  
قسمیں اٹھا کر اپنے اعتماد میں لے کر دھوکا کیا۔
- ۲ - امام حسین بیع عورتوں اور بچوں کے کوڑ کی طرف روانہ ہوئے جس کا واضح مقصد  
یہ ہے کہ آپ جنگ کے لیے نہیں جا رہے تھے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ کی رضا  
پر راضی رہنے کے لیے جا رہے تھے۔ جس پر آپ کا خواب ایک بہت بڑا  
گواہ ہے۔ اس لیے آپ نے رات کے وقت تیاری کی کسی کو اپنی مدد  
کے لیے نہیں بلا یا اگر آپ کا جنگ کا ارادہ ہوتا تو زوال جو کی اُنھیں تائیخ جب آپنے  
مکح سے کوچ فرمایا اور پوری دنیا کے مسلمان حرمین میں جمع ہتھے تو اس سے  
بڑھ کر آپ کو اعلان جنگ کے لیے کون سا موقع تھا۔ اگر آپ اعلان فرمایا  
دیتے تو لاکھوں کی تعداد میں لوگ آپ کا ساتھ دیتے مگر آپنے رات کی  
تباہی میں تیاری فرمائی اور روانہ ہو گئے۔
- ۳ - جب امام حسین مدینہ شریف سے روانہ ہوئے تو آپ ادنیٰ پر سوار تھے

اور اونٹنی پر ہی آپ نے سفر کیا یہاں تک کہ جب آپ کر بلائیں اترے۔ تو اس وقت بھی آپ اونٹنی سے ہی اترے ہیں۔ جیسے کہ آئندہ صفحہ پر اس کا واضح ثبوت آ رہا ہے۔

## لمحہ کریہ:

ہر ذی عقل اور مذکورہ عبارت پڑھنے کے بعد یہ فیصلہ کرنے پر مجبور ہو گا کہ امام حسین رضی اللہ عنہ یہ سفر جہاد کی نیت سے ہیں کیا ہے۔ اس لیے آپ اپنے ساتھ اہل دعیاں کو لے کر روانہ ہوئے۔ گھوڑا نوب ساتھ دیتے کہ آپ کا ارادہ جہاد ہوتا۔ لیکن نامعلوم کہ آپ نے سفر کا آغاز بھی اونٹنی پر کیا اور اترے بھی کر بلائیں اونٹنی پر سے تو پھر گھوڑا آپ کے پاس کہاں سے آگیا۔ پھر غضب کی بات یہ ہے کہ جواب شیعہ حضرات گھوڑا نکالتے ہیں مگر تیر امام حسین کا اصلی گھوڑا ابھی اور زیر ہی یا ہمیں کا فعلی گھوڑا ہے۔ کیونکہ آپ کے پاس کر بلائیں گھوڑا اتھا ہی نہیں۔ سواری کے لیے گھوڑا نہیں بلکہ اونٹنی تھی۔ حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ جب بدھ یا جمعرات ۲۰ محرم الحرام کو کر بلایا ترے۔ تو آپ نے جو ساتھیوں سے خطاب فرمایا۔ اس میں ایسے الفاظ موجود ہیں۔ جو آپ کی سواریوں کی نشانہ ہی کرتے ہیں۔

# الْأَمْمَاءِ بِنَ كَرْبَلَاءِ مِنْ أَنْتُنِي رَبِّي سَارَتْ

كَشْفُ النَّفْرِيِّ مِعْرِفَةُ الْأَنْجَامِ:

فَقَاتَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَذِهَ كَرْبَلَاءُ مَوْضِعُ كَرْبُوبِ  
وَبَلَاءُ هَذَا مَنَاسِخٌ رَكَابِنَا وَمُحَاطٌ رَحَابِنَا وَمَقْتُلٌ  
رِجَابِنَا -

(۱) کشف الغفرانی معرفۃ الانجام جلد دوم ص ۲۳۶ فی مصدر مقتدر

علی‌السلام مطبوعہ تبریز طبع جدید)

(۲) مناقب ابن شہر اشوب جلد چہارم ص ۷۹ فی مصدر مقتدر

علی‌السلام مطبوعہ قم طبع جدید)

نتیجہ معاشر

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ یہی کربلا ہے۔ اور یہی تکلیف و  
امتحان کا مقام ہے۔ ہمارے اونٹوں کے بیٹھنے کی جگہ، ہمارے  
کچاوے اتارنے کا مقام اور ہمارے نوجوانوں کی شہادت گاہ  
ہے۔

اس روایت نے واضح کر دیا۔ کہ امام عالی مقام جب کربلا میں تشریف لائے  
تو آپ مع ساتھیوں کے اونٹوں پر سوار تھے۔  
اسی یہاں مقام کو اونٹ بیٹھنے کی جگہ اور کچاوے اتارنے کا مقام فرمایا۔

اگر مگھوڑوں پر سوار تھے۔ تو پھر لفظ "رکاب"، اور "رجال" ارشاد فرماتے۔ ان درنوں الفاظ کی تحقیق آگئے آ رہی ہے۔

اپ نے بوقت پڑاؤ ری بھی فرمایا۔ کیونکہ ہماری شہادت کی جگہ بھی ہے۔ اس خبر کا پس منظر ہے۔ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جنگ صفين کا سفر فرمایا دوسران سفر جب میدان کر بلاء سے گزر ہوا۔ تو کچھ دیر وہاں ظہر گئے۔ امام حسین رضی اللہ عنہ بھی اپ کے ہمراہ تھے۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے اس مقام پر اپنے ساتھیوں کو کچھ باتیں ارشاد فرمائیں۔ اپ کے اس مقام پر خطاب کو ایک بہت بڑے شیعہ مورخ "احمد بن داؤد دینوری" نے اپنی مشہور کتاب "الاخبار الطوال" میں امام حسین رضی اللہ عنہ کی زبانی اسے یوں نقل کیا ہے۔

### الاخبار الطوال

قَالَ الْحَسَنُ وَمَا أَنْمَى هَذَا الْمَكَّةَ نَبَّهَ قَالَ الْوَالِهُ  
كُوْبَلَاءَ - قَالَ ذَاتَ كَرْبَلَاءَ وَبَلَاءَ وَلَقَدْ مَرَأَ  
إِبْرَيْ بِهِذَا الْمَكَّانِ عِنْدَ مَسِيرِهِ إِلَى صَفَّيْنِ  
وَأَنَا مَعَهُ فَوَقَفَ فَسَأَلَ عَنْهُ فَأَخْبَرَ بِإِسْمِهِ  
فَقَالَ هَلْ مَنَّا مَحَظٌ رِّكَابِهِمْ وَهَلْ مَنَّا مَلَّا  
دِمَاءِهِمْ -

(الاخبار الطوال مصنف احمد بن داؤد ص ۲۵۲)

نهاۃ الحسین طبعہ بیروت (طبع جدیر)

ترجمہ:

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ نے اس بگر کے بارے میں دریافت

فرمایا۔ لوگوں نے عرض کی۔ یہ کہ ملا ہے۔ فرمایا تکلیف و امتحان والی جگہ میسکے والد گرامی (حضرت علی المرتضی) جنگ صفين کی طرف باتے ہوئے اس جگہ سے جب گزرسے میں یہی آپ کے ساتھ تھا۔ تو کچھ دیر طہر ہرگئے۔ اس جگہ کے بارے میں لوگوں سے پوچھا۔ آپ کو اس کا نام بتایا گی۔ تو فرمایا۔ یہ جگہ ان کے اوضطوں کے بٹھانے کی ہے۔ اور یہ جگہ ان کے خون سے لوت پت ہوگی۔

اس قابل اعتبار تاریخی حوار سے ثابت ہو گیا۔ کہ شہنشاہ ولایت حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے جب علم لدنی کی بناہ باطنی سے اس مقام کو دیکھا۔ تو اپنے تمام اہل بیت کامنڈر مانتے آگیا۔ اپنے پھر اس قافلہ کے ساتھ جو کچھ پیش آئے والا تھا۔ اس کی تصور کیجیئے دی۔ امام حسین رضی اللہ عنہ بھی جب اس مقام پر تشریف فرمایا ہوئے۔ تو حضرت علی المرتضی کے ارشادات تمازہ ہوئے۔ اور آپ نے بھی وہی الفاظ فرمائے جو اپنے والد گرامی سے سنے تھے۔ اور چون کھان الفاظ کے معانی اس مقام پر اپنا عملی روپ دھارتے نظر آ رہے تھے۔ لہذا آپ نے وہی من و عن الفاظ اپنے ساتھیوں سے کہے۔ جو بلور پیش کوئی حضرت علی رضی اللہ عنہ سے آپ سفر صفين میں کن پکے تھے۔

حضرت علی کرم اللہ و جہرہ کی پیش گئی اور پھر حضرت امام عالی مقام رضی اللہ عنہ کا ان الفاظ کو من و عن ذکر فرمانا یہ واضح کرتا ہے۔ کہ امام عالی مقام بوقت ورو در بلا گھوڑے پر سوار نہ تھے۔ بلکہ او نہیں آپ کی سواری میں تھی! اہل اتصان اس بات کا سجنی اندازہ کر سکتے ہیں۔ کہ حضرت علی شیر خدار رضی اللہ عنہ اور زوجہ انان جنت کے سردار حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی بات درست اور سچی ہے۔ یا ان جھوٹے مجنوں کی؟ امّا اہل بیت میں سے دو مطیل القدر امام یقیناً حق و صداقت پر ہیں اور

ان کی بات بالکل صحیح ہے۔ اس سے اب اشیوں کے جھوٹے ہونے کی اور دلیل نہیں  
ہو۔ تب بھی اسی دلیل کے ذریعہ جھوٹے ثابت ہو گئے۔

تاریخ کر ملا کے سب سے پہلے اور شید حضرات کے مستند و مستبر مذکور ہے :  
”ابی مخفف“ نے امام حسین رضی اللہ عنہ کی کربلا میں سواری کے متعلق یہ مکاہی ہے۔

### مقتل ابی مخفف

نَقَالَ الْعُسَيْنُ وَاللَّهُ لَا أَعْطِيُ بِيَدِي إِعْطَاءَ الدَّلِيلِ  
وَلَا أَفِرَّ فِرَارَ الْعَبْدِ بِثَرْ تَلَاقِ عَذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّي وَمِنْ  
مِنْ كُلِّ مُشَكِّرٍ لَا يَرْمِنُ بِسَعْمَ الْعِسَابِ ثُمَّ أَنَاعَ  
رَاحِلَتَهُ وَأَمْرَ عَقْبَةَ بْنَ سَمْعَانَ أَنْ يَعْقِلَهَا بِإِنَاضِلِ  
نِمَّامِهَا۔

(مقتل ابی مخفف سے ۵۵ صفحہ مقابلہ اقوام میں  
مطبوعہ حیدر نجفیت اثرت بلیغہ قدمی)

### ترجمہ:

امام حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ خدا کی قسم! میں ذلیل ادمی کی طرح اپنا  
باحد کسی کی بیعت میں) نہ دوں گا۔ اور زنگلاموں کی طرح راؤ فرار  
انتیا کر دوں گا۔ یہ کہ کر اپنے قرآنی آیت پڑھی۔ وہ میں ہر تنکبر سے تمہارے  
اور اپنے رب کی پناہ چاہتا ہوں۔ جو تنکبر، قیامت کا منحصر ہے!  
پھر امام حسین رضی اللہ عنہ نے اپنی سواری بھائی (یعنی اونٹھی بھائی)  
اور عقبہ بن سمعان کو حکم دیا۔ کہ اس اونٹھی کے پاؤں باندھ دے۔ تو  
اس نے پھر ہر ٹھنڈی نیکل کی رستی سے اُس سے باندھ دیا۔

## رِکَابٌ وَ رِحَالٌ کی تحقیق

مذکورہ احادیث میں امام حسین رضی اللہ عنہ نے "مناخ رِکَابنا" اور "محطر حالنا" دو الفاظ استعمال فرمائے۔ ہم نے ان کے معنی میں الترتیب یہ کرنے۔ اونٹ بٹھانے کی جگہ، کپاوے آتارنے کی جگہ۔ اس موقع پر لفظ "رِکَاب" اور لفظ "رِحَال" کے بارے میں اگرچہ لغت عرب کو جانتے والے ان معنوں پر کوئی اعتراض نہیں کرتے۔ لیکن بعض شیعہ ذاکرین سے جب اس موضع پر بات کی جائے۔ تو وہ کہہ دیتے ہیں کہ "رِکَاب" سے عام سواری مراد ہے۔ وہ گھوڑا بھی ہو سکتا ہے اور اونٹ بھی۔ اس لیے میں نے مناسب سمجھا۔ کہ عربی لغت کی متداول کتب سے ان کے معانی بیان کردیئے گئیں۔ تاکہ کسی ذاکر کے لیے حیل و جلت کی گنجائش باقی نہ رہے۔ اور اپنے من گھر میں گھرست معانی پر خود آگاہ ہو جائیں۔

### رِکَابٌ

المنجد:

رِکَاب۔ سواری کے اونٹ۔

(المنجد ص ۲۷۴، مطبوعہ دارالأشاعت کراچی)

لسان العرب:

وَالرِّحَابُ. الْأَبْلُ الَّتِي يُسَاوِي عَلَيْهَا وَاحِدَةُ كُمَّا  
رَأَحِلَّةٌ وَلَا وَاحِدٌ لَهَا مِنْ لَفْظِهَا. وَجَمِيعَهَا رُكْبٌ  
يُضَرِّرُ الْحَكَافَ مِثْلُ كُمَّبِ.

(لسان العرب جلد اول ص ۳۰۰ مطبوعہ بیروت

بلجیڈیر)

## ترجمہ:

”رکاب“ وہ اور نڑ میں جن پر سفر کیا جاتا ہے۔ اس لفظ کا واحد  
”راہسل“ ہے۔ اور لفظ رکاب سے لفظی طور پر اس کا واحد نہیں اس  
کی جمع رکب بروز ن کتب ہے۔

(رِحَالٌ)

## المنجد:

رِحَالٌ: جمع رَحْلٍ کی ہے۔ جس س کامنی ہے۔ کچاوہ پالان۔

(المنجد ص ۳۰۰ مطبوعہ دارالافتکار کراچی)

لسان العرب:

الرَّحْلُ ..

رُكْبٌ لِلْبَعْيَنِ وَ النَّاقَةِ وَ جَمِيعُهَا رَحْلٌ

وَرِحَالٌ۔  
دُسَانُ الْعَرَبِ جَدَادُولِ مِنْ ۲۴ مُطَبَّعَهُ بِيرَدَت  
(طبیعت مجدد)

## ترجمہ:

”رحل“، اونٹ اور اونٹی پر بیٹھنے اور سفر کرنے کے لیے بنائے گئے کپاوے کو کہتے ہیں۔ اس کی جمع آنھل اور ریحال آتی ہے۔

ان تصریحات لغت کے بعد اب کسی شیعہ ذاکر یا مولوی کو یہ کہنے کی وجہ نہ رہے گی۔ کہ وہ ”رکاب“ سے مراد گھوڑا ہے۔ کیونکہ دُسانِ العرب، ”صیہی لغت“ کی مستند اور معتبر کتاب میں اس کے معنی گھوڑا کی جگہ اونٹ کے لیے گئے ہیں۔ اب زمانا تو محض صدا اور مہٹ دھرمی ہو گی۔ جس کا علاج نہیں۔ سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ کے ہر سے الفاظ اور ان کی اصل حضرت علیؑ سے مقول الفاظ میں جب ”مناخ رکابنا“، اور ”دھمک رکابنا“ کے الفاظ ملتے ہیں۔ تو ان دونوں کے موازنے سے ہی یہ معلوم ہوتا ہے۔ کیونکہ رسول گھوڑے پر رکھنے گئے پالان کے لیے استعمال نہیں ہوتا بلکہ یہ اونٹ پر رکھنے گئے کپاوہ کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ حضرت امدادیہ بیت الفاظوں کے معنی اور ان کے استعمال سے نااشناز تھے۔ وہ فالص عربی یہیں۔ اور جانتے ہیں۔ کہ کوئی لفظ کو معنی کے لیے موزوں ہے۔ اس لیے حضرت علیؑ اور امام حسین رضی اللہ عنہما کا اس لفظ کو استعمال کرنا اگر لنوی معنی کے علاوہ کسی غیر معروف معنی میں یا جائے تو پھر ان کی زبان دانی پر بھی اعتراض آتے گا۔ لہذا معلوم ہوا۔ کہ یہاں گھوڑا مراد نہیں ہے اگر اس کے باوجود جو کوئی انتہائی ضروری اور بست دھرم یہ ہے۔ کہ لغات کی تائیں نہیں مانتے۔ بلکہ کوئی ایسی روایت دکھار دو۔ جس میں صاف ”مناخ“ کا لفظ موجود ہو۔ پھر تسلیم رہیں گے۔ میں ایسے کو دو طریقے کے جوابات دیتا ہوں۔ پہلا

جواب تو یہ ہے۔ کہ اگر تم ”رکاب“ کا لفظ اونٹ اونٹنی کے یہے نہیں انت۔ اور لغت عرب سے چاہل ہو۔ تو پھر ”ناق“ کا معنی اونٹنی کس کے کہنے پر مانو گے۔ آخر کسی لنت والے نے ہی اس لفظ کا معنی اونٹنی بتایا ہو گا۔ لفظ سے بھاگنا اور پھر اسی کا ہمارا یہاں کتنی نادافی ہے۔ دوسرا جواب یہ ہے کہ میں خود ان کی کتب سے ثابت کر دیتا ہوں۔ کہ سیدنا امام حسین رضی اللہ عنہ میدان کر بلیس ”ناق“ پر سوار تھے۔

### مقتل ابی مخنف:

فَلَمَّا نَظَرَ الظُّرُّ مَاحَ أَخْذَ بْنَ مَامِ نَاقَةَ الْحَسَيْنِ  
وَالشَّاءَ يَقُولُ.

يَا نَاقَى لَا تَجْزَعْ بِى مِنْ زَجْرِى  
وَشَمَرْ بِى قَبْلَ طُلُوعِ الْفَجْرِ  
بِخَيْرِ رُكْبَانٍ وَخَيْرِ سَنَرٍ  
حَتَّى تَحَلِّي بِخَيْرِ الْفَخْرِ

(مقتل ابی مخنف ص ۵۴۴ - ۶۳ ملاتات الحجۃ)

الحسین مطہرہ شہفت اثرت مطبوعہ تقدیم

ترجمہ:

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ جب میدان کر بلاتشریف لائے تو خر آپ کی تحریکی کرتے ہوئے آپ کے ساتھ ساتھ پل رہا تھا امام حسین رضی اللہ عنہ کے ایک عاشق اور محبت۔ طہماں۔ نامی نے جب امام موسوف کو آتے ہوئے دیکھا۔ تو آ کے بڑھا۔ اور

ماہرینِ رشی اندھنی اونٹنی کی رکام ہاتھ میں تھامے معدودت کرتے ہے  
پندا شمار کے۔ جن کا ترجیح ہے۔

”اے میری اونٹنی! میری ڈانٹ ڈپٹ سے پریشان نہ ہونا۔  
اور طلوع فجر سے قبل بہترین سوار کوئے کہ بہترین سفر پر روانہ ہو جا۔  
یہاں تک کہ تو بہت بڑے فخر سے منہن ہو جائے۔۔۔“  
اسی راقعہ کو ”مخدوں ملی ابن شہر آشوب مازندرانی، نے بھی اپنی کتاب میں  
طراح کے اشعار سیمت یوں نقل کیا۔

### مناقب ابن شہر آشوب:

يَا نَاقِيْلَا تَجَرَّعِيْ مِنْ رَجَرِيْ  
وَأَمْضِنِيْ بِنَاقِبِ طَلُوْعِ النَّجَرِ  
بِخَيْرِ فِتْيَانِ وَخَيْرِ سَفَرِ  
أَلِّ رَسْوَلِ اللَّهِ أَهْلِ الْخَيْرِ  
(مناقب ابن شہر آشوب جلد چارم ص ۹۶)

مطبوع قم خیابات ملی بندید)

ترجمہ:

اے میری اونٹنی! میری ڈانٹ ڈپٹ سے پریشان نہ ہونا۔  
ہمیں بہترین سواروں کے ساتھ طلوع فجر سے قبل یہاں سے  
بہترین سفر کی طرف لے پیں۔ وہ بہترین سوار۔ اللہ کے رسول کی آل  
یہیں۔ جو صاحبِ خیر ہیں۔

ان تصریحات کے ساتھ ہست دھرم سائل کی تسلی ہو گئی۔ اور اسے مزید

حیل و حجت کی گنجائش باقی نہ رہی۔ میدان کر بلایں امام عالی مقام کی سواری کے طور پر گھوڑا تھا۔ یا اونٹنی تھی۔ بات بالکل اسی لفظ سے واضح ہو گئی۔ جو سائل نے خود تجویز کیا تھا۔ آئیے اور آگے پلتے ہیں۔ خود شیعہ مصنفین کی کتب میں سے ہم وہ لفظ بھی دکھا سکتے ہیں۔ جس کو ہر کس و ناکس جاننا ہے۔ کہ یہ لفظ صرف اوتھ اونٹنی کے لیے ہی استعمال ہوتے ہیں۔ گھوڑے پر ان کا تعطیلا اطلاق نہیں ہوتا۔

### تاپیخ روضۃ الصفا:

امام ہیں فرمود۔ مرگ نہ دین آسان تراست از ملاقات بابن زیاد۔  
بعد ازاں فرمود۔ تاشڑاں بار کر دند و مردم خود را سوار ساختہ روئے بجانب  
مجاز بنہا در۔

(تاپیخ روضۃ الصفا، جلد سوم ص ۹، ۵ مطبوع  
لکھنؤ۔ طبع قدریم)

### ترجمہ:

(جب حضرت امام عالی مقام کو، ابن زیاد، کے پاس چلنے کا مشورہ دیا تو) امام حسین رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ میرے یے ابن زیاد کے ساتھ ملاقات کرنے کی نسبت جام شہادت نوش کر لینا زیادہ آسان ہے اس کے بعد آپ نے فرمایا۔ سا تھیو! اسماں اونٹوں پر لا دو۔ اور اپنے ساتھیوں کو سوار کر کے جماز کی طرف روانہ ہو چلو۔

### تفہیل و امع المتنزل:

جَاءَ الشِّمْرُ فِي قَيْلَةٍ عَظِيمَةٍ يُقَاتِلُهُ شَمَّرٌ

حال بَيْتَهُ وَبَيْنَ رَحْلِهِ۔

(تفسیر وامع السنریل جلد ۲ ص ۹۱)

ترجمہ:

شمراک بہت بڑی جماعت کے بجانگ کے لیے آیا۔ اور وہ نواسہ رسول حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ اور اپ کی اونٹنی کے دریں مائل ہو گیا۔ (یعنی اس نے اپ کو اگر بڑھنے سے روک دیا۔)

## دلدل اوذوالجناب نکالنے کی کوئی گنجائش نہیں۔

قارئین کرام:

تاریخی حوالہ جات سے ہم نے ثابت کر دکھایا کہ امام عالی مقام رضی اللہ عنہ نے سفر کر بلجنگ کی غاطر ز کیا تھا۔ اس لیے اپنے اس سفر کے لیے گھوڑا بطور سواری اپنے ساتھ نہیں لے۔ انتہائی سفر پر جب اپ میدان کر بلایں تشریف لائے تو اپ اونٹنی پر سوار تھے۔ اسی سے نیچے آتے۔ اپ کے مذاہوں نے بھی اونٹنی کے بارے میں اشارہ کیے۔ مذکورہ حوالہ جات کی روشنی میں اونٹنی کی بجائے اپ بھی کوئی گھوڑا گھوڑا۔ ہی کی رٹ لگائے۔ تو پھر اس ضد کا کوئی علاج نہیں۔

یہ ان حضرات کو مشورہ دیتا ہوں۔ کہ اگر تم نے میدان کر بلایں سواری امام عالی تھا می شبیہہ ضرور نکالنی ہے۔ تو وہ اونٹ یا اونٹنی ہونی پا بیٹھے۔ دلدل یا ذوالجناب کوئی ثبوت نہیں۔ خود تمہارے شیعہ مورخین اور محققین نے گھوڑے کا ثبوت رہیں کیا۔ بلکہ اونٹنی ذکر کی۔ ”دلدل“، لغت کے اعتبار سے ایک قسم کا خپڑہ ہے جس کا رنگ سندر مائل پرسیا ہی ہوتا ہے۔ جیسا کہ غیاث اللہ نات میں اس کی وضاحت تو پھر بھی تبیں اس رنگ کا کوئی خچر تلاش کرنا چاہیے۔ بہ صورت گھوڑا نکالنے کی کوئی

صورت نہیں بن سکتی۔

اول تو امر ثابت ہے کہ میدان کر بلایں امام حسین رضی اللہ عنہ کے پاس اونٹ یا اوٹنی تھی۔ گھوڑا نہ تھا۔ میں اک معتر کتب شیعہ سے ثابت کیا جا چکا ہے۔ اگر بغرض محال میدان کر بلایں آپ کے پاس گھوڑا الطور سواری مان لیا جائے۔ تو پھر تمہارے اس گھوڑے کو جسے محرم میں ذوالجناح کا نام دے کر ملوس نکالتے ہو۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی شبیہہ قرار دینا انتہائی استغای اور بے ادبی ہے۔ چنہ بت فاک اب عالم پاک۔ اپنے ہاں ایک پاتر گھوڑے کو امام حسین رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی شبیہہ قرار دینا کس تدریز ہے۔

قرآن پاک کی "سرۃ الفیل" کاشان نزول بھی کچھ تمہارے ذوالجناح کی طرح کا ایک ا Qur'ân ظرفاً تھا۔ وہ اس طرح کہ ابرہمنے میں میں ایک کپہ کی شبیہہ تیار کروائی۔ جس کے میان رو عنیز سونے کے بنائے گئے تھے۔

## تفسیر مجمع البیان

**ثُرَاثَةُ بَنِي حَبْرَةَ فِي الْيَمِينِ فَجَعَلَ فِيهَا قُبَابًا  
مِنْ ذَهَبٍ۔**

(تفسیر مجمع البیان جلد ۹ جزء ۱ ص ۵۲۰)

ترجمہ:

یعنی ابرہمنے میں میں کپہ اس شان سے بنوایا۔ کہ اس کے گنبد سونے کے تھے۔

ابرہمنے تو گویا کپہ سونا کا بنادیا۔ لیکن شیعہ لوگ گھوڑے کو بہت زیادہ مزین تو کرتے ہیں۔ لیکن سامری کی طرح سونے کا زبانہ کے۔ بہر حال

ابرہم کہنے لگا۔ کعبہ تو یہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کو اس کا فیصل پسندہ آیا۔ کیونکہ اگر چاں کا بنایا جاؤ کعبہ قبیتی ضرور تھا۔ لیکن اُسے کعبہ کہنے سے اصلی کعبہ کی توفیقی اس لیے اللہ تعالیٰ نے اس کو بعد اس کے شکر کے ابا۔ سلیوں سے مر وا دیا۔

اس واقعہ سے شید و گوں کو بھی سبق سیکھنا پاہیئے۔ میں انہیں یہی مشورہ دوں گا کہ تمبارا گھوڑا امام عالی مقام کے گھوڑے کے قدموں کی خاک کے برابر بھی نہیں۔ راگر اپ کی سواری کے طور پر گھوڑہ ثابت ہو جائے تو پھر اس کو امام حسین رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی شبیہہ کہنا دراصل امام موصوف کے گھوڑے کی توفیق ہے۔

علاوه ازیں ایک بھرپر امر ہے۔ کہ اپکے روپ کی نقائل بناؤ ٹیکوڑیوں اور کاغزوں سے حاصل کی گئی۔ کوئی سنگ مرمر پا دوسراے اینٹ پھروں کا روپ نہ بنائ کر اُسے اٹھائے تو تعزیر کا جلوس نہیں نکالا جاتا۔ اسی طرح ضریب اور مہنگی اسی سب تعزیر پر ان اصل اشیاء کی شبیہہ کے طور پر اپنے ہاتھوں سے بنائ کر پیش کی جاتی ہیں تو اس طرح خود ذوالجناح کے بارے میں بھی یہی طریقہ ہونا پاہیئے تھا۔ کر کٹڑیوں اور بانس وغیرہ کی مدد سے ایک گھوڑے کا ڈھانچہ تیار کیا جاتا۔ پھر اسے مختلف کاغزوں سے مناسب طور پر کانٹ چھانٹ کر گھوڑا بنایا جاتا۔ اور جس طرح تعزیر اور ضریب کو اتمی کندھوں پر اٹھا کر جلوس میں چلتے ہیں۔ اسی طرح گھوڑا بھی دو چار آدمی کسی پھٹے پر رکھ کر جلوس میں لے کر چلتے۔ یہ لبادی مکھاڑکی نسل کا گھوڑا جس کی رکھواں پر سلانہ لا کھوں روپے اٹھتے ہیں۔ اور اس کی خدمت کے لیے کہی ایک خدمتگار مقرر ہوتے ہیں۔ مثلاً اس کے نام پر آلات ہیں۔ ایک مر جائے۔ تو دوسرا اسی نسل کا شبیہہ ذوالجناح بن جاتا ہے۔ یہ تو خود ایک سقل اور اصل گھوڑا ہے۔ امام عالی مقام کے گھوڑے کی شبیہہ کیسے بن گیا۔ کتنی بے وقوفی ہے۔ اللہ نے دماغ اتنا ماؤنٹ کر دیا کہ جس سے خود قیمت ادا کر کے خریدیں۔ اس کے ماں باپ بھی ہوں۔ اور اس کی

نسل با قاعدہ موجدد ہو۔ اُسے امام حسین کی شبیہ کہہ رہے ہو۔

وَمَا يَخْدِعُونَ إِلَّا أَنفُسُهُمْ وَمَا يَشْرِقُونَ

ان تمام بالوں کو چھپوڑ کر انہیں چاہیئے۔ کہ امام عالیٰ مقام کی بالوں اور اپ کے کارناموں کو اپنے لیے شبیہ بنائیں۔ ان پر عمل کریں۔ اس طرح امام حسین رضی اللہ عنہ کے بال ان کی قدر و منزلت ہوگی۔ اور اپ کی شناخت نصیب ہرنے کی توی ایسید ہو سکتی ہے۔ بڑا اسان راست ہے۔ برخلاف اس کے کر گھوڑا نکالو گے۔ تو اس کی خاطر لا انس کی ضرورت پڑے گی۔ درز پر لیس گھوڑا ذبح کلنے دے گی۔ اس میں دنگا فاد کا شدید خطرہ بھی ہے۔ لیکن امام عالیٰ مقام کے اسرع حسنہ پر عمل بیراہمنے کے لیے ذکری لا انس کی ضرورت نہ پر لیس کی گرفتاری کا خطرہ اور نہ دنگا فاد کا خطرہ د احتمال۔ دنیا بھی اسان اور آخرت بھی بھلی ہو جائے گی۔

رَبَّنَا اتَّنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الْآخِرَةِ

حَسَنَةً وَ قِنَاعَدَابَ النَّارِ



مصنف غلام ریغی مام اور صحایت کے جواب میں



## باب دوم

**حضرات صحابہ کرام رضوان علیہم السلام سے اثبات ماتم**

**کے متعلق غلام حسین شیعی کی دغا بازیاں۔**

”ماتم اور صحابہ“ نامی کتاب جو غلام حسین شیعی کی تصنیف ہے۔ جو بزم خود درج ہے ”جیۃ الاسلام“ بھی کہلاتے اور لکھوتے ہیں۔ اس کتاب کا یہ نے بنو ر مطالعہ کیا۔ جیسا کہ کتاب کے نام سے ہی ظاہر ہے۔ اس میں سنت نے حضرات صحابہ کرام رضوان علیہم السلام کے اسماء، گرامیے کر ان کے بعض افعال کو اثبات آئیں۔ کے لئے پریمیش کر کے یہ اثبات کرنے کی کوشش کی۔ مذکور ماتم کوئی بری است نہیں۔ بلکہ یہ تو سنت بنی کریم ملی اللہ علیہ وسلم اور راجلہ صحابہ کرام کا پسندیدہ طریقہ رہا ہے۔ سنت خواہ خواہ ماتم کا ماتم کرتے ہیں۔ اس، ظاہر ہر جو ہے۔ مانے اندراز اور بیطہ لمنی دجلہ فریب سے سرشار طریقے سے عالم کے ذاکر نیز ایک سمجھو، ایک پریشانی اور ایک حل طلب مہما بھرتا ہے۔ وہ یہ کہ ان حضرات نے اگر واقعی ماتم کیا ہے۔ تو، جزا ماتم کے یہ اس سے بڑھ کر اور دیل کیا ہوگی؟

**راقم الحروف اگر پیغمروی اسماعیل شید وغیرہ کے اعتراضات من و عن نقل**

کر کے اس مسئلہ پر کافی فتنگوں کو رچکا ہے۔ لیکن اس کتاب کے چند اعترافات نے تھے۔ جن کا مستقل جواب ہونا ضروری تھا۔ اور دوسرا وجہ یہ بھی تھی کہ کتاب ہزار میں مولوی غلام رسول نارووالی (امل سنت) اور قاضی منظہر حسین چکوال (دیوبندی) کے نامے کران کے استدلالات کا جواب اس انداز سے دیا گیا تھا کہ جس سے پڑھنے والے کو تاثریل تھا۔ کہ یہ دونوں جھمرے میں اور غلام حسین بخاری شیعی سپاہ، چونکہ بخاری شیعی نے جو حوالہ جات ”اثبات ائمہ“ کے طور پر پیش کیے۔ وہ مسلم دعا بازیاں ہیں۔ حقائق سے ان کا دور کا واسطہ بھی نہیں۔ اس لیے میں نے اس کے سوالات کو ”دعا بازیوں“ سے موسم کر کے پیش کیا ہے۔ اب اپنے اصل موضوع کی طرف آتا ہوں۔

## بخاری شیعی کی دعا بازی نمبر ۱۱۱

قرآن پڑھوا ورنی بن جاؤ۔

ماتم اور صحابہ

وَمَنْ قَرَأَ ثُلُثَ الْقُرْآنِ أُعْطِيَ ثُلُثَ النُّبُرَةِ وَمَنْ قَرَأَ ثُلُثَ الْقُرْآنِ أُعْطِيَ ثُلُثَ النُّبُرَةِ وَمَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ كُلَّهُ أُعْطِيَ النُّبُرَةَ كُلَّهَا۔

ترجمہ:

فیضزادہ بن ملڑاوی ہے۔ جو ایک تہائی قرآن پڑھے گا اسے ایک تہائی نبوت ملے گی۔ اور جو دو تہائی قرآن پڑھے گا اسے دو تہائی نبوت ملے گی۔  
جو سارا قرآن پڑھے وہ درجہ نبوت پر فائز ہو گا۔

قارئین دیکھا آپنے خلیفزادے نے کس طرح عقیدہ نبوت کو ختم کیا۔  
ارباب انصاف عنز کا مقام ہے۔ نہ نمازن روزہ نجح نہ جہاد صرف قرآن کے الفاظ  
روٹ کرنی بہت جاؤ۔ اہل سنت کو انہی میں مانند ہے مالک اہل سنت کو مبارک ہوں، کیونکہ یہ ان کے بنی  
ہیں۔ اگر اہل سنت قرآن رٹھنے سے نبی بن سکتے ہیں۔ تو شیعہ امام حسین کی عزاداری کرنے  
سے مومن کیوں نہیں بن سکتے؟

(دام اور صحابہ تصنیف غلام حسین نجفی ص ۱۰)

مطبوعہ لاہور

جواب اقول:

غلام حسین نجفی نے موضوع کتنا بھی انک اور پوچھا دیئے والا منصب کیا؟ قرآن  
پڑھو بن جاؤ، پھر چاپک دستی بلکہ دغا بازی یہ کی۔ کہ اس کی تائید میں جو عربی عبارت  
پیش کی۔ اور ترجیح کرتے وقت خلیف زادہ ابن عمر (عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ) کو راوی قرار  
دیا۔ اس عربی عبارت کو کس کتاب سے یا۔ پھر ابن عمر رضی اللہ عنہ تک جو مدد ہے۔ اس کا  
نام و نشان نہیں۔ جیسا کہ کسی روایت کی اہمیت یا عدم اہمیت اس کے روایت  
کرنے والوں پر ہوتی ہے۔ مسلک روایت موجود لیکن نہ اس کی سند اور نہ  
ہی اس کتاب کا نام کہیں سے میں متول ہوئی۔ اور ایسا نجفی نے جان بوجہ کر کیا۔  
تاکہ اس حقیقت کو مختصر رکھا جائے۔ اور اپنا اوسیدھا کیا جائے۔ آئیے اس دو ایں  
کی سند اور اس کتاب کا حوالہ جس میں یہ موجود ہے۔ دیکھتے چلیں۔

تاریخ بغداد:

ا خبر نا القاضی ابوالعلاء محمد بن علی  
 ابوالحسن علی بن عمر بن محمد الحبی  
 و ابوالعباس الحسین بن محمد بن علی  
 الحلبی قال حدثنا قاسم بن ابراهیم الملقنی  
 حدثنا ثوبان حدثنا مالک بن انس عن نافع عن  
 ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه  
 وسلم الخ

تاریخ بغداد للخطیب بنندادی - جلد ۱۲ ص ۳۳۶

(مطبوعہ مدینہ شریفہ طبع جدید)

ترجمہ:

خبر دی ہمیں قاضی ابوالعلیٰ محمد بن علی ابوالحسن علی بن عمر بن محمد حربی اور  
 ابوالعباس حسین بن محمد بن علی بن علی سے دلوں نے کہا کہ حدیث بیان  
 کی ہمارے سامنے قاسم بن ابراهیم ملقنی نے کہ بیان کیا رہیں نے بیان  
 کی مالک بن انس نے کہ حدیث بیان کی حضرت نافع نے  
 حضرت ابن عمر سے کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
 ال آنڑہ

حدیث بالا کا پہلاراوی "محمد بن علی" ضعیف، منکر  
اور موضوع احادیث روایت کرنے والا ہے۔

### میزان الاعتدال:

محمد بن علی القاضی ابوالعلاء الواسطی المقری  
ضعیف ..... و قال الخطیب رأیتَ لَهُ أَصْوَلاً  
مُقْسِطَرِ بَهْ وَ أَشْيَاءَ سَمَاعَهُ فِيمَا مَنْسُورٌ .....  
فَرَوَى حَدِيثًا مَسْلَلًا يَخْذِي الْيَدِ .....  
قَالَ الْخَطِيبُ فَأَسْتَكْرُتُهُ وَ قُلْتُ لَهُ أَرَاكُمْ بَاطِلًا  
قَالَ الْمُصَيْنِفُ وَ سَاقَ لَهُ الْخَطِيبُ حَدِيثًا أَخْرَى  
إِنَّمَا فِي آسِنَادِهِ وَ قَالَ الْخَطِيبُ إِنَّمَا حَدِيثٌ  
أَخْذِي الْيَدِ فَأَقْبِلَمْ بِرَوْضَيْهِ فَانْكَرْتُ عَلَيْهِ  
فَأَمْتَنَعَ بَعْدَهُ مِنْ رَوْاْیَتِهِ وَ رَجَعَ عَنْهُ وَ ذَكَرَ الْغَدَیرَ  
أَشْيَاءَ تُرْجِبُ وَ هُنَّهُ -

(میزان الاعتدال فی نقد الرجال تصنیف

امام ذہبی - جلد سوم ص ۱۰۶ حرمت المطبوعہ

مصر مطبع قدیم)

## ترجمہ:

محمد بن علی القاضی البر العلاء الواسطی المقری ضعیف ہے۔ خطیب کا ابن ہے۔ کیس نے اس کے اصول مفطر ب پائے۔ اور ایسی روایات نہیں۔ جن کی سماحت فاسد تھی۔ (یعنی اس نے اپنے شیخ سے جو روایت میں مذکور ہوا اس سے وہ حدیث نہیں بنی) انذیر والی حدیث مسلسل بیان کی خطیب نے کہا کہ میں نے اس روایت (انذیر) کو منحر قرار دیا۔ اور کہا۔ کہ میرے خیال میں یہ باطل ہے یعنی کتاب امام ذہبی نے کہا۔ کہ خطیب نے ایک اور اس راوی کی حدیث بیان کی۔ جس کی سند میں تہمت تھی۔ اور خطیب نے انذیر والی حدیث کے بارے میں کہا۔ کہ میں نے محمد بن علی کو اس کے موضوع ہونے کا اتهام لگایا۔ اور میں نے اسے منحر کہا۔ جس کی وجہ سے اس نے اس روایت کو پھر روایت کرنا بند کر دیا۔ اور اس سے رجوع کریا۔ اس کے علاوہ خطیب نے محمد بن علی کے متعلق اور بہت سی ایسی باتیں ذکر کیں۔ جن سے اس کی روایت میں کمزوری واجب ہو جاتی ہے۔

”محمد بن علی الواسطی“ کے متعلق آپ نے ملاحظہ فرمایا۔ لیکن خود خطیب بندرادی نے اسے بعض روایات کا واعظ قرار دیا۔ اور پھر ان روایات سے اس کا رجوع بھی ثابت کیا۔ اسی خطیب بندرادی کی کتاب سے اس کی روایت کو ذکر کر کے خفی نے اپنا اُوس سیدھا کرنے اور اہل سنت پر اعتراض کرنے کی کوشش کی تھی۔ اور لہذا ایسے راوی کی روایت کا کیا درجہ ہے۔ کہ اس سے استدلال پڑھا جائے۔ اور پھر اس سے امام راشی کی جائے شخصی صاحب بکان کھول کر عن وہ تہاری دغا بازی بالکل بیکاری ہو رہی ہے۔ کیونکہ یہی حدیث جو تم نے پیش کی۔ اور محمد بن علی

والاطی کی سند سے ذکر کی۔ اس حدیث کا گھر نے والامش شخص ”قاسم بن ابراهیم ملطی“، ہے جسے خطیب بغدادی نے ان محدثین و علماء کرام کی سوانح کے دروازے لے چکا۔ جو بغدادی میں پیدا ہوئے۔ یا بغدادی میں آشریف لَاکر قرآن و حدیث کی خدمات سراج نجاح دیں۔ خطیب بغدادی نے اسی شخص کے حالات زندگی بیان کرتے ہوئے اس روایت کو ذکر کیا۔ یہی قاسم بن ابراهیم ہے۔ کہ جس کو کتب اسماء میں بال کتاب اور باطل کہتی ہیں۔ بلکہ اسی حدیث کے خواص سے اس کو حدیثیں گھر نے والابھی کہا گیا ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

### مذکورہ حدیث ”قاسم بن ابراهیم ملطی“، نظری

اور یہ کذاب تھا

**لسان المیزان**

قاسم بن ابراهیم الماطی عن لویین قال الدار  
قطنی حَدَّا بَ قَلْتُ أَقِي بَطَامَةً لَا تَطَاق فَمَا  
حَدَّ شَنَالوین ثنا سوید بن عبد العزیز عن  
حمید عن انس رضی الله عنه عنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَهَا أَنْسِي بِيْرَأْيَتُ رَأَيْتَ بَيْنَيْ وَ  
بَيْنَهُ حِجَباً بِأَمْنٍ نَّارٍ فَرَأَيْتُ كُلَّ شَيْءٍ مِنْهُ حَتَّى  
رَأَيْتُ تَاجِاً الْحَدِيثَ - وَأَكْمَلْتُ مَثَلَهُ مَأْرُوفَی  
عَنْ لَوْینِ عَنْ مَالِکٍ عَنْ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عَمْرَوْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ قَرَأَ  
ثُلُثَ الْقُرْآنِ أُعْطِيَ ثُلُثَ التُّبُوْةِ الْحَدِيْثِ .. إِلَى  
أَنْ قَالَ وَمَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ كُلَّهُ أُعْطِيَ الْجُمُوْهَرَةَ كُلَّهَا  
وَهَذَا أَبَاطِلٌ وَضَلَالٌ كَمَا لَدُنْ قَبْلَهُ أَتَتْنِي  
وَقَالَ الْخَطِيْبُ وَفِي عَنْهُ الْفَرْيَادِ عَنْ  
أَكِيْرُمَيَّةَ الْمُبَارَكِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ وَعَنْ لَوَيْنَ  
عَنْ مَا لِكِ عَجَابِ مَنْ الْأَبَاطِيلِ وَقَالَ عَبْدُ الْغَنِيْ  
بْنُ سَعِيْدٍ لَيْسَ فِي الْمُلْطَبِيْنَ ثِقَةً .

(لسان الميزان تصنیف ابن حجر

عسقلانی - جلد ملاص ۳۵۶ حرفا

القاف مطبوعہ بیروت طبع جدید)

ترجمہ:

قاسم بن ابراہیم ططفی لوین سے روایت کرتا ہے۔ دارقطنی نے قاسم کو  
کذارب کہا۔ قاسم نے ایک حدیث بیان کی۔ کہ عسید بن عبد الغنی  
اس نے حمید اور اس نے حضرت انس رضی اللہ عنہ اور انہوں نے  
حضور مولی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی۔ فرمایا۔ جب ممحنے معراج کی  
رات سیر کرائی گئی۔ میں نے اپنے اور اپنے رب کے درمیان  
ایک آگ کا پرده دیکھا۔ پھر میں نے ہرشی کو دیکھا۔ یہاں تک کہ ایک  
تاج دیکھا اتم۔ اس حدیث سے زیادہ کامل وہ ہے۔ جو لوین نے  
امام ماک انہوں نے جانب نافع اور انہوں نے حضرت ابن عمر  
رضی اللہ عنہم سے روایت کی۔ کہ حضور مولی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

بُو شخص قرآن کا تیسرا حصہ پڑھے گا۔ اُسے گویا بُوت کا تیسرا حصہ عطا کیا گیا۔ (المحدث) یہاں تک فرمایا۔ کہ جس نے پورا قرآن پڑھا۔ اس کو کمال بُوت عطا ہوئی۔ اور یہ (روایت) باطل اور مگر، ہی ہے۔ جیسا کہ اس سے پہلی (شلت العقائد مراجع والی) باطل اور مگر اہ کن ہے۔ انتہی خلیفہ نے کہا۔ کہ اس قاسم سے فریابی اور یہ ابو امیہ المبارک سے اور اس نے دوین سے اسی روایات کیں۔ جو باطل ہونے میں عجوب تھیں۔ اور عبد الغنی بن سید نے کہا۔ کہ ملطی لوگوں میں کوئی بھی ثقة نہیں۔ (قاسم بن ابراہیم بھی ملطی ہے)

## لطف کریں :

بغفی شیعی کی مکاری اور فریب دہی اپنے ملاحظہ کر لی۔ لکھنا عجیب و پر فریب عنوان تھا۔ قرآن پڑھوا دربی بن جاؤٹ لیکن جب اس روایت کی حقیقت کی چھان بین کی گئی۔ تو سارے مومنوں پائی۔ ہم نے اس روایت کا آخری اور بہلارادی راجحی محمد بن علی واسطی اور بہلارا قاسم بن ابراہیم ہے۔ فن اسما اور جال میں دیکھا۔ دو فوں وضاع اور کذاب ہیں۔ علام رذہ بی اور ابن حجر عسقلانی نے ان کے وضاع اور کذاب ہونے کو بالتفصیل بیان فرمایا۔ اور روایت زیر بحث بھی ان کی اختراعات میں سے ایک ہے۔ اس یہے بحثی نے کس ہوشیاری سے بھالا کی سے ایک مومنوں حدیث کے ذریعہ اہل سنت کو کو سننے اور اپنے اتم کو ثابت کرنے کی سی لامعاصل کی۔ یہ تو تھا اس روایت کا حال کہ جس کو بحثی نے لیا اس کے ساتھ استدلال کو عجیب طریقہ پر پہنچا کیا گیا۔ وہ یہ کہ دا اگر اہل سنت قرآن رسمتے سے بُنی بن سکتے ہیں۔ تو شیعہ محدثان ہم کی عزاداری سے مومن کیوں نہیں بن سکتے؟؟

ان دونوں باتوں میں باہم کی تعلق ہے؟ جہاں تک پہلے جملے کا معاملہ تھا۔ وہ تو نکلا موضوع۔ اور اس کے رادی من گھڑت روایات کے سرخیل۔ اب انہی دونوں باتوں کو فراز بھنی کے انداز سے جوڑو۔ اور معنی نکالو۔

کسی شخص کا قرآن رٹنے سے بھی بنایا طل اور بے ایمانی ہے۔ اس لیے امام حسین کی عزاداری کرنے سے کسی کامومن رہنا بھی باطل اور گمراہ کن بات ہے لہذا ماتم اور رو نے پیشے کو جائز سمجھنے والا گمراہ اور بے دین ہے۔ ہم تو اس سے قبل یہ نقل کر پکے ہیں کہ دو ما تم کرنے والا کتنے کی مشکل میں اٹھایا جائے گا اور اس کی درس سے آگ دھن کر کے من سے نکالی جائے گی یہ کیا مومن کی بھی سزا ہوگی؟ اگر یہی سزا مقرر و مقدر ہے۔ تو ایسے ایمان سے توبہ۔ اور رجھنی وغیرہ مومنین کو یہ مبارک ہو۔ .....

جواب دوم:

نجی نے تو ایک من گھڑت روایت سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی۔  
 کثرت قرآن کے پڑھنے سے تین راجحہ نبوت کامل جاتا ہے مکمل سے پوری نبوت  
 مل جاتی ہے۔ اس من گھڑت روایت پر خوش ہونا کوئی عقل مندی نہیں۔ آؤ۔  
 ہم تمیں صحیح روایات بتلاتے ہیں۔ اگر واقعی (معاذ اللہ) نبی بننے کا شوق ہے۔ تو  
 ہم اہل سنت تمیں تمہارے گھر کی لمحیٰ ترکیب بتلاتے ہیں۔ اس معمولی سی کوشش سے  
 امام حسن و سین اور نبی تک این جاؤ گے۔

# بِقُولِ شَيْلِعْ مُتَعَمَّهْ كَرُو

کیونکہ متنه کرنے والا حسین علی اور نبی کا درجہ حاصل کر لیتا ہے

## منهج الصادقین

قال النبي من قمتع مرتئه درجه کدرجه  
الحسين . و من قمتع مرتئين درجه کدرجه  
الحسن (۱) و من قمتع ثلث مرات درجه کدرجه  
على و من قمتع اربع مرات درجه کدرجه  
ہر کیلہار متعد کند درجه اوچوں درجہ حسین باشد و ہر کردوبار متعد کند درجه  
اوچوں درجہ سن (۲) باشد و ہر کرسہ بار متعد کند درجه اوچوں درجہ علی  
ابن ابی طالب (۳) باشد و ہر کچھار بار متعد کند درجه اوچوں درجہ  
من باشد۔

(تفسیر منهج الصادقین مجلد و مص ۲۸۱، الججزیہ المنیس  
مطبوعہ تہران)

ترجمہ:

حضرت علی اللہ علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے فرمایا۔ جو ایک مرتبہ متعد کرے گا۔ وہ درجہ

حسین پائے گا۔ جو دو مرتبہ متعدد کرے گا۔

درجہ امام حسن پائے گا۔ جو تین مرتبہ کرے گا۔ تو

درجہ علی بن ابی طالب کو پہنچے گا۔ اور جو چار مرتبہ متعدد کرے گا۔ وہ میرے  
درجہ کرپائے گا۔ (العياذ بالله)

صاحب تفسیر نے مدرب ش لعل کر کے اس کا تحریر بھی کیا لیکن اس پر کوئی جرج  
وغیرہ نہ کی۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ روایت ان کے معیار کے مطابق  
درست ہے۔ تو اس صحیح روایت سے یہی ثابت ہوا۔ کہ ایک مرتبہ متعدد سے  
مقام حسینیت دو مرتبہ سے مرتبہ حسینیت اور تین مرتبہ سے مقام علی پر متعدد کرنے  
والا دو فائنر، ہو جاتا ہے۔ اور اگر بھر بھی باز نہ آئے۔ بلکہ مزید ترقی درجات چاہتا  
ہو۔ تو تین کے بعد ایک ہی جست میں مرتبہ نبوت پائے گا۔ آگے زبانے  
کوں سانپ شونکھ گیا۔ کہ پانچ چھ سات الآخر مرتبہ مجتمع کرنے والا کہاں جائے گا  
کس مقام کو حاصل کرے گا۔ یہ نسبیان کیا۔ دیکھا! نہ ہب ہو تو ایسا۔ ام کے آم  
گھٹھیلوں کے دام۔

”دمتو“ کی تفصیلی بحث ہم کر چکے ہیں۔ مختصر یہ کہ متعدد کے لیے ذکر اسی کی فروخت  
زحق مہر کی پابندی۔ اور نہ ہی اس فعل سے حصول اولاد کا مقصد بلکہ اس کے لیے  
عورت کا پاک دامن ہونا بھی کوئی ضروری نہیں۔ مجوہ سید تک سے یہ ہو سکتا ہے۔ اور  
آدمی ہمارے عورتوں سے متعدد کر سکتا ہے۔ چند حالات لاحظہ ہوں۔

بقول شیعہ امام جعفر صادق نے ہزار عورت کے ساتھ تکریز کرنے

کی اجازت دی

تہذیب الاحکام

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ذِكْرَ لَهُ الْمُتَعَظُّ  
أَهْوَ مِنَ الْأَرْبَعِ قَالَ تَرَقَّبْتُ مِنْهُنَّ الْفَأَ فَإِنَّهُنَّ مُسْتَأْجِرَاتٍ

(تہذیب الاحکام جلد ۱ ص ۲۵۹ مطبوعہ  
تہران طبع جدید)

ترجمہ:-

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے حضور متعدد کا ذکر ہوا۔ اور پوچھا گیا۔ کہ کیا  
متعدد صرف چار عورتوں سے ہی جائز ہے۔ (زیادہ سے نہیں)؟  
فرمایا۔ تباہی ہزار عورتوں سے نکاح متعدد کرے۔ (یہ جائز ہے)  
کیونکہ تو کرایہ پرے کئی ہیں۔

لقول شیعہ شادی شد عورت سے بھی امام حضرت  
نے متعہ کرنے کی اجازت دی

تہذیب الاحکام:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قُلْتُ إِنِّي  
تَزَوَّجُتْ امْرَأَةً مُسْتَحْشِيَةً فَوَقَعَ فِي نَفْسِي  
أَنَّ لَهَا زَوْجًا فَفَتَّشْتُ عَنْ ذَالِكَ فَوَجَدْتُ  
لِيَازَرَ وَجَانَافَقَالَ ..... وَلِمَرَفَتَّشَتْ؟

(تہذیب الاحکام جلد ۳ ص ۲۵۳)

ترجمہ:

راوی کا بیان ہے۔ کہ میں نے امام حضرت صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا۔ حضرت! میں نے ایک عورت سے متعہ متعہ کیا۔ اور میرے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ کہیں خاوند والی نہ ہو۔ تو میں نے تفتیش کی۔ پتہ چلا کہ واقعی اس کا خاوند موجود ہے۔ (تو کیا میں نے یہ غلط کیا یا درست کی؟) امام فرمائے گئے ..... تو نے تفتیش کیوں کی؟ (یعنی اس کی کیا ضرورت تھی۔ کہ تحقیق کی جائے کہ یہ خاوند والی ہے یا بغیر خاوند کے ہے۔ جب متعہ کرنے کے لیے اس قسم کی کوئی پابندی نہیں۔ تو تیری تفتیش بیکار تھی۔ اور جو کچھ کیا۔ تو نے جائز کیا۔)

# بقوں فارسقہ بھی امام جعفر صادق نے مت肯 کرنے

کی اجازت دے دی

ہندیب الاحکام

عَنْ زَرَارَةَ قَالَ سَئَلَ عَمَّا رَأَيْتُ وَأَنَا عِنْدَهُ  
عَنْ الرَّجُلِ يَتَزَوَّجُ الْفَاحِسَةَ مُتَعَذِّثَةَ قَالَ  
لَا بَاسَ -

(ہندیب الاحکام ص ۲۵۳ جلد ۶)

ترجمہ:

زرارہ کہتا ہے۔ کہ عمارتے حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو پوچھا۔ کہ ایک ادمی کسی فاجرہ سے نکاح متعدد کرتا ہے۔ تو یہ کیا ہے؟ ایس (زرارہ) بھی وہاں موجود تھا۔ امام موصوف نے اس کے جواب میں فرمایا۔ کوئی سرچ نہیں۔

۴

**بِقُولِ شَیْعَةِ حَمَادٍ مُصْوَفَ نَكَهَتْ كِ**

### اجازت دی

تہذیب الاحکام :

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ لَأَبَا سَأَدْ  
يَمْتَحِنَ الرَّجُلَ بِالْيَمْرُودِيَّةِ وَالنَّصَارَانِيَّةِ  
وَعِنْدَهُ مُحَرَّرٌ

(تہذیب الاحکام جلد ۷ ص ۲۵۶)

ترجمہ :

امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ لاغنه فرماتے ہیں۔ کہ اگر کوئی شخص آزاد  
عورت کے نکاح میں ہوتے ہوئے کسی یہودی، اور عیسائی عورت  
سے متذکر لیتا ہے۔ تو ایسا کرنے میں کوئی گناہ اور حرج نہیں ہے۔

**بِقُولِ شَیْعَةِ حَمَادٍ مُصْوَفَ نَكَهَتْ كِ**

### گواہی ن اعلان

تہذیب الاحکام :

وَلَيْسَ فِي الْمُتَعَكِّدِ إِشْمَادٌ وَلَا

اعلان۔

(تہذیب الاحکام جلد ۲ ص ۲۴۱)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ متہ کے نکاح میں رکسی کو گواہ بنانے کی ضرورت ہے۔ اور نہ اعلان کی حاجت ہے

## مٹھی بھرنہ کے عوض متور کر سکتے ہیں

(اماں جعفر)

تہذیب الاحکام:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْأَحْمَرِ لَقَالَ قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ أَدْنَى مَا يَكْرَهُ وَجْهُ بِدْرِ الْمُتَعَةِ فَقَالَ  
كَفَّرَ مِنْ بَيْنِ

(تہذیب الاحکام جلد ۲ ص ۲۶۰)

ترجمہ:

اب سعید احوال کا کہنا ہے۔ کہ میں نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے پوچھا۔  
کہ متہ کے لیے کم از کم کتنی مالیت ہونی چاہئے۔ فرمایا۔ مٹھی بھرنہ  
کے عوض متور کرنا جائز ہے۔

# متاخر لص زنا ہے

اول

اگر نہیں تو مذہب شیعہ کے مطابق دنیا میں سے  
زنا کا وجود ہی نہیں ہے

ناظر بھے کام: امتحن کے بارے میں مندرجہ بالا حوار جات سے آپ نے اس کے چیدہ چیدہ چند مسائل معلوم کر لیے۔ چار مرتبہ اس فعل کا ملکب مقام نبوت پر فائز ہو جاتا ہے۔ زنگوای کی خودرت نہ خطیر قسم کی۔ لیکن اپنی یہ گانی جس پر جی للچایا اس غریب کی شام لوث لی۔ ایک نہیں ہزار سے کمی تک ناوندوالی سے کریں میدان آپ کے با تھیں ہے۔ اگر کوئی زنا کا ایڈام دھرے تو امام جعفر صادق رضی کی طرف نسب روایات سے اُس کا مئہ مورڑ دیں۔ بلکہ توڑ دیں۔ کبھی بھی کسی شیعہ پر صد زنا نافذ نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ محل و موقعہ پر بھرپڑے جانے کے باوجود دوہ اس کو دوستہ، کہہ کر جان چھوڑ رائے گا۔ حالانکہ مذنا، اور اس میں کوئی فرق نہیں تھا دو توں ایک ہی فعل کے دو نام ہیں۔

متدریینی زنا کا ملکب شیعہ بجائے سوکوڑے یا رجم کے اس قد محترم ہو گیا۔ کچار مرتبہ اسکا بے درجہ نبوت پا گیا۔ اس قدر قبیح اور ناقابل فعل سے لوگوں کو

درجہ نبوت پر فائز کر کے کیا تجھی صاحبک عقیدہ نہت باقی رہا۔ ہم پر ایک موضع روایت کے ذریعہ ازام دھرا۔ لیکن کچھ ما تھہ نہ آیا۔ اب آپ اپنے گھر کی خبر تو لیں۔ کتنے بدمعاش اور حرامی لوگوں کو آپ کے ذہب نے پیغیر بنا دیا۔ بالفرض اگر وہ روایت قاسم بن ابراہیم کتاب کی بیان کی گئی۔ درست قرار پا تی۔ تو چھری موازنہ کریں گے۔ کس کا پڑا ابھارا ہے۔ تلاوت قرآن آخر ایک نیک فعل ہے۔ اور متعہ بالتحقیق زنا ہرنے کی وجہ سے حرام اور شنیع فعل ہے۔ نبوت کا حصول نیک فعل اور حرام فعل سے فراتلا ہے۔ کونا اچھا اور موافق نظر آتا ہے۔ (دو لیے ہم تو مرتبہ نبوت کو بذریعہ کب کی کے یہی حاصل ہو جانا مانتے ہی نہیں)۔

حقیقت یہ ہے۔ کشیدہ ملک خواہشات نفاسیہ کے پورا کرنے کا دروسرا نام ہے۔ متعدد ہو یا سرہام سرنگے ماتم کرنا، موستقی ہو یا مرثیہ خوانی، یہ سب ایک ہی شجر ممنوع کے ٹیل ہیں۔ اس کی تفصیل ہم بیان کر کچے ہیں۔ کریب۔ ماکی طرف بلانے کی صورتیں ہیں۔ آخر مرتبہ نبوت کا حصول ہر لیک کی منا ہوتی ہے۔ فدا سمجھے۔

فَلَعْنَىٰ رُوَا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ

# نحوی شیعی کی غاہازی نمبر ۲

**اللَّهُمَّ إِنْتَ مَنْ تَرِيدُ  
فَإِنَّمَا كُوْدَةً ذَرْبَتْكَ  
أَنْتَ مَنْ تَرِيدُ  
فَإِنَّمَا كُوْدَةً ذَرْبَتْكَ**

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی ایک تحریر سے نحوی شیعی نے دھکا دیتے ہوئے یہ بادر کرانا چاہا۔ کہ اہل سنت کو امام غزالی نے عاشر را کے دن ذکر حسین کرنے سے اس لیے روکا ہے۔ کہ اس کے کرنے کی وجہ سے لوگوں کے دلوں میں حضرات صاحاب کرام سے بعض وعداوت پیدا ہوتی ہے۔ وہ اس طرح کہ امام حسینؑ کے ماتم سے یزید کا ظالم ہونا شایستہ ہوتا ہے۔ اور اس کے ظلم کا مرخ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف ہو جاتا ہے۔ کہ انہوں نے اسے خلیفہ مقرر کیا تھا۔ اور امیر معاویہ سے اس ظلم کا انتقام دیکھا کہ م Raf متعلق ہو جاتا ہے۔ کیونکہ انہوں نے شام کا گورنر امیر معاویہ کو متصر کیا تھا۔ تو معلوم ہوا کہ ماتم حسین جائز تو ہے۔ لیکن اس سے نقصان بہت بڑا ہو جاتا ہے۔ جو سنیوں کو منظور و قبول نہیں۔ نحوی شیعی کی اصل عبارت ملاحظہ ہو۔

ماتم اور صاحبہ

”اہل سنت کی معہبہ کتب صواتیں محقر خاتمه“

صواتیں محقرہ:

قَالَ النَّفَرَزَالِيُّ وَغَيْرُهُ وَيُحَرَّمُ عَلَى الْوَاعِظِ وَغَيْرِهِ

رَوَا يَهُودَةً مَقْتَلِ الْحُسَيْنِ وَالْعَسْنِ وَ حِكَمَيَاتِهِ وَ مَا  
جَرَى بَيْنَ الصَّحَابَةِ عَنِ التَّشَابُعِ وَ التَّخَاصُمِ فَإِنَّهُ  
يَدِلُّ إِلَى عَلَى بُغْضِ الصَّحَابَةِ وَالسَّطْعَنِ  
فِي لِمَامٍ -

(رسواحق محرقة خاتمه ص ۲۲۱)

**ترجمہ:**

امام غزالی لکھتے ہیں۔ کہ امام حسین اور امام حسن (علیہما الصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ) کی شہادت کا ذکر کرنا حرام ہے۔ کیونکہ ذکر شہادتِ حسین صاحب کو کس کے بغفلہ مگر بھڑکاتا ہے۔

یہ بھی تاریخِ کرام معاشر صاف ہو گی۔ قابل غوریہ بات ہے کہ شہادتِ حسین سنت سے صاحب کی دشمنی کیوں پیدا ہوتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جو شخص وہ مظالم جو امام مظلوم پر ہونے ہیں مئے گا تو قاتل کی تلاش کرے گا۔ اور قاتل نیز یہ ہے پھر وہ یہ تلاش کرے گا۔ کہ نیز یہ کوئی کس نے بادشاہ بنایا۔ نیز یہ کو معاویہ نے بادشاہ بنایا۔ پھر وہ سورچے گا۔ کہ ایسا معاویہ کو شام کی گورنری کس نے دی اور اس کے پاؤں کس نے ضبوط کیے اور معاویہ پر فواز شات کی بارش خلافت راشدہ کے زمانیں ہوئیں۔

پس بات ساری گھل جائے گی اور بزرگوں کے کارنا میں اشکارا ہو جائیں گے۔ اس بات کو مدنظر رکھتے ہوئے فتویٰ دے دیا۔ کہ ذکرِ حسین کرنا ہی حرام ہے۔

دِمَقْرَمْ اور صَحَابَةَ مُصْنِفِ غَلامِ حسِينِ نجفِیِ شیعیِ مَدْعَیٰ  
مطبوعہ لاہور۔

## جواب اقوال:

منترض نے اپنی کتاب میں تاثر دینے کی کوشش کی۔ بلکہ فتویٰ جبڑا یا کہاں سنت عاشورا کے دن ذکر حسین کو حرام سمجھتے ہیں۔ ذرا اسی عبارت کو اور یوم عاشورا کو موجود مخالف شہادت اور مصائب اسلام امام حسین کو دیکھیں۔ دونوں میں کیا فرق نظر آئے گا۔ اہل سنت محرم الحرام کے پرے مہینہ اور غاصص کر پہلے دس دن اور بالخصوص یوم عاشورا پر ذکر حسین کی بڑی بڑی مخالف معتقد کرتے ہیں۔ کافر نہیں ہوتی ہیں۔ جیسے کیے جاتے ہیں۔ تحریر و تقدیر کے ذریعہ امام حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھی مشائخ آئندہ والا واقعہ اور اس کی تفصیل بیان کرتے ہیں۔ پھر اس کے سامنے میں جذبہ جہاد اور شرق شہادت کو پروان چڑھایا جاتا تھا۔ تو مشاہدہ ہی سمجھنی شیعی کی دغا بازی کا بھانڈا چورا ہے میں بچوڑ دیتا ہے۔ اور یہ سب کچھ بھی بھی دیکھتا استار ہا ہے۔ اس لیے ذھوک اور فریب ہی کے سوا اس عبارت میں کچھ بھی نہیں ہے۔

رباڑہ امر جو امام غزالی کی عبارت سے ثابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ لیکن یہ کہ اس سے یہ یہ کا ظلم اور یہ یہ کے ظلم سے امیر معاد یہ پھر دیگر صحابہ کرام کا ظلم کھل کر سامنے آ جاتا ہے۔ یہ بھی ایک ذھوک ہی ہے۔ اور فریب ہی کی کوشش ہے۔ کیونکہ یہ یہ سے ظلم کا امیر معاد یہ کی طرف منتقل ہونا اور پھر اس کے پلٹتے جانا نہ اس وقت مستور ہوتا۔ جب ان حضرات کی خواہش اور تنا کے مطابق واقعہ کر بلا ہوتا۔ اور ان لوگوں کا منصورہ اس میں کا رفرہ ہوتا۔ اور اگر ان حضرات کا واقعہ کر بلکہ دُور کا بھی تعلق نہیں۔ اور زہی کوئی خفیہ منصوبہ کا رفرہ نہ ہا۔ تو پھر یہ حضرات موردنِ ازم کیوں ٹھہرائے جائیں۔

اپ تمام تاریخ میں اس امر کو بخوبی جانتے ہیں۔ کہ ہر اپ کی دلی تباہتی ہے۔

کاس کی اولاد نیک اور فرمائنا براحت ملے۔ اور بڑے ہو کر وہ مسکھیں کا ذریعہ بنے لیکن یہ خواہش کبھی پوری ہوتی ہے۔ اور کبھی ادھر ری ہی رہ جاتی ہے۔ اب اولاد کا بڑے ہو کر فاش و تاجربہ جانا باپ کے لیے باعثِ الزام کیوں ہو جائے؟ اسی طرح ہر باپ اپنے بیٹے کی شادی پر ہزاروں لاکھوں خرچ کرتا ہے۔ اور اس کا مگر اباد کرنے کی تقریبی دُور و قریب کے رشتہ داروں کو بجا کر خوشیاں مناتا ہے لیکن یہی پتکہ کچھ عرصہ گز نے پر باپ کے لیے باعثِ صدرہ بن جاتا ہے اور پریشان کرنے لگتا ہے۔ تو کیا بچہ کی اسی حرکت سے اس کے باپ کو یہ الزام دیا جائے گا۔ کتو نے اس کی شادی کیوں کی تھی انہیں؟

کچھ یہی معاملہ بخوبی کا ہے۔ کیونکہ اس کا کہنا ہے۔ کہ ”اہل سنت یوم عاشورا کو ذکرِ امام حسین اس لیے نہیں کرتے کہ کہیں امیرِ معاویہ کا ظلم ظاہر نہ ہو جائے“ حالانکہ حقیقت یہ ہے۔ کہ جب امیرِ معاویہ رضی اللہ عنہ نے یزید کو ولیٰ ہمدرد مقرر کیا تھا۔ تو ائمہ کے حضر در عالم انگلی تھی۔ یا اللہ! میں نے عوام کی بھلانی کے پیش نظر یزید کو ولیٰ ہمدرد بنا یا ہے۔ تقبیل فرم۔ اور اگر میں نے اس کی ناہلی کے ہوتے ہوئے اور اقرباً پروری کے خیال سے ایسا کیا ہے۔ تو اس کو مدد دنیا سے اٹھائے، اب ایسے امیر کے متعلق کخلاف وہ سب وہ عوام جس کے پیش نظر ہو۔ یہ کیونکہ اس کے لیے الزام دیا جا سکتا ہے۔ کہ انہوں نے یہ ظالمانہ حرکت کی تھی۔

امم غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت سے بھی بخوبی نے غلط استدلال کیا۔ اور اس کے ذریعہ بھی فریب دینے کی کوشش کی۔ امام موصوف نے جو واعظین کرام کو تنفس کی۔ کہ انہیں شہادتِ امام حسین کی روایات بیان دکرنا پڑا ہے۔ اور حضرت صاحبِ کرام کے مابین واقع ہرنے والے مخاصمات و مشاجرات (جھگڑے) عوام کے سامنے بیان نہیں کرنے چاہئیں۔ تو گزارش ہے۔ کہ امام موصوف نے مطلقاً ایسا کرنے سے

منع نہیں فرمایا۔ بلکہ من گھڑت اور ادھر ادھر کی اڑتی اڑاتی باتیں ذکر کرنے سے منع فرمایا ہے۔ جیسا کہ پھر واعظین کا روپ بن چکا ہے۔ اور صحابہ کرام کے مابین رونا ہونے والے اختلافات سے چونکو عوام الفاس کا ان کے بارے میں عقیدہ متزلزل ہونے کا خطہ تھا۔ اس لیے آپ نے ان حالات میں ایسا کرنے سے منع فرمایا ہے۔ اگر یعنی شیعی امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی پوری عبارت تقل کر دیتا۔ تربات صاف ہو جاتی۔ اور امام موصوف کا مرعاتاری پر واضح ہو جاتا۔ لیکن اس نے محض دھوکہ دینے کے لیے اپنے مطلب کا کلام لے لیا۔ اور سابق لاحق کو حچھوڑ دیا۔ الگ الیسی خیانت اور بدرویانتی زکی جاتی۔ تو یہ کہنا مشکل ہر باتا۔ کہ امام غزالی نے اہل سنت کو یوم عاشورہ کے دن ذکر حسین کرنے سے منع کیا۔ تاکہ اس سے مظلالم معاویہ اور صحابہ کرام کا بر نہ ہو جائیں۔ آئیے امام موصوف کی مکمل عبارت دیکھیں۔ اور پھر یعنی کے نتیجے سے موازنہ کریں۔

امام غزالی کا مقصد ہے کہ جھوٹی روایات سے

ذکر حسین رضی اللہ عنہ کیا جائے

### صواحتِ محرقة

قَالَ الْغَزَّاءُ وَغَيْرُهُ وَيَحْرِمُ عَلَى الْمَعَاعِظِ وَفَيْدِهِ  
رِقَايَةٌ مُمْثَلٌ الْحُسَنِ وَرِحْكَائِيَّةٌ وَمَا  
جَزِيَ بَيْنَ الصَّحَابَةِ مِنَ التَّشَاجِرِ وَالشَّخَاصِ  
فَإِنَّكَ يُكَبِّرُ عَلَى بُعْضِ الصَّحَابَةِ وَالطَّعْنُ فِيهِمْ

وَهُمْ أَعْلَمُ الَّذِينَ شَكَرُوا إِلَيْهِمُ  
 رِوَايَةً وَنَحْنُ تَلَقَّيْنَاهُ مِنَ الْأَيْمَنَةِ وَرَأْيَةً قَالَ طَائِشُ  
 فِيهِمْ مَطْعُورٌ طَاعِنٌ فِي نَفْسِهِ وَدِينِهِ  
 قَالَ أَبْنُ الصَّلَاحِ وَالثُّرُوفُ الْصَّحَابَةُ كُلُّهُمْ  
 عَدُولٌ وَكَانَ لِلثَّنَيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 مِائَةً أَلْفٍ وَأَرْبَعَةَ عَشَرَأَلْفَ صَحَابَةٍ عِنْدَ  
 مَقْرِبَتِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْقُرْآنِ  
 وَالْأَخْبَارِ مَصْرِبَ حَارِنٍ بَعْدَ التَّلِيمِ وَجَلَالِ التِّبَرِيرِ  
 وَلِمَا جَرَى بَيْنَهُمْ مَحَا مَلِلٌ لَا يَعْتَمِلُ ذَكْرُهَا  
 هَذَا الْكِتَابُ إِنَّهُ لَهُ مَلَكُصَا وَمَا ذَكَرَ مِنْ حُرْمَةٍ  
 رِوَايَةً قَتْلِ الْمُعْسِنِ وَمَا بَعْدَهَا لَا يَتَّسِعُ فِي مَا  
 ذَكَرْنَاهُ فِي هَذَا الْكِتَابِ لِأَنَّ هَذَا الْبَيَانُ الْحَقُّ  
 الَّذِي يَحِبُّ اعْتِقادُهُ مِنْ جَلَالِ الْصَّحَابَةِ وَبَرِيقِهِمْ  
 مِنْ كُلِّ نَفْسٍ بِخَلَافِ مَا يَقْعُلُهُ الْمُوَعَاظُ الْجَمِيلَةُ  
 فَإِنَّهُمْ يَا تُرَنَّ يَالْأَخْبَارِ الْكَادِيَةِ الْمُوْضِنِ عَوْتَهُ  
 وَتَخْرِيحاً وَلَا يَبْيَسُونَ الْمَحَايِلَ وَالْحَقُّ الَّذِي  
 يَحِبُّ اعْتِقادُهُ فَيُقْعُدُ الْعَامَةَ فِي بَعْضِ الْصَّحَابَةِ  
 وَتَنْقِيَصُهُمْ بِخَلَافِ مَا ذَكَرْنَاهُ فَإِنَّهُ لِعَيْنَيْهِ إِجْلَاءُ  
 لِهِمْ وَتَنْزِيَمُهُمْ هَذَا وَقَدْ بَثَ عُمَرُ بْنُ يَزِيدَ  
 لِسُورِيَّ مَا فَعَلَهُ اللَّهُ وَإِسْتِجَابَهُ دَخْوَةً إِبْرِيَّهُ فَإِنَّهُ  
 لَيَمْرُ عَلَى عَهْدِهِ إِلَيْهِ فَخَطَبَ وَقَالَ اللَّهُمَّ إِنَّنَا

إِنَّمَا عَامَدَتْ لِيَزِيدَ لَمَّا رَأَيْتُ مِنْ فِعْلِهِ  
 فَبَلِغَهُ مَا أَمَلَتْ وَأَعْنَهُ وَإِنْ كَنْتُ إِنَّمَا حَمَلْتُ  
 مُحْبَّ الْوَالِدِ لِوَلَدِهِ وَإِنَّمَا لَكِنْسَ لِمَا صَنَعْتَ بِهِ  
 أَمْلَافًا قِبْلَهُ قَبْلَ أَنْ يَبْلُغَ ذَالِكَ فَخَانَ  
 كَذَالِكَ لَأَنَّ وَلَآيَةَ كَانَتْ سَنَةَ سِتَّينَ وَمَا تَ  
 سَنَةَ أَرْبَعَ وَسِتَّينَ -

(صواتی محرف ص ۲۲۳، ۲۲۴ مطبوعہ)

از ہر مصر

ترجمہ:

امام غزالی وغیرہ علماء نے فرمایا۔ کرو اعظم وغیرہ پر امام حسین کے قتل کے واقعہ اور حکایات کی روایات سے اقتنا ب کرنا چاہیئے۔ اور ان جھگڑوں کے بارے میں روایات سے بھی بچنا چاہیئے جو حضرت صحابہ کرام کے درمیان ہونے گئے تھے ایسا کرنے سے صحابہ کرام کے بارے میں بعض اور طعن کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ حالانکہ یہ دین کے تسویں تھے اور انہم کرام نے ان حضرات سے دین بطور روایت مامل کیا اور ہم نے حضرات انہم کرام سے درایت کے طور پر دین سیکھا۔ لہذا ان کے بارے میں طعن کرنے والا خود اپنے دین اور اپنی ذات کو مطعون کر رہا ہے۔ ابن الصلاح اور الندوی نے کہا۔ تمام صحابہ کرام عذول تھے۔ (یعنی گناہ کبیرہ سے بچے ہوئے اور صغیرہ پر اصرار نہ کرنے والے) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال شریعت کے وقت ایک لاکھا در چڑھہ ہزار صحابہ کرام موجود تھے۔ قرآن کریم اور احادیث ان کی عدالت کی تصویب

اور ان کی بزرگی پر مہر تصدیقی ثبت کرتی ہیں۔ اور جو باہم ان حضرات کے درمیان جگہ ہے اور اختلافات ہوئے ہیں کتاب ان کے ذکر نے کی متحمل نہیں ہے۔

حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے واقعات کو ذکر کرنا "حرام سمجھنا" اور اس کے ماتحت ساتھ میراں کتاب میں ان واقعات کو ذکر بھی کرنا ان دونوں باتوں میں کوئی مناقصہ نہیں۔ (جو بادی النظر میں معلوم ہوتا ہے۔) وہ اس طرح کہ حضرات صحابہ کرام کی جلالت اور ہر حق سے ان کو بری سمجھنے یہ بات "بیان حق" کے ضمن میں آتی ہے۔ اور اس کا عتیقه رکھنا واجب ہے (لہذا ایسی باتوں کا ذکر کرنا ضروری ہے)، بخلاف ان روایات و واقعات کے جو جاہل و عظیم بیان کرتے ہیں۔ کیونکہ وہ اکثر ایسی باتیں بیان کر گزرتے ہیں۔ جو جھوٹی من گھڑت اور باطل ہوتی ہیں اور جن کا ذکر کرنا ضروری اور واجب ہوتا ہے۔ انہیں ذکر نہیں کر پاتے۔ لہذا ان کے ایسے کرنے سے عوام کے ذمہ حضرات صحابہ کرام کے متعلق بعض اور ان کی عظمت شان میں کمی کی طرف سوچنا شروع کر دیتے ہیں۔ بخلاف ان بالوں کے جو ہم نے ذکر کیں کیونکہ ان کی بزرگی اور پاکیزگی کا اعلیٰ مقام دل میں جاگزیں ہوتا ہے۔

اور یہ حقیقت ہے۔ کہ یہ دیکی عمر اس کی بد عملی اور اس کے والد گرامی کی دعا کی قبولیت کی وجہ سے کم ہو گئی۔ سو جب کچھ لوگوں نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کو یہ کے ولی عہد بناتے پر کوسا۔ تو اپنے خبلہ دیتے ہوئے فرمایا۔

"اے اللہ! اگر میں نے یہ زید کو ولی عہدان باتوں کی بنا پر بنایا۔ جو میں نے اس کی دیکھیں۔ تو اس کو میری تمناؤں کے پورا کرنے تک عمر عطا فرم۔ اور اس کی مدد بھی کر۔ اور اگر ایسا میں نے اس لیے کیا۔ کہ میں اس کا باپ اور وہ میرا بیٹا ہے اور مجھ سے پدری سے ایسا ہوا۔ اور وہ اس منصب کا اہل نہیں۔ تو اسے دنیا سے اکھا"

ہندزا حالات گواہ ہیں۔ رحمہت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی دعا کے مطابق ہی ہوا۔ یونہج  
بزید ساطھ بھری میں سند خلافت پر بیٹھا۔ اور چار سال کے اندر مر گیا۔

## امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت سے نجفی شیعی کی دھوکہ دہی

### کی اصل بنیاد

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی عبارت اور اس کا ترجیح آپ نے ملاحظہ کی۔ امام موصوف  
نے اس میں دو الگ الگ باتیں ذکر فرمائیں۔ ایک یہ کہ داعظین کو امام حسین رضی اللہ عنہ کی  
شهادت کے بارے میں من گھڑت اور غلط روایات ذکر کرنے سے احتساب  
کرنا چاہیے۔ دوسری بات یہ کہ حضرات صحابہ کرام کے درمیان رونما ہونے والے  
اختلاف اور جگہوں کو عوام کے سامنے بیان کرنا حرام ہے۔ کیونکہ ان کے باہم اختلاف  
کو بیان کرنے سے کم علم اور جاہل لوگ کسی ایک فرقی کو سچا اور دوسرے کو جھوٹا بھخنا  
شروع کر دیں گے۔ (مشلاً جگہ جبل کا واقعہ سن کر عام اکدمی یا تو حضرت علی الرضاؑ رضی اللہ عنہ  
کے متعلق لغرض رکھئے گا۔ اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کو حق پر سمجھئے گا۔ یا اس کے  
اکٹ اس کا تکفیر ہو گا۔ حالانکہ تمام صحابہ کرام عادل ہیں۔ ان واقعات سے یقینیدہ  
قام نہیں رد ملت۔) ان حضرات کے مابین جو کچھ ہوا۔ وہ اجتہادی خطہ کے ضمن میں اتمبے  
بہم جگہ صفين اور جگہ جبل میں اس پر سیر شامل بحث کر چکے ہیں۔

لیکن نجفی شیعی نے چالاکی یہ پلی۔ کہ پہلی بات کو دوسری بات کا نتیجہ بنانا کر پیش  
کیا۔ اور کوشش کی۔ کہ ثابت کیا جائے۔ کہ امام حسین رضی اللہ عنہ کے ذکر شہادت  
سے چونکہ صحابہ کرام کے بارے میں لغضی پیدا ہوتا ہے۔ ہندزا ایسا نہیں کرنا چاہیے۔ حالانکہ  
امام غزالی نے امام حسین کی شہادت کے بارے میں غلط اور من گھڑت روایات سے

من فرمایا۔ اور اس کے ساتھ مباحثہ خود شہادتِ امام کے متعلق روایات بھی ہیں۔ کہ جن کا ذکر کرنا از روئے عقیدہ واجب ہے۔ ہم امام حسینؑ کے بارے میں جھوٹی روایات سے منع کرنا اور ہم اصحابِ کرامؑ کے مابین مخاصمات کے ذکر سے منع کرنا مخاصمات صاحبِ کاظمؑ کے سامنے اس لیے منع کیا گیا۔ کراس سے بعض صاحبِ پیدا ہونے کا لفظ تھا۔ اور شہادت کے متعلق غلط واقعات دلیے ہی منع ہیں۔ ان کو منع اس لیے نہیں کیا گیا کہ ان سے بھی وہی خرابی پیدا ہوتی ہے۔ جو صحیحی نے بیان کی۔ لہذا حکم ہوا۔ کوئی صحیحی کا یہ اسلام لگانا قطعاً کوئی وزن نہیں رکھتا۔ کہ «ذکر حسینؑ سے بعض صاحبِ پیدا ہوتا ہے»: ان دونوں باتوں کو غلط ملطک کر کے اس نے فریب ہی اور عتیاری کا کمال منظا ہر دیکھا۔

### جواب دوم:

نجفی شیعی نے اہل سنت پر پفریب الزام دھرنے کی کوشش کی کہ اہل سنت بعض حسینؑ کی وجہ سے ان کا ذکر اور ان کی شہادت کے واقعات بیان نہیں کرتے ذرا اسی موضوع پر اپنے مسلک کی بھی خبری ہوتی۔ اپنی کتب کی درق گردانی کی ہوتی اور پھر دل پر با تحریک کر بتلاتے۔ کہ جو کچھ میجمونڈے طریقہ سے ہم شیعوں کو کہہ رہے ہیں۔ اس سے بڑھ کر قویما ری کا راستا نافی ہے۔ آئیے! ذرا امینہ دیکھیں۔ عنوان ہمارا مضمون اہل تشیع کا ملاحظہ ہو۔

>:

# شیعہ مجتہد کا فتوای

امام حسین رضی اللہ عنہ کے ذکر کے دوران غنا، نوصد  
کرنا اور موہرہ پینا حرام اور شیطانی عمل ہے

**منتہی الامال :**

پرس شائست کہ شیعیان عموماً و ذاکرین خصوصاً ملتقت شده  
درای سوگواری و عززاداری بروجی سلوک کند کہ زبان نواصب راز  
نشود و اقتصار بر واجبات و مستحبات کرہ از استعمال محمات از قبل  
غنا کہ غاباً نوصرہ ملے لطف فانی ازاں نیست و اما کافیب منقطعہ و کیمات  
ضعیفه مظہونہ کذب کر در جملہ ای از کتب غیر معتریہ بلکہ نقل از کتبی کہ  
مصنف آنہا از متدینین اہل علم و صدیث نیست احتراز نہایت و شیطان  
راد رای عبادت بزرگ حظیم شعائر الدنیاست راہ نہ مہندا و از معاصری کثیر  
کر روح عبادت را میبرد پر ہمیزد خصوصاً ریا و کذب و غنا کہ درای علی  
ساری باری شدہ است۔

دہنی الامال از شیخ تیج جلد اول

صفحہ نمبر ۲۵۵ فاتحہ مطبوعہ تہران

طبع جدید

## ترجمہ کا

پس مناسب ہے کہ تمام شیعہ بالعموم اور ذاکرین بالخصوص جو امام حسین  
نفی اللہ عنہ کی عزما دری اور سوگواری میں شرکت کرتے ہیں ان مجالس میں  
ایسا طریقہ پانائیں کہ نواصیب (اہل سنت) کو اعزام کرنے کا موقع  
ہاتھ نہ آئے۔ وہ یوں کہ صرف وہی باتیں بیان کریں۔ بوجو اجب اور  
مُتّسب ہوں۔ اور فرماتے سے کلی اجتناب کریں۔ جیسا کہ گانا بجا تا ہے۔  
کیونکہ فاٹاً ناقمی لوگ نوح خوانی مزدود کرتے ہیں۔ اور بھوٹی روایات اور  
لمزوڑ حکایت سے بھی ابتعاب کرنا چاہیے۔ اس قسم کی باتیں عام طور پر غیر  
معتبر کتب میں ملتی ہیں۔ اور ان میں بھجوٹ کافیں غائب ہوتی ہیں۔ بلکہ کسی  
ایسی کتاب سے کوئی بات نقل کرنے سے بھی احتراز کرنا چاہیے۔ کہ جس کا  
مصنف دین داری میں مشہور ہو۔ اور اسے عالم اور حدیث و ان نزکیجا  
گی ہو۔ اور یہ بھی مناسب ہے کہ امام حسین کی یاد میں منعقد ہوئے والی  
مجالس ایسی بزرگ عبادت کو شیعیانی کاموں سے بچایا جائے۔ کیونکہ  
ایسی مجالس شعائر اللہ میں سے بہت اہم درجہ رکھتی ہیں۔ اس کے علاوہ  
بہت سے دوسرے گناہ واسے کاموں سے بھی پر بہیز کرنا پاہیے۔ کہ جن  
کی وجہ سے عبادت کا روح بانمار ہے۔ بالخصوص دکھل وا، بھجوٹ اور  
گانا بجا بوجو کہ ذکر سین کی مجالس میں ہر طرف اہل تشیع نے جاری و ساری کر  
رکھا ہے (ان سے مزور اجتناب کرنا چاہیے)

# بِقُولِ شیعہ محبہتہ

غلط اور حجہوں طے واقعات کے ذریعہ شہادتین

کو بیان کرنا اپنی ماں سے ستر مرتبہ زنا کرنے

سے بدتر ہے

منتدى الامال

در جامع الاخبار از رسول خدا (ص) روایت کردہ کفر مودہ ہرگاہ  
دروغ گوید مون بدول عذر لعنت کند اور اهانتا دہرا ملک و از دل او  
بوئے گندے بیرون آید و بالا رودتا بعرش رسیس لعنت کند اور  
حلہ سرش و حتی تعالی بواسطہ آں یک دروغ ہفتاد زنا بر او نویسید  
کہ اس ان ترا نہا مثل آنست کہ کسی باما درخود زنا کند۔

دہشتی الامال جلد اول ص ۵۲۵

خاتم المکتباں - مطبوعہ تہران  
(طبع قدیر)

## قریحہ:

جامع الاتخار میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے فرمایا۔  
بومون غدر کے بغیر چھوٹ کہتا ہے۔ اس پر ستر ہزار فرشتے لفنت بھیجتے  
ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ اس ایک چھوٹ کی وجہ سے متزنا کا گناہ اس کے  
نامہ اعمال میں دست فرماتا ہے۔ کہ ان میں سے سب سے کم متزنا وہ  
جو کسی نے اپنی ماں سے کیا ہو۔

”بختہ الاسلام“، ”نجفی شیعی“ نے اہل سنت پر امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی  
بھارت سے جو اعتراض کرنے کی کوشش کی۔ ہمارے دو صد و جوا بات  
سے اس کی قلعی کھل گئی۔ اور دغا بازی اور فربیب دہی کا بجاندہ اسراہ پھوٹ گی۔  
درستیقت بات یہ ہے کہ جب کسی شخص کو کسی سے حدادت اور لبغعن حسد کی بیماری لگ  
جائے۔ تورات دن وہ یہاڑا اسی میں جلتا رہتا ہے۔ اور خود خرید کروہ یہ آگ اس  
کو دنیا کے علاوہ قبر و حشر میں بھی پھوٹنے کا نام نہیں لیتی۔ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ  
کی بھارت سے جو استدلال کیا گی۔ اس کے پیش نظر یہی کہا جا سکتا ہے۔ کہ نجفی یا تو  
اس استعداد سے خالی ہے۔ جس کی یادوں کسی بھارت کو مجھ سمجھا جا سکے۔ یا استعداد  
تو ہو گی۔ لیکن ابھی نابالغ ہے۔

امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے شہادت امام حسین رضی اللہ عنہ کے ذکر کو محدث حرام  
و منور نہیں فرمایا۔ بلکہ ایسے واقعات و روایات کے ذکر سے منع کیا۔ کہ جو من گھرست  
اور تجھوت کا پسندہ ہوں۔ اور واعظین و فرازکرین کو تنبیہ کی کہ اس مفہوم واقعہ میں رنگ  
بھرنے کے لیے تجویز مولیٰ روایات سے احتساب کرنا چاہیے۔ اور اسی طرح حضرات  
صحابہ کرام کے مابین رونما ہونے والے تجھذبوں کو بیان کرنا بھی مطلقاً منع نہ فرمایا۔ بلکہ  
خنانی کے بیان کی اجازت دی۔ ذرا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارتضاد ہمارے

بارے میں نجی ایسے "جنتِ اسلام کیا کہیں گے۔

إِنَّمَا كُلُّ صَحَّاتِ شَجَرَةِ بَيْنَ أَصْحَابِيْ

خود اور اپنے صحابے درمیان رونما ہوتے واسے اختلافات (کے بیان)

سے پرہیز کرو۔

اگر چھوٹے اور من گھٹت واقعات بیان کرنا خود تمہارے اکابر کے تردیدکرنے سے بدتر اور شبیهانی فعل شمار ہوتے ہیں۔ تو کیا اس سے وہی فتحیہ نکالو گے۔ جو امام غزالی کی عبارت سے نکالا ہے۔ یعنی یہ کہ امام حسین کی شہادت کا ذکر اپنی ماں سے نہ کرنے سے بڑھ کر شبیهانی فعل ہے۔ (معاذ اللہ ا لمجالس حسین میں نوحہ کرنا اور عناء حرام ہیں۔ اور یہی حرام فعل بقول شیخ قمی اہل تشیع میں جاری و ساری ہے۔ حرام خود کرتے ہو اور وہ بھی مجالس شہادت حسین میں۔ اور ازانم دھرتے ہو سُنیوں پر؟

"شرم نہ کو مگر نہیں آتی۔"

# بُحْنَى يَمِيٰ كِتَابِي دُعَا بَازِي

نامبی (رسنی) قتل حسین پر خوشی کرتے میں اور شیعہ تام.....

تام اور صحابہ:

حضرت امام حسین کی شادوت کے دن نامبی کیا کرتے تھے؟ ۹۱ سنت کی  
معترکتاب البدریہ والہمایہ جلد ۲ ص ۲۰۲۔  
البدریہ والہمایہ:

وَقَدْ عَاهَسَ الرَّأْفَضَةَ وَالثِّيَعَدَةَ يَوْمَ عَاشُورَاءِ  
الشَّوَّاصِبِ مِنْ أهْلِ الشَّامِ فَكَانُوا فِي يَوْمِ عَاشُورَاءِ  
يَطْبَخُونَ الْحُبُوبَ وَيَعْسِلُونَ وَيَسْطَبِيُونَ وَيَلْبِسُونَ  
أَفْخَرَ ثِيَابِهِمْ وَيَتَخَدَّدُونَ ذَلِكَ الْيَوْمُ عَبْدًا يَصْنَعُوهُ  
فِيهِ الْأَطْعَمَةَ وَيَظْلَمُونَ السُّرُورَ وَالْفَرَحَ يُرِيدُونَ  
بِذَلِكَ عَنَادَ الرَّوَافِضَ مَعَاكِسَتِهِمْ۔

(البدریہ والہمایہ جلد ۲ ص ۲۰۲)

ترجمہ:

شیعہ کے بُکس ال شام نامی دوز عاشورا دیگیں پکارتے تھے غسل کرتے  
تھے خوش بر لگاتے تھے۔ فاغرہ بِلَاس پہنچتے تھے۔ اس روز کو عید قرار  
دیتے تھے قسم قسم کے کھانے تیار ہوتے تھے۔ خوشی اور سُرور خاہی کرتے  
تھے۔ اور اس سے غرفہ ان کی شیعہ سے (ضد) اور شیعہ کے اٹ کرنا تھا۔  
حضرت امام حسینؑ کی شہادت کے دن شیعہ کیا کرتے تھے؟ اہل سنت کی معتبر تریخیں اپناء

### البداية والنهاية

وَقَدْ أَسْرَعَ الرَّافِضَةُ فَدُوكَةَ بَنْيٍ بَرِيدَ فِي  
مَحْمُودِ الدَّارِ بِعِمَايَةِ فَكَانَتِ الْمَدِيْنَةُ بَأَوْبَقِ تَصْرِيْفِ  
بِيَغْدَادَ وَتَحْمُوْهَا مِنَ الْمِلَادِ فِي يَعْدَمِ عَاشُورَةِ  
وَيَذْرُ الرَّمَادُ وَالْتَّبِينُ فِي الظُّرُفَاتِ وَالْأَسْرَاقِ  
وَتُعْلِقُ الْمُسْرُوحُ عَلَى الْذُكَارِ كَلْبُنَ وَيَظْهَرُ الْمَائِسُ  
الْحُنَنُ وَالْمُبَكَّأَ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ لَا يَشْرَبُ الْمَاءَ  
لِيَلْتَهِذِي مَوْا فَقَاهَةَ الْمُحَسَّنِ لِأَنَّهُ قَتِيلٌ  
عَطْشًا نَاثِمَ تَخْرُجُ الْتِسَاءُ حَاسِرَاتٍ عَنْ وُجُوهِهِنَّ  
يَنْهَنَ وَيَلْطِمُنَ وَجْهُهُمْ وَصَدُورُهُنَّ حَافِيَاتٍ  
فِي الْأَسْرَاقِ ..... وَإِنَّمَا يُدْعُونَ بِهَذَا أَوَاسِبَاهِهِ  
أَنْ يَشْنَعُوا عَلَى دَوْلَةِ بَنْيٍ أُمَيَّةٍ لِأَنَّهُ قَتِيلٌ  
دَوْلَتِهِمْ۔

(البداية والنهاية بلدنبرہ صفحہ نمبر ۲۰۲)

چارسو بھری کے بعد درمیں بنی بھیر کی سلطنت کے دوران شیعہ صورت سے بڑھ گئے۔ بعد ادا اور اس جیسے شہروں میں عاشورا کے دن نقاوے بھائے جاتے تھے۔ بازاروں اور رہائشیوں میں بھوسہ اور راکھہ تھیں جاتی تھی۔ دو کافوں پر سیاہ پردے لٹکائے جاتے تھے۔ اور گریہ کرتے تھے۔ اور بہت سے لوگ عاشورا کی رات پانی پینا چھوڑ دیتے تھے کونکھ اس روز امام حسین پیا سے شہید ہوئے۔ اور عاشورا کے دن شیعہ کی عورتیں کھلے سر اور رنگے پاؤں نکلتی تھیں۔ تو صدر تیس اور منہ کوئی تیس اور یہ سب کچھ بنی امیر کو بدنام کرنے کی خاطر کیا جاتا تھا کہ کیونکہ حسین بنی امیر کے دو بخوبتی میں شہید ہوئے۔

قاریین! اہل تشیع کا عاشورا کے دن ماتم اور اپنے بدن سے خون بانایہ صحابہ اور اولاد معاویہ کے خلاف اس ظلم کا احتجاج ہے۔ جو انہوں نے اپنی حکومت کے دوران اولاد بنی اور شیعیان علی پر کیا ہے ظلم کے خلاف مظلوموں کا احتجاج قیامت تک جاری رہے گا اور خالماً سے روئے کی کوشش کرتے رہیں گے۔

(رسالہ، نام اور صحابہ، التصنیف، بخشی شیعی ص ۱۲۷)

مطبوعہ ماذل ماؤن لاہور

## جواب:

”amat aurصحابہ کے مصنف بخشی علیہ ما علیہ نے البدایہ والہنایہ کی عبارت نقل کرے اور اس میں لفظِ ”ناصیٰ“، کاغذ طریحہ کر کے دھوکہ دی اور بد دیانتی میں ایک اور مشال قائم کیا اور بھر کر پر زیر یہ کہا کیا کہ اسی مقام پر جو حافظاً بن کثیر نے اہل سنت کی عزاداری کا طریقہ ذکر کیا۔ بخشی اسے بہرے سے بضم کر گی۔ بلکہ ہر پر کر کیا۔ عبارات کو

الٹ پٹ کر اور لفظوں کا خود ساختہ ترجیب کر کے اس فریب کی بنیاد پر ملکی گئی۔ لیکن ایسا سب کچھ آئے کہ ناچاہیئے تھا تاکہ ”انی القصیر“ کی نشاندہی ہو سکے۔ ”ہناں کے اندر مالانے کزو سازند مخلبیا،“

صاحب البدایہ والہنایہ نے عبارات مذکورہ اس موضوع کے تحت لکھیں کہ ”شیدا اور ناصیٰ یوم ما شورا کو دونوں ہی خلافِ شرع اور قابلِ مذمت طریقہ اپناتے ہیں۔“

## ناصیٰ کون ہیں؟

ناصیٰ وہ لوگ ہیں۔ جو جنگ صفين میں حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھے اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے لشکر سے اڑنے کی تیاری کر کچکے تھے۔ لیکن ہذا کو جب دونوں طرف سے حضرت ابو موسیٰ اشعری اور حضرت عمر بن العاص رضی اللہ عنہما کو شافت اور حکم مقرر کیا۔ اور دونوں طرف (حضرت علی اور حضرت امیر معاویہ) اصلح کی بات تکمیل ہو گئی۔ تو یہی لوگ جو حضرت علی المرتضیؑ کے ساتھ تھے۔ فوراً حضرت علی المرتضیؑ کے خلاف ہو گئے۔ اور کہا۔ اے علی! تم نے قرآن کے اصول کی مخالفت کی ہے کیونکہ قرآن میں ہے۔ ان الحُكْمُ لِلَّهِ حَمْدُهُ حُكْمُ صرف اللہ ہی کا ہے۔ اور تم نے تو اس اڑی میں سے حکم مقرر کر لیا ہے۔ اسی اختلاف کی وجہ سے ان (ناصیٰ) لوگوں نے حضرت علی المرتضیؑ پر کفر کے فتوے بھی لگائے۔ اور کچھ عرصہ بعد ان کی حضرت علی المرتضیؑ کے ساتھ مقام ”بہروال“ پر جنگ بھی ہوتی۔ اس جنگ میں حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے ان کا خوب صفا یا کیا۔ ناصیٰ جو شروع میں حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے پیروکار اور مرید تھے۔ ان میں سے ہی ایک مرید ”عبد الرحمن بن مجمع“

بھی تھا۔ جس نے بعد میں موقع پا کر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو شہید کر دیا۔ مزید تسلی کے لیے اب تسلی کی معتبر کتاب ”ہندسیہ المتنین فی تاریخ امیر المؤمنین“ جلد دوم ص ۱۸۵ از زیر عنوان تذکرہ صیف الدین (مطبوعہ علیہ سفی دہلی) کی طرف رجوع کریں۔

درالصلی ”نامی“، وہ ثور تھا۔ جو شروع میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا خیڑا اور مرید باصفا تھا۔

لیکن جگہ صوفیں میں سُدَّنِ حکیم میں اختلاف کی وجہ سے اپ کا دشمن بن گیا۔ اور بالآخر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو شہید کرنے میں کامیاب ہو گیا۔ اب ”نامی“ ایسے لوگوں کو کہا جاتا ہے جو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے لفظ اور کیمیز رکھتے ہیں۔ اداپ کی مخالفت میں کوئی کسر اٹھانیسیں رکھتے۔ حوالہ لاحظہ ہو۔

### السان العرب

وَالشَّوَّاصُ قَوْمٌ يََسْدَدُونَ بِمَعْصِيَةِ عَلِيٍّ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ۔

(السان العرب جلد اول ص ۶۴ مطبوعہ بیروت  
طبع جدید)

ترجمہ:

”نامی“ وہ لوگ ہیں جو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے لفظ و عناد رکھتے کہ اپنادینی فرض سمجھتے ہیں۔

اس گروہ فواصب کی دشمنی کا یہ عالم ہے۔ کعقل کے انہوں نے پیاں تک کہنا شروع کر دیا۔ کام جسیں رضی اللہ عنہ نے یزید کے ساتھ محاذا آرائی کر کے جنم عظیم کا ارتھ تھا۔ کیونکہ جسیں نے اس طرح امت کو تفرقہ بازی کی نذر کر دیا تھا۔

اور احادیث مقدمہ میں تفرقہ باز کے لیے سخت و عینہ نہ کرو رہے۔ اس خیال و فاسد عقیدہ کی وجہ سے "نواصیب" یہ سمجھتے اور کہتے ہیں۔ کہ امام حسین کو قتل کرنا درست فعل تھا۔ اعتبار نہ آئے۔ تو اس دور کے کچھ لوگوں کی تحریرات پڑھ لیں۔ جو ان نے مجب کے ہی دم خپل میں محمد و احمد عباسی اور محمد و دین بٹ اُسی گروہ کے کارکن ہیں۔ "رشیدان رشید" نامی کتاب میں یزید کو "علیہ السلام" بلکہ "صلی اللہ علیہ وسلم" کے تعریفی اور مدحیہ افاظ سے یاد کیا گیا۔ لیکن اس کے بال مقابل حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کو "بانی" "قرار دیا گیا پھر اسی کتاب پر مضمون پر مطلع ہو کر کچھ ناعقبت اندیشوں نے اپنی تقاریر نظر لکھیں۔ اور یوں وہ بھی اسی تالاب کی مچھلیاں بن گئے۔ جس میں نواصیب کا بسیرا تھا۔

حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ اور امام عالی مقام کے بارے میں ذکورہ اعتقادات نواصیب (فارجیوں) کے ہیں۔

بخدا! اہل سنت و جماعت ان کے ان عقائد باطل کی ذمہ ائمہ کرتے ہیں۔ اور نہ ہی انہیں حق گردانے تھے ہیں۔ اور جو ائمہ و ترشیت کرتے ہیں۔ ہم تو انہیں بھی "نواصیب" کی ہی ایک شاخ تصور کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے۔ کہ صاحب البدایہ والہیاء نے جب اہل تشیع کی محروم الحرام بالخصوص یہم عاشرا میں ہرنے والی خرافات اور وہی تباہی باتوں کا ذکر کیا۔ اسی کے ساتھ و ناصیبی، (فارجیوں) کے باطل عقائد کی پر زور تردید کی۔ اور پھر آخر میں اہل سنت و جماعت کا عزاداری حسینؑ کے بارے میں موقوفت بیان کیا۔

حافظ ابن کثیر صاحب البدایہ والہیاء کی یا تو عبارت کو دو سمجھی، سمجھنے کے اور اگر سمجھ گیا۔ تو پھر غلط بیانی کرنے سے باز نہ آیا۔ کیونکہ ایسا کہنا اس کی فطرت شایدیہ، اہل سنت پر ایمان و حذرنا اور اس الزام کو ثابت کرنے کے لیے تو کہیں کی اینٹ کہیں کا گوارا، لیا۔ اور حقیقت کو چھپانے کی کوشش کی۔ صاحب البدایہ والہیاء نے

ان من گھمٹ اتفاقات کی سرکوبی کی۔ اور دلیل فرمایا جو شیعوں نے اپنے طور پر گھر رکھے تھے۔ اور اس کے ساتھ ساتھ فارجیوں (نامبی) کا ملزم عمل بھی بیان کر دیا۔ کیونکہ ایک طرف "محبت علی" کے دعوے داروں کا بیان تھا۔ اور دوسری طرف، "دشمنان علی"، کا وظیفہ اور عمل کا تذکرہ تھا۔ دونوں طرف کے یوم عاشورا کے معاملات بیان کیے۔ تاکہ محبت علی" کے نام سے غلو کرنے اور بغض علی" کے ضمن میں تنقیص کرنے والوں کی نشانہ بھی کر دی جائے۔ اور پھر ان دونوں کی افراد و تواریخ کو چھوڑ کر صراطِ مستقیم "پر گام زدن ہونے کی صورت بتلانی جاسکے۔ اور ثابت کیا جائے کہ ان دونوں میں امام حسین رضی اللہ عنہ کی سیرت و کردار اور آپ کی شہادت کے واقعات بیان کرنے میں اہل سنت کا راستہ ہی "میاز اور مستقیم" راستہ ہے۔ اور اہل سنت کی ان دونوں میں منعقدہ محافل اس مرکا بینی ثبوت ہیں۔ ان محافل میں اور ان دونوں میں نتوہم اہل تشیع کی طرح جزع و فزع اور سینہ کو بی وغیرہ محربات کا ارتکاب کرتے ہیں اور نہ ہی ای زید وغیرہ کو حق پر ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بلکہ شہادتِ امام کے واقعات سے حزن و ملائ کا انہما کرتے ہیں۔ اور خوشیوں کا ماحول پیدا کرنے اور مردوزن کا باہم اختلاط اس سے کوئی مدد بھاگتے ہیں۔

ان تمام باتوں کے پیش نظر فردی ہے۔ کہ البدایہ والہایہ کی مکمل عبارت درج کر دی جائے۔ تاکہ ہر قاری اسے پڑھ کر ان حقائق میں مطلع ہو جائے۔ جو ہم گذشتہ سطور میں پیش کرچے ہیں۔ اور دو دھواں پانی دونوں الگ الگ دیکھ سکیں۔ اصل عبارت پڑھیں۔ اور بغضی کی دھوکہ دہی پر مطلع ہو جائیے۔

# البداريمى أصل بعثارات حسن و حوكمة دياً لـ

**البداريمى النهاية**

و قد اسرف الترافضة في دولة بنى يعرى  
في حدود الاربعين سنة وما حمل لها فكانت  
الذباب تضرب ببغداد و تحوّلها من البلاد  
في يوم عاشوراء و يذير الترمادى الثبن في  
الطرقات والأسواق و تعلق المسوح على الذكائن  
ويظهر الناس الحزن والبكاء و كثير منهم  
لا يشرب الماء ليثبت ذمه افة للحسين لاته  
قتل عطشا ناثر تخرج النساء حاسرات عن  
وجوههن ينحرن و يلطممن و جبوههن و صدور  
من حافيات في الأسواق إلى غير ذلك من البذع  
الشنيعة والأمواء الفظيعة والهباتك المخترعة  
و إنما يريدون بذلك اشباهه ان يشنعوا على  
دولة بنى امية لاته قتل في دولتهم -  
و قد عاكس الترافضة والشيعة يوم عاشوراء  
الصراع من اهل الشام فكانوا الى يوم عاشوراء

يَطْبَخُونَ الْعَبُوبَ وَيَغْسِلُونَ وَيَتَطَبَّرُونَ  
 وَيَكْبَسُونَ أَفْخَرَ ثَيَابِهِمْ وَيَتَخَذَوْنَ ذَالِكَ  
 الْيَرْمَعِيَّةَ اِيَصْنَحُونَ فِيهِ اَنْوَاعَ الْأَظْعَمَةِ  
 وَيَقْتَلُونَ السُّرُورَ وَالْفَرَّاحَ بِرِيدَوْنَ بِذَالِكَ  
 عِنَادَ الْرَّوْقَاقِضَ وَمَعَاكِسَتِهِمْ  
 وَقَدْ تَأَوَّلَ عَلَيْهِ مَنْ قَسَلَهُ اَنَّهُ جَاءَ لِمُقْرِنِي  
 كَلِمَةِ الْمُسْلِمِيْنَ بَعْدَ اِجْتِمَاعِهَا وَلِيَخْلُجَ مَنْ  
 بَأْيَعَهُ مِنَ النَّاسِ وَاجْتَمَعُوا عَلَيْهِ وَقَدْ وَرَدَ  
 فِي صَحِيحِ الْمُسْلِمِ الْعَدِيْدُ بِالزِّجْرِ عَنْ ذَالِكَ  
 وَالتَّحْذِيرِ مِنْهُ وَالشَّوَّقُ عَلَيْهِ وَبَسْقِدِيْرِ  
 اَنْ تَكُونَ طَائِفَةٌ مِنَ الْجَمِيلِيْهِ قَدْ تَأَوَّلَ مُوَاهِلَيْهِ  
 وَقَسَلُوهُ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ قَسْلَهُ بَلْ طَهَانَ يَمِيْبَ  
 عَلَيْهِمْ اِجَابَتْهُ اِلَى مَاسَالَ مِنْ تِلْكَ الْخِصَالِيِّ  
 الشَّلَاثَهُ الْمُتَقَدِّمَ وَكُرْهَافَلَادَ اَذْهَمَتْ طَائِفَهُ  
 مِنَ الْعَجَيْبِيْنَ سَدَمَ الْأَمَمَهُ خَلَهَا يَكَانِهَا  
 وَتَتَهَمُ عَلَى نَيْتِهَا رَصْ قَلْبِيْسَ الْأَمْرُ كَمَا ذَهَبُوا  
 إِلَيْهِ وَلَا كَمَا سَكَنُوهُ بَلْ اَكْثَرُ الْأَيْمَانَهُ قَدِيمًا  
 قَحْدِيْنَا كَارِهَهُ مَا قَعَ مِنْ قَتْلِهِ وَقَسْلِ اَصْحَابِهِ  
 سَلوِيْ شِرُودَ مَلَهُ قَلِيلَهُ مِنْ اَهْلِ الْكُوْفَهُ  
 فَتَجَهَّمُ اللَّهُ وَاَكْثَرُ هُنُرُ كَانُوا قَدَ كَاشَبُوهُ  
 لِيَسْوَوْصَلُوْ اِيهِ إِلَى اَغْرِيْصِلِهِمْ وَمَقَاصِدِهِمْ

الْفَائِدَةُ ..... فَكُلُّ مُسْلِمٍ يَتَبَعِي لَهُ أَنْ  
 يَحْزُنَ نَذَرَ قَتْلِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَإِذَا مِنْ سَادَاتِ  
 الْمُسْلِمِينَ وَعُلَمَاءِ الصَّحَابَةِ وَأَبْنَى بَنِتِ رَسُولِ اللَّهِ  
 (ص) الَّتِي هِيَ أَفْضَلُ بَنَاتِهِ وَقَدْ كَانَ عَابِدًا  
 وَشَجَاعًا وَسَخِيًّا وَالْحَسْنُ لَا يَجْعَلُ مَا يَفْعَلُ  
 الشِّيْعَةَ مِنْ إِظْلَارِ الْعَبْرَى وَالْحَرْزِ الَّذِي  
 لَعَلَّ أَكْثَرَهُ مَصْنَعٌ وَرِيَاءٌ وَقَدْ كَانَ آبُوهُ أَفْضَلُ  
 مِنْهُ فَقُتِلَ وَهُمْ لَا يَتَخِذُونَ مَقْتَلَهُ مَاتِمًا  
 كَيْوَمَ مَعْتَلِ الْحُسَيْنِ فَإِنَّ آبَاهُ قُتِلَ يَوْمَ الْجُمُوعَةِ  
 وَهُوَ خَارِجٌ إِلَى صَلَاةِ الْفَجْرِ فِي السَّاعِيْعِ عَشَّ مِنْ  
 رَمَضَانَ سَنَةَ أَرْبَعِيْنَ ..... وَاحْسَنَ مَا يَتَّقَالُ  
 عَنْهُ ذُكْرُ فِيْدِهِ الْمُصَائِبِ وَأَمْثَالِ الْبَامَارِ وَآهَ  
 عَلَيْهِ بْنُ الْحُسَيْنُ عَنْ جَهَنَّمِ رَسُولِ اللَّهِ (ص) أَنَّهُ  
 قَالَ رَمَاءِنْ مُسْلِمٍ يَصَابُ بِمُصِيبَةٍ فَيَتَذَكَّرُ هَا  
 وَإِنْ تَنَادَمْ عَمَدَ مَا فِيْ حَدِيثٍ لَهَا إِسْتِرْجَاجًا لَا  
 أَعْطَاهُ اللَّهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلِ يَوْمِ أَصْبَبَ وِتَهَا۔

(رواہ الامام احمد وابن ماجہ)

(المبدیہ والنہایہ جلد نمبر ۸ صفحہ نمبر ۲۰۳ و ۲۰۴ قلم

دخلت سنۃ احمدی و ستین۔

مطبوعہ بیروت لمیع بدیر)

ترجمہ: سنۃ ۲۰۰۷ء کے لگ بھگ بنی بریکی سلطنت میں رافضیوں (شیعہ)

نے دام امام حسین رضی اللہ عنہ میں۔) بڑی زیادتی کی پس بنداد اور دوسرے شہروں میں عاشوراء (دوسوی محرم) کے دن نقاے بجائے جاتے۔ سٹرکوں اور بازاروں میں راکھا اور گھاس بھروس بھیری جاتی۔ دو کافروں پر سیاہ پردے لٹکائے جاتے، لوگ غم کا اظہار کرتے اور گریہ کرتے اور اکثر لوگ اس رات امام حسین رضی اللہ عنہ کی موافقتوں میں پانی نہ کر نہیں۔ اس لیے کہ آپ کو اس دن پیاسا شہید کیا گیا۔ عورتیں نیچے منہ تکھیں، فرد کریں، چہرہ اور سینہ پہنچیں، بازاروں میں نیچے پاؤں پہنچیں۔ اس کے علاوہ اور بھی بد عات سینہ، خواہشات فرمہ اور خود ساختہ روا کن باتوں کا امتکاب کرتے۔ اور اس قسم کے افعال سے وہ بنی امیرہ کی سلطنت کے خلاف اپنی ناراضگی کا اظہار کرتے تھے کیونکہ امام حسین رضی اللہ عنہ ان کی حکومت میں شہید کیے گئے۔

شامی نو اصحاب (فارجی لوگ) یوم عاشوراء کو شیعوں اور رافضیوں کے عکس کرتے۔ یہ لوگ اس دن مختلف لمحانے پکاتے، غسل کرتے، خوشبویں لکھاتے، فخریہ بیاس پہنچتے اور عید کا سماں باندھتے۔ وہ اس روز طرح طرح کے لمحاتے پکاتے اور کھاتے۔ اور خوشی و مسترست کا اظہار کرتے اس طرح کے افعال سے ان کا مقصد یہ تھا۔ کہ رافضیوں کی اس دن میں مخالفت کی جائے۔

جن لوگوں نے امام عالی مقام کو شہید کیا۔ ان کی تاویل یہ تھی کہ امام معرفت مسلمانوں میں تفریقی انتشار کا سبب بنے ہیں۔ اور ان کی یہ بھی غرض تھی کہ لوگ اس شخص (یزید) کی بیعت توڑ دیں۔ جس کی بیعت پر تمام کا اجڑا ہو چکا تھا۔ حالانکہ صحیح مسلم شریعت میں ایسا کرنے پر بڑی سخت فوج

اور تذمیر موجود ہے۔

اس تقدیر و تاویل پر جامیں لوگوں کے ایک گروہ نے امام حسین رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ ارادہ کر لیا کہ انہیں شہید کر دیا جائے۔ اور آپ کو شہید کرنے کے لیے۔ لیکن (اس تاویل نلطک کی بنابر) وہ لوگ امام مر صرف کو شہید کرنے کے مجاز نہ تھے۔ بلکہ ان پر واجب تھا کہ آپ کی پیش کردہ تین شرائط قبول کر لیتے۔ پس جب با برین اور ظالموں کے ریک گروہ کی مذمت ہوئی۔ تو گویا اس سے تمام احتیاط کی مذمت ہرگی۔ اور وہ لوگ اپنے پیغمبر مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم کی آں پاک کو تسلیف پہنچاتے کی وجہ سے متهم ہو گئے۔ حالانکہ معاملہ اس طرح کا ذخیرہ جس طرح ان رافضیوں نے سمجھ رکھا تھا۔ بلکہ اکثر ائمہ متقدمین و متأخرین سمجھی امام عالی مقام اور ان کے رفقاء کے شہید کرنے کو ناپسند بانتے ہیں۔ صرف کوفیوں کی ایک چھوٹی سی جماعت تھی۔ جو اس شہادت کے حق میں تھی۔ اللہ تعالیٰ ان کا برا کرے۔ حالانکہ حقیقت یہ تھی۔ کہ اہل کوفہ کی اکثریت نے امام حسین رضی اللہ عنہ کو خطوط لکھ کر بلوایا تھا۔ تاکہ وہ اپنے غلط مقاصد اور بطل خیالات کی تکمیل کر سکیں۔

لہذا ہر مسلمان کو پاہیزے کرو امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت پڑھیں ہو۔ کیونکہ آپ فاتحان سادات ہیں سے اور ان صفات کو رام میں سے تھے۔ جو علماء و مفتدار تھے۔ او حضرت مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم کی اس بیٹی کی اولاد تھے۔ جو دوسری بیٹیوں سے افضل تھیں۔ آپ بڑے بہادر، سمحی اور عبادت گزار تھے۔ لیکن اہل تشیع جو جزع و فزع اور رُغم (مر و جہنم) کرتے ہیں۔ یہ ہرگز اچھا نہیں۔ کیونکہ ایسا اکثر بناوٹ

او، دھنادے کا مظہر ہوتا ہے۔ اور دیکھنے کے امام صوفت کے والوں کو  
حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ جو لیقنا ان سے فضل تھے۔ انہیں شہید کر  
دیا گیا۔ لیکن عجیب معاشر بے کمال شیعہ ان کی شہادت پر ماتم و جزع  
و فزع نہیں کرتے۔ جس طرح امام حسین کی شہادت کے موقع پر کرتے  
ہیں۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ بروز جمعہ عطابی سننہ ہجری سبع  
کی نماز پڑھنے کے لیے جب مسجد کی طرف بارہے تھے۔ آپ  
کو شہید کر دیا گی۔

اس قسم کے مصائب اور انزوہ ناک واقعات پر بہتر ہے۔ کہ وہ کام  
کیا جائے۔ جو امام زین العابدینؑ نے اپنے نانا جان حضرت رسول کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا ہے۔ آپ کا رشاد گرامی ہے جیسی  
کو کوئی مصیبت اور دُلکھ پہنچا۔ اور وہ اس کو یاد کر تارہ۔ با وجد و اس  
کے کو وہ پر لیٹا نی گزر جیکی ہو۔ یاد کر کے است جاع (یعنی) نافر و نانا ایرا جو  
پڑھتا ہو۔ تو اللہ تعالیٰ اسے اتنا ہی اجر و ثواب عطا فرماتا ہے گھجنا  
اسے برداشت مصیبت عطا کیا گیا۔ اس حدیث کو امام احمد بن حنبل اور ابن ماجہ  
نے روایت کیا ہے۔

البدای و النبایہ کی مکمل عبارت ہم نے پیش کر دی۔ اور اس سے آپ قارئین  
حضرات کو اندازہ ہو گیا ہو گا۔ کہ نجی نیشی نے اپنے مطلب کی خاطر اس عبارت  
کو کس قدر تذمیر دک کر پیش کیا ہے۔ اگر وہ پوری عبارت  
درج کر دیتا۔ تو بجا ہے ثبوت ماتم اور جزع فزع کے آٹا اس کی محاذیت سامنے  
آتی۔ صاحب البدای و النبایہ کی ذکر کردہ عبارت سے ثابت ہزا کر۔

- ۱۔ یوم عاشورا کو خوشیاں منانے والا صب (فارجیوں) کا کام تھا۔
- ۲۔ یہی نواصب (غائبی لوگ) امام عالی مقام کی شہادت کو جائز قرار دیتے ہیں۔
- ۳۔ امام موصوف کا کربلا تشریفے جانا ان کے نزدیک تفرقی میں المسلمين کی ایک صورت تھی۔

ان عقائد و خیالات باطل کے ذکر کرنے کے بعد صاحب البدایہ والہبیہ نے ان کے حق میں بد دعا کی۔ اس کے برخلاف اہل تشیع کا معمول یہ تھا کہ

- ۱۔ سڑکوں بازاروں میں راکھ بھیہتے۔ دو کافوں پر سیاہ پردے کھائیے۔
- ۲۔ اتم اور جزع و فزع کرتے۔ اور دسویں محرم کی رات کو پانی نہ پیتے۔
- ۳۔ ان کی عورتی میں نیچے سر اور نیچے پاؤں رو قی کر لاتی اور مین کرتی۔ سینہ کو بی کرتی ہوئیں باہر نکلتیں۔

۲۔ ان افعال مذمومہ سے ان کا مقصد بنی امیرہ کے خلاف زہر آگنا اور نار آگی کا اظہار کرنا تھا۔

امام عالی مقام کے ساتھ محبت اور عشق کا ان افعال کے وقوع سے کوئی تعلق نہ تھا۔

اس افراط و تفریط سے بچ کر میا زری اور صحیح طریقہ جاہل سنت کا ہے اب کثیر نے وہ ذکر کیا۔ کہ

- ۱۔ یوم عاشورا کو امام عالی مقام کی شہادت کے واقعات بیان کرنے اور سننے چاہیں تاکہ ان کے ذریعہ شہادت کی یاد تازہ ہو۔ اور غیم میں کا اظہار ہو سکے۔

# حُجَّةٌ مُّبِينٌ كَالْوَحْيُ الْمُطْرَقُ لِلْفَرِیْدَنِ

رقم المعرفت کو ۱۹۵ء میں بنداد شریف جانے کا آفاق ہوا۔ اس دوران بنداد شریف کے نزدیک منطقہ مسجد راس میں دی محرم الحرام کو اہل آشیان کا ایک جلوس دیکھنے کا آفاق ہوا۔ اس جلوس میں سازدار بائیے بجائے جا رہے تھے۔ پڑھنے پر معلوم ہوا کہ یہ لوگ جلوس کی صورت میں غمِ حسین منار ہے ہیں۔ بتلا ہے کہ ان راضیوں اور ان فارجیوں میں کیا فرق ہے جن خوارج کا تذکرہ صاحب البدایہ والنبایہ نے کیا۔ وہ بھی خوشیاں مناتے اور عبد کا سامان دیکھنے میں آتا۔ اور رضا فضی ابھی انہی نقش قدم پر چل رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہدایت عطا کرے۔

ابن کثیر اور تمام اہل سنت و جماعت حضرت کا عقیدہ ہے کہ امام عالیٰ تمام کو ظلماء شہید کیا گیا۔ اور ان کے ساتھیوں پر زیادتیاں کی گئیں۔ جن لوگوں نے یہ سب کچھ کیا۔ اور اس ظلم میں شرکت کی۔ وہ اس دنیا میں ہی باعث ہبرت ہوئے۔ اور طرح طرح کے مصائب اور آفات میں گھرے۔ بکھرئے کی موت مرے۔ حالہ ملاحظہ ہو۔

البدایہ والنبایہ

وَأَمَّا مَا رَوَى مِنَ الْأَحَادِيثِ وَالْفِتَنِ الَّتِي أَصَابَتْ  
 مَنْ قَتَلَهُ فَأَكْثَرُهَا صَحِيحٌ فَيَا تَمَّا قَلَّ مَنْ نَجَّا  
 مِنْ أُولَئِكَ الَّذِينَ قَتَلُوا هُنَّ أَفَلَمْ يَرَوْا مَا فِي أَعْيُّهُ

فِي الدُّنْيَا فَلَمْ يَخْرُجْ مِنْهَا حَتَّى أَصِيبَ بِمَرْضٍ أَكَرْمٌ  
مَعَ اصَابَكُمُ الْجَنَوْنَ.

(البداية والنهاية جلد نمبر ۸ ص ۲۰۱-۲۰۲)

### ترجمہ:

بہر حال وہ احادیث و روایات جو ان لوگوں کے بارے میں ذکر ہوئی جنہوں نے امام حسین کو شہید کیا۔ قوانین میں سے اکثر صحیح ہیں۔ اس لیے کہ ان لوگوں میں کہ جنہوں نے امام موصوف کو شہید کیا۔ بہت کم ایسے لوگ تھے۔ جو کسی افتادہ صیبت میں گرفتار رہ ہوئے ہوں۔ دنیا سے بانے سے پہلے ان میں سے ہر ایک کو کوئی ذکر نہیں بیماری لگی۔ اور اکثر توجہون کا فناز بنتے۔

### خلاصہ:

نجفی شیعی نے دو عنوان پاندھے تھے۔ ۱۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے دن نامبی کیرتے تھے۔ ۲۔ اپ کی شہادت کے روز شیعیہ کیا کرتے تھے۔ ان دونوں عنوان میں پرے درجے کی بد دیانتی سے کام یا گیا۔ اور حقیقت کو جھپٹا کی ہر ممکن مکاری کی۔ میکن صاحب البدایہ والنہایہ کی مکمل عبارت پیش کر کے ہم نے اس غبارے کی ہوانکال دی۔ اور ثابت ہو گیا۔ کہ امام حسین کی شہادت کے دن ڈھول بائیجے بیکانا اور سینہ کو بی وغیرہ کرنا حرام ہے۔ میسا کہ شیوه کرتے ہیں۔ اور اس دن تحوشی منانا اور عینہ کا ساما حول بنانا بھی ناجائز ہے۔ جو خارجیوں اور اصحاب کا کام ہے۔ بلکہ ان دونوں طریقوں سے بچ کر درمیان راستہ اختیار کرنا مستحسن ہے۔ اور بیکی ابل سنت و جماعت کا طریقہ ہے۔ ہم اہل سنت یوم عاشوراء

بک پرے محروم الحرام میں امام حسین رضی اللہ عنہ کے فضائل اور آپ کے ساتھیوں کی بانشاری کے واقعات بیان کرتے ہیں۔ مگر جگہ ایسی مخالف ہوتی ہیں۔ اور ان حضرت کے حضور الیصال ثواب کی روشنی کرتے ہیں۔ ان کے افعال و کردار پر عمل بسیر ہونے کی تبلیغ کرتے ہیں۔ اور ان کی شبیعت و جوانمردی پر سلام صحیح ہے ہیں۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَولَى الْأَبْصَارِ

# نجمی شیعی کی چھپی غایبازی

یادِ حسین میں ماتم کے بجائے قرآن خوانی کرنا

سنّتِ یزید ہے

نجمی شیعی نے اپنی تصنیف «ماتم اور صاحب ابہ» میں ایک عنوان یہ بھی بانداھا ہے۔ «دو سویں محرم الحرام کو عزاداری کی بجائے قرآن خوانی سنّتِ یزید ہے، اس بات کے ثبوت کے لیے ایک کتاب «معالیٰ السبطین» کا حوالہ بھی ذکر کیا گواہ کیا گیا ہے۔ کریم یزید پلید نے یوم عاشورا پر قرآن خوانی اس لیے شروع کی: ماکر اسی دن لوگ ذکرِ حسین رضی اللہ عنہ سے باز رہیں۔ عبارت ملاحظہ ہے۔

ماتم اور صاحب ابہ

معالیٰ السبطین

وَفِي التَّاسِعِ إِنْتَبَهَ أَمْلُ الْمَشَامِ مِنْ تِلْكَ الرَّقْدَةِ  
وَاسْتَيْقَظَ قَرَامِنْهَا وَعَطَلَتِ الْأَسْرَاقُ وَجَعَلُوا  
يَقْرَرُونَ هـ۔ زَارَ أَسَّ الْمُحْسَنِينَ أَبْنَ بَنْتِ نَبِيِّنَا

مَا عِلْمَنَا بِإِلَكَ إِنَّمَا قَادِرُ أَهْدَارًا سُنَّتَ حَارِجٍ  
 خَرَجَ بَارِضَ الْعَرَاقِ فَبَلَغَ ذَالِكَ الْخَبْرَ إِلَى يَزِيدَ  
 فَاسْتَعْمَلَ لَهُمُ الْأَجْنَاءَ مِنَ الْقُرْآنِ وَفَرَّقَهَا  
 فِي الْمَأْجِدِ وَكَانُوا إِذَا صَلَوَاتُهُ فَرَحُوا بِأَيْمَنِ الْقَلْوَةِ  
 وَضَعُوتِ الْأَجْنَاءِ أُمَّبَينَ آيَيْدِيهِمْ فِي مَحَاجِلِ السِّلْمِ  
 حَتَّى يَشْتَغِلُوا بِهَا عَنْ ذِكْرِ الْحُسَيْنِ۔

(معالیٰ اسٹین مص ۶۳۸)

ترجمہ:

نائیکوں کا تواریخ میں ہے۔ کہ شہادت امام حسین علیہ السلام کے بعد اہل شام خواب غفلت سے بیدار ہوئے تو کہنے لگے۔ کہ یزید نے تو ہمیں بتایا تھا۔ کہ خارجی کا سر ہے۔ جس نے عراق میں خروج کیا۔ وہشی میں لا یا گیا۔ یہ بات غلط ہے۔ یہ نواسہ رسول امام حسین کا سر ہے دا اور یزید کے متعلق ان کے دلوں میں نفرت پیدا ہونے لگی۔ ہبیں اس کی اطلاع یزید کو پہنچی تو اس نے قرآن کو چھوٹی چھوٹی جزوں میں تقسیم کرایا۔ اور پھر ان اجزاء کو مساجد میں بانٹ دیا گیا۔ تاکہ جب لوگ نماز سے فارغ ہوں تو ذکر حسین نہ کریں۔ اور تلاوت میں مشغول رہیں۔

قارئین: اب جو لوگ مسجدوں میں یوم عاشوراً تلاوت اور ختم شریعت پڑو زور دیتے ہیں۔ اور مجلسِ حسین سے منع کرتے ہیں۔ عز اداری کی ٹڈٹ کر مخالفت کرتے ہیں مایسے لوگ فیصلہ کریں۔ کہ کس کی سنت پر عمل کر رہے ہیں؟۔  
 (ما تم اور صاحبِ تصنیع غلام حسین مجھی مص ۶۴ مطبوعہ لاہور)

**جواب اول:** معاں بسطیں کتاب شیعوں کی ہے۔ کیونکہ اس کا مصنف شیخ محمد مددی مازاندرانی مشہور شیعوں کا امام ہے لیکن غلام حسن نجفی نے مرد و فابازی کی ناظریہ بسطیں کو مصلح پھوڑ دیا۔ لیکن تھا کہ شیعوں کی معتبر میالس کی کتاب ہے تاکہ وہ اس کو شیعوں پر طبع و جمعت اور دلیل پیش کر سکے۔ اس لیے اس نے اس کتاب کی عبارت سے ثابت کیا کہ اہل سنت ذریحین کو پسند نہیں کرتے تو مرد و فابازی نہیں تو اور کیا ہے۔ علاوہ از میں اس کتاب کی عبارت براہ راست نقل نہیں کی گئی بلکہ نامع التواریخ مکے حوالے سے درج ہوئی۔ نامع التواریخ اہل تشیع کی مائیہ ناز کتاب ہے۔ اس لیے رحوالہ ہمارے خلاف کسی طور پر بھی دلیل و جمعت نہیں بن سکتا۔

انہائی افسوس کا مقام ہے کہ نجفی شیعی نے جو استدلال کیا۔ اس سے ذ قرآن کریم کی حیاد آئے آئی۔ اور نہ ہی حضرات ائمہ اہل بیت کی شرم بلکہ جس طرح ہو سکا۔ اپنا اتو سیدھا کرنے کی فخر کی۔ ذرا استدلال تو ملاحظہ فرمائیں۔ جو لوگ دسویں محروم کو اپنی مساجد میں تلاوت قرآن کریم کرتے ہیں۔ اور ختم دلاتے ہیں۔ اور عزاداری سے منع کرتے ہیں۔ تو ایسا کرنے والے بھلا سوچیں تو کروہ کس کی سنت ادا کر رہے ہیں۔ ہم یعنی عزاداری کی بجائے یہم عاشورا کو تلاوت کرنا اور ختم دلانا یہ زیدا در اس کے ہم نواؤں کا شیوه ہے۔

آئیے ذرا اس موقع پر کتب شیعوں سے پوچھیں۔ کہ محمل ملزم کی دسویں شب امام عالی مقام اور ان کے سابقوں نے کیا عمل کیا تھا؟ کتب اہل تشیع میں یہ بات صراحت کے ساتھ نہ کہ رہے۔ کہ شب ماشرہ امام حسین اور ان کے رفقاء نے تلاوت قرآن میں بسر کی۔ تسبیح و تسلیل میں رات گزاری۔ یہ یا میں اُن کتب میں نہ کہ رہیں۔ کہ ان کے مصنفوں کے سامنے نجفی شیعی کی حیثیت پر کاہ کی بھی نہیں ہے۔ مزید یہ کہ امام علیہ مقام رضی اللہ عنہ نے جہاں اور بہت سی وصیتیں فرمائیں۔ ان میں سے ایک وصیت

سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو یہ فرمائی۔ کہ میرے بعد دیکھنا اتم نہ کرنا، بال نہ زرچنا ایسے کوئی نہ کرنا۔ ایسا نہ ہو کہ تمہارے صبر و علم کو شیطان اڑا کے جائے۔ تو معلوم ہوا کہ شب ما شور دو روم عاشورہ قرآن خوانی اور تسبیح و تہلیل کرنے اور صیت حسینی ہے۔ اور اتم و سر کوئی کرنا شیطانی فعل ہے۔

## لیوم عاشوراء پر قرآن خوانی و سنت

شیبیری ہے۔

اور

اتم کرنا، بے صبری سے کام لینا طریقہ شیطانی ہے

ناسخ التواریخ

فَقَالَ أَدْرِجْنِي إِلَيْكُمْ فَإِنِّي أَسْتَطَعْتُ أَنْ تُوَجِّهَنِي  
مُهْرُوْقَدْ قَعَدْ هُرُونَ عَنَّا الشَّيْعَةَ لَعَلَّنَا نَصَلِّي  
لِرَبِّنَا الْلَّيْلَةَ وَنَدْعُوْهُ وَنَسْتَغْفِرُوْهُ فَلَمَوْ  
يَعْلَمُوْنِي قَدْ أَحِبَّ الصَّالِوَةَ لَهُ وَتِلَادَةَ كِتَابِهِ  
وَحَكْشَرَةَ الدُّعَاءِ وَالْمُسْتَغْفَارِ۔

ناسخ التواریخ۔ حالات سید الشہداء جلد دوم، ۱۸۷۲ء

مطبوعہ تہران طبع جدید

(۲۰۔ ارشاد شیخ مفید ص ۲۳۔ فی درود شیرین  
ذی الجوش بارش کر بلای مطبوعد تم  
(طبع جدید)

## ترجمہ:

دھرم الحرام کی دسوی رات کو امامین رضی اللہ تعالیٰ عنہ عباس بن علی سے فرمایا ان یزیدیوں کی طرف باو۔ اور اگر ہو سکے۔ تو آج کی رات، ان کو ہم سے دو رکھنے کی کوشش کرو۔ اگر ایسا ہو جائے تو آج رات ہم اپنے رب کی جی بھر کر عبادت کریں گے۔ اس سے دعائیں منگیں گے۔ اس سے گناہوں کی معافی کی درخواست کریں گے۔ اللہ تعالیٰ بخوبی جانتا ہے۔ کہ میں صرف اُسی کی رضا کر کی خاطر نماز پڑھنا محبوب رکھتا ہوں۔ اُسے ہی راضی کرنے کے لیے قرآن کریم کی تلاوت کرتا ہوں۔ اور کثرت دعا اور استغفار مغض اس کی خوشنودی کے لیے سر انعام دیتا ہوں۔

## ذبح عظیم:

تمام مورثین اور محدثین کا اس پرافق ہے کہ شب عاشورہ جناب امامین رضی اللہ عنہم نے شب بیداری اور عبادت گزاری میں کافی۔ یہی وہ رات تھی۔ جس کی مدت نہایت مشکل سے عمر بن سعد نے امام عالی مقام کو تھی۔ علام ابو اسحاق برائی اسفرائی و ضیاء الدین فی مقتل الحسن، میں لکھتے ہیں کہ جناب امام حسین علیہ السلام اور رَأْپ کے تمام اصحاب نے یہ رات عبادت میں گزاری۔ ان کی آسمیع کی اوازیں الیٰ آتی تھیں۔ جیسے شہد کی مکھیوں کی

او ازیں اڑنے کے وقت پیدا ہوتی ہیں۔ تمام شب کوئی قیام میں تھا۔ کوئی رکوع میں اور کوئی سجدہ میں۔ (دیکھو ترجمہ ص ۸۲)

امام طبری بھی لکھتے ہیں کہ اس رات کو جناب امامین علیہ السلام اور آپ کے اہل بیت و اصحاب تمام شب نمازوں مناجات میں مشغول رہے۔ دیکھو صلاح النشائیں باسناد طبری ص ۳۶) اور قتل ابی مخنت میں ہے۔

### مقتل ابی مخنت

ثُمَّ فِي الْيَوْمِ التَّاسِعَةِ مِنَ الْمُحَرَّمَ  
كَانَ لِأَصْحَابِهِ دَوِيعَ كَدَّ وَيَتِ التَّحْمِيلِ مِنَ الظَّلُوةِ  
وَالْمِقْلَوَةِ۔

ذی الحجه تصنیف مولوی اولاد حیدر فوق بگرانی  
شیعی ص ۲۱۵ مطبوعہ لاہور)

ترجمہ:

نویں محرم کی رات جناب امامین علیہ السلام اور آپ کے اصحاب نے ذکر عبادت اور تلاوت قرآن میں صرف فرمائی۔ ان کی اوازیں ایسی تھیں جیسی شہد کی سکھیوں کی اوازیں آیا کرتی تھیں۔

### ارشاد شیخ مفید

فَقَاتَتْ وَأَثْخَلَاهُ لَيْتَ الْمَوْتَ أَعْدِ مُنْجِيَ الْحَيَاةِ  
إِلَيْهِمْ مَا مَأْتَ أَتَعُوْ فَاطِسَةٌ وَأَبِي عَلِيٍّ وَأَخِيَ الْحَسَنِ  
عَلَيْهِمُ السَّلَامُ يَا خَلِيفَةَ الْمَاضِيَّيْنِ وَيَمَالَ الْآتِيَيْنِ

فَنَظَرَ إِلَيْهَا الْحُسَيْنُ (ع) فَقَالَ لَهَا يَا أخْيَهُ لَا يَدْ  
 مَبْنَى حِلْمَكَ الشَّيْطَانُ وَتَرْقَرَقَتْ عَيْنَاهُ بِالدُّمُوعِ  
 وَقَالَ رَتَوْرُوكَ الْقَطَا النَّامَ (ع) فَقَالَتْ يَا وَيْلَتَاهُ  
 أَفَتَغْتَصِبُ نَفْسَكَ لِغَيْرِ صَابَافَذَ الَّهُ أَقْرَحَ لِقَلْبِي  
 وَأَشَدَّ عَلَى نَفْسِي ثُمَّ لَطَمَتْ وَجْهَهَا وَهَرَتْ  
 إِلَى جَيْبِهَا فَشَقَّتْهُ وَخَرَّتْ مَغْشِيًّا عَلَيْهَا  
 فَقَاتَمَ إِلَيْهَا الْحُسَيْنُ (ع) فَصَبَّتْ عَلَى وَجْهِهَا الْمَاءَ  
 وَقَالَ لَهَا أَيْمَنَا يَا أخْتَاهُ إِنَّمَى إِلَهُ وَتَعَزِّى بِعِزَادِ اللَّهِ  
 وَاعْلَمُى أَنَّ أَهْلَ الْأَرْضِ يَمْوَلُونَ وَأَهْلَ السَّمَاءِ  
 لَا يَمْقُولُونَ وَأَنَّ كُلَّ شَيْءٍ مَالِكٌ إِلَّا وَجْهُ اللَّهِ الَّذِي  
 خَلَقَ الْخَلْقَ يُقْدِرُ تِنَاهُ وَيَبْعَثُ الْخَلْقَ وَيُعِيدُهُمْ  
 وَهُوَ فَرِدٌ وَحْدَهُ جَدِّى سَعِيرٌ مِنِّي وَأَنِّي خَيْرٌ  
 مِنِّي وَأَنِّي خَيْرٌ مِنْهُ وَلِيَ وَلِيَ حَكْلٌ مَسْلِيمٌ بِرِسْوَلِ اللَّهِ  
 صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْتَهُ امْسُوَةٌ فَعَرَّا هَاهِنَهُذَا وَ  
 تَحْوِيهٌ وَقَالَ لَهَا يَا أخْيَهُ إِنِّي أَدْسَمْتُ عَلَيْكِ  
 قَابِرِيَ قَسَمِي لَا تَشَقِّي عَلَى جَيْبِيَا وَلَا تَخْمَشِي  
 عَلَى وَجْهِهَا لَا تَدْعِيَتْ عَلَى يَا الْوَمِيلِ  
 وَالْمُتُّبُورِ.

(الارشاد مُشَيْخ المُفَيَّد ص ٢٢٢ في

مكالمة الحسين عليه السلام من اختزنيب

طبع رقم لم يبع (جدید)

## ترجمہ:

سیدہ زینب رضی اللہ عنہا نے (میدان کر بلایں جب دیکھا۔ کرو قتِ  
ہشادت اُن پیغام ہے۔ تو از را و انوس انہوں نے) کہا۔ باہمے  
انوس! کاش مرت آج میری زندگی کا غائب کر دی۔ میری والدہ فاطمہ  
میرے والدی الملفظ اور بھائی حسن رضی اللہ عنہم رب دنیا سے خست  
ہو چکے۔ اے غیثہ الماضین (گزرے ہوئے لوگوں کے غلیف) اے  
پس انگان کے سہارا! (یعنی امام حسین رضی اللہ عنہ) جب یہ الفاظ امام حسین  
رضی اللہ عنہ نے سئے۔ تو ان کی طرف دیکھتے ہوئے فرمایا۔ اے بین!  
شیطان تیرے صبر و صلم کو نہ چھین لے۔ اس جملے کے ساتھ ہی امام کی  
آنکھیں آنسوؤں سے ترہ گئیں۔ اور ڈبڑا قی انکھوں کے ساتھ فرمایا  
اگر قطا پرندے کو رات کے وقت بند کر دیا جائے۔ تو  
وہ اپنے گھولے میں آرام سے سو جاتا ہے۔“

حضرت زینب رضی اللہ عنہا نے کہا۔ انوس! کیا آپ اپنی جان کو  
ہم سے جدا کرنا اور تھیمنا پاہتے ہیں۔ اگر ایسا ہے۔ تو یہ بات تو  
میرے دل کو اور زیادہ چلتی کر دینے والی ہے۔ میرے یہ بڑی  
ناگوار بات ہے۔ پھر حضرت زینب نے اپنے منڈپ پر طاحچہ مارا۔ پانی  
گردی بان چاک کر ڈالا اور بے ہوش ہو کر زمین پر گر گر بیڑیں۔ امام عالیٰ مقام  
ان کی طرف بڑھے۔ ان کے چہرہ پر پانی کا چھڑکا کوکیا۔ اور فرمایا۔

اے بین! خدا کا خوف کرو۔ اور ماس کے حکم کے مطابق انوس بجا  
لاو۔ ہمیں معلوم ہونا چاہئے کہ تمام اہل زمین مر جائیں گے۔ اور تمام  
اسمان والے باقی نہ رہیں گے۔ اور اللہ تعالیٰ کی ذات کے سوا ہر سُنی

فتاد ہونے والی ہے۔ وہ اللہ کجس نے اپنی تدریست کا ملے سے مخلوق بنائی وہی اس مخلوق کو دوبارہ اٹھائے گا۔ اور اپنی مرف نوٹے گا۔ وہ کیا دو تھا ہے۔ میرے نانا جان، والدہ محترم، والدہ صاحبہ اور بھائی جان مجھ سے سمجھی بہتر تھے۔ میرے اور سبھی مسلمانوں کے لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی بہترین نمونہ ہے۔ امام حسن رضی اللہ عنہ نے اس قسم کی باتوں سے جناب زینب رضی اللہ عنہا کو دلاسا اور لی دی۔ اور یہ بھی فرمایا۔ اے بہن! میں تجھے قسم دلاتا ہوں۔ اور دیکھو میری قسم کو بولا کرنا۔ اسی قسم کی کم جگہ پر اپنا گمراہ بیان چاک نہ کرنا۔ میرے شہید ہونے کے بعد اپنا چہرہ زخمی نہ کرنا۔ اور نہ ہی یعنی دیکھارا اور دو اور میلہ کرنا۔

### مقتل ابی مخافت

قَالَ شَرِحَمَ اللَّهُ عَلَى الْسَّوْمٍ وَلَمْ يَزَلْ يُعَايَلُ حَتَّى  
قَتَلَ خَمْسِينَ قَارِبًا وَخَشِيَ أَنْ تَفُوتَهُ الْمُصْلَوَةُ  
مَعَ الْحَسَنِينِ فَرَجَعَ وَقَالَ يَا مُولَاهُ عَرَافِي خَشِيَتِي  
أَنْ تَفُوتَنِي الْمُصْلَوَةُ فَصَلَّى بِنَا قَالَ فَقَامَ الْعَيْنُ  
وَصَلَّى بِإِصْحَابِهِ مَصْلَوَةً الظَّهِيرَ فَلَمَّا فَرَغَ  
مِنْ مَصْلَوَتِهِ وَقَالَ إِنَّ هَذِهِ الْجِئْلَةَ قَدْ فُتِحَتْ  
آبُوكَاهَا وَأَصْلَكَتْ آنَهَارَهَا وَأَيْنَعَتْ ثِيمَانَهَا  
وَنُونَتْ قَصُورَهَا.

(مقتل ابی مخافت ص ۶۴، مبارزة الاصحاب

مطبوعہ نجف اشرف طبع قدیم)

## ترجمہ:

ابو مختف نے کہا۔ کہ میدان کر جائیں امامین رضی اللہ عنہ کے ایک سال تھی زہیر نے یزیدی اشکر پر حملہ کیا۔ اور بچاں کے قریب گھٹ سواروں کو جب تسلی کر جکا تو فخر مند ہوتے کہ کہیں بڑائی میں مشمولیت کی وجہ سے امامین رضی اللہ عنہ کی اقتدار میں نماز پڑھافت نہ ہو جائے۔ یہ سچ کروں پس پڑھئے۔ اور امامین رضی اللہ عنہ سے عرض کی۔ اے میرے مولا! مجھے آپ کی اقتدار میں نماز پڑھنے کے بارے میں خطرہ لاحق ہوا۔ کہ کہیں یہ سعادت مجھ سے چھوٹ نہ جائے۔ اس لیے آپ ہمیں باجماعت نماز پڑھلیئے۔ یہ سن کر امام موصوف آئٹھے۔ اور ان موجود ساتھیوں کو نماز قبر پڑھائی۔ نماز سے فراغت پر فرمایا۔ دیکھو! جنت کے دروازے کھوئی دیئے گئے، اس کی نہروں کو قریب کر دیا گیا۔ اس کے چپلوں کو پختہ کر دیا گیا۔ اور اس کے محلات کو (ہمارے لیے) آراستہ کر دیا گیا ہے۔ دلیلی اب ہماری شہادت کا وقت بالکل قریب ہے۔ اس کے لیے تیاری کرو۔

## لمف کریہ:

قارئین کرام! اہل تشیع کی کتب معتبر سے ہم نے جو چند حوالہ جات درج کیے ہیں۔ آن میں امام عالی مقام افلاک اپ کے رفقاء کے وہ معمولات ذکور ہیں جو شب ما شور کو میدان کر جائیں سان حضرات نے کیے۔ اور آنے والوں کو سمجھی ان پر عمل پیرا ہونے کی تلقیں فرمائی۔ صاف ظاہر کہ ان حضرات کی سنت اور طریقہ عزاداری ہے۔ بلکہ تشیع و تبلیل اور تلاوت و نوافل ہے۔ خود امام موصوف نے دسوں

شبِ محروم تلاوتِ قرآن میں بسر فرمائی۔ نوافل ادا کیسے اور اپنے ساتھیوں کو بھی ایسا ہی کرنے کا حکم دیا۔ پھر یوم عاشورہ سینیِ محروم الحرام کی دسویں تاریخ بوقتِ صبح اپنے اپنی ہمشیرہ سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کو وصیت فرماتے ہوئے ہیں کہا۔ کہ اتم اور زینہ کو بی نہ کرنا اور آہ و فریاد سے باز رہنا۔

شجاعی شعبی کے لقول یہ سب باتیں "سنّتِ یزیدی" تھیں۔ اس غایا باز کی نظر سے صاف ظاہر کہ امامین رضی اللہ عنہما اور اپ کے رفقاء کاراًس طریقہ پر گامزن تھے۔ جو ٹلریتھر یزیدی، "تھا۔ کیا اس سے بڑھ کر بھی کوئی گتھی ہو سکتی ہے؟" تاریخی حوالہ جات سے یہ بات بھی صاف طور پر موجود ہے۔ کہ امامین رضی اللہ عنہما نے دسویِ محروم کی رات اپنے بھائی عباس بن علی کو یہ فرمایا۔ کہ جاؤ اور یزیدی لشکر سے ہمارے لیے ایک رات کی مہلت طلب کرو۔ تاکہ اس رات ہم اللہ تعالیٰ کے حضور خوب گرد گوا کے تربہ کریں۔ استغفار کریں اور اس کی عبادت بجا لائیں۔ کیونکہ یہ افعال خدا جانتا ہے مجھے بہت محبوب ہیں۔

معلوم ہوا کہ شبِ عاشورہ اور یوم عاشورہ قرآن خوانی، نوافل کی ادائیگی اور توہود استغفار "سنّتِ حسینی" ہے۔ اور اس کو "سنّتِ یزیدی"، کہنے والا کتنا ناماعقبت اندرشیں اور دشمنی اہل بیت ہے۔ اس فاسد و خاٹ کو بخوبی علم بھی ہے۔ کہ زینہ کو بی ماتم کرنا اور واؤیلا و فریاد کرنا خود مذہب شیعہ میں بھی حرام و ناجائز ہے۔ لیکن اگر اس حقیقت کو بیان کرتا ہے۔ تو پھر خطرہ موجود کر مجاہس و ممانفل شیعہ سے مجھے کوڑی سک پا تھر نہ آئے گی۔

### اعترافِ حقیقت:

اچ سے قریباً تیس سال قبل جبکہ راقم الحروف لاہور میں تجیہ سادھوال میں

میقیم تھا۔ تو شیدہ مسلم کے ایک "مولوی" بنام فور محمد جو پسے ملک کا اچھا خاصاً عالم تھا۔ سے بہت سے مسائل پر میری اور اس کی بابا، ہم بحث و تجھیں ہوتی رہی۔ تو جب بھی مروجہ ماتم کی بات آتی۔ تو وہ صاف صاف کہتا۔ اگر ہم اس ماتم کو بند کرنے کی تحریک شروع کریں۔ جیسا کہ ہمارا ملک بھی ہے۔ تو ہمارے ساتھی شیعہ ہی ہمیں قتل کر دیں گے۔

اسی طرح ۱۹۵۶ء میں جب سفر حجاز کے دوران میں منطقہ مسجد برا سریں قیام پذیر تھا۔ یہ بگابری اہل تشیع کا مرکز بھی تھی۔ اس دوران دسویں محرم کو اہل تشیع کے معمولات دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ انہوں نے اس دن ڈھول بجائے۔ سارنگیاں استعمال کیں۔ تو میں نے اس مسجد کے خطیب (رج شیدہ تھا) سے پوچھا۔ کہ دسویں محرم کو امام حسین رضی اللہ عنہ کے علم کے طور پر ان ڈھول اور سارنگیوں کا استعمال کیا حقیقت رکھتا ہے؟۔ ان کا کوئی جواز ہے؟۔ تو خطیب سو صوف کہنے لگا۔ ہم شیعہ علماء ہے۔ مجبور ہیں۔ کیونکہ اگر ہم ان خرافات کو روکنے کی کوشش کریں۔ تو ہم قتل کر دیئے جائیں۔ حالانکہ درحقیقت یہ سب کچھ ہمارے ملک و مذہب میں بھی حرام ہے۔

واقعی یہ حقیقت ہے۔ اور اس کا تمام شیعہ علماء کو پورا پورا علم ہے۔ کہ مروجہ سینہ کو بی، زنجیرز فی اور بال تو چنان فرم سب شیعہ میں بھی حرام ہیں۔ اس کی تائید تو شیعی پڑا فادریث صریح اس سے پہلے ہم لکھ چکے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے برتست وصال سیدہ ناظمہ کو دصیت فرمائی۔ کہ میرے بعد بال ن فرجننا۔ واویلانہ کرنا۔ سینہ کو بی نہ کرنا، اور زور مخوانی کے لیے عورتوں کو ہرگز جمع نہ کرنا۔ اور یہ بھی گزر چکا ہے کہ حضرت ملی المر کفظے رضی اللہ عنہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال شریعت پر فرمایا۔ یا رسول اللہ! آپ کے وصال فرمانے پر جو مصیبت اور پریشانی ہم پر لوٹی۔

دنیا میں کسی پردازائی ہوگی۔ تمام دنیا اپ کے دصال پر دلکھر ہے۔ اگر اپ صبر کا حکم نہ فراہم کرے اور جزع و فزع سے منفث فرماتے۔ تو اس مصیبت پر ہماری انکھوں اور ہمارے دماغوں کی تمام رطوبتیں ختم ہو جاتیں۔ (دینی گفتگو فصاحت ص ۳۲)

اب آپ حضرات خود فیصل کرنے کی پرزیشن میں ہیں۔ کہ اللہ کے رسول ملی اللہ علیہ وسلم، حضرت علی المرتضیؑ اور امام حسین رضی اللہ عنہما نے مردہ ماتم اور عزاداری کے طریقوں سے منع فرمایا۔ اور بھی شیعی یہ کہہ رہا ہے۔ کہ امام زادہ کرنا اور قرآن پڑھنا ”و سنتِ یزیدی“ ہے۔ کیا اس عنوان اور موضوع کے ذریعہ اس شیعہ نے حدیث پیغمبر ارشاد است علی حسن کو چلنے کیس کیا؟

بھرام یہ پوچھنے میں حتیٰ بحاجب ہیں۔ کہ دسویں محرم الحرام کو اہل تشیع صبح صادق سے بعد عشاہ تک ہزاروں کی تعداد میں ماتم اور عزاداری میں مشغول رہتے ہیں۔ اس دوران کرنے والے شیعہ ہیں۔ جو نماز بروقت ادا کرتے ہیں۔ امام عالی مقام نے آخر دلکش نماز ترک نہ فرمائی۔ کیا ان شیخوں کی مصیبت اور پریشانی امام عالی مقام کی ازاں کش دا بتلار سے بڑھ کر ہے۔ آپ کے ایک بجا نثار زہیر کا واقعہ آپ لاحظ کر چکے ہیں۔

امام موصوف نے دوران جنگ نماز باجماعت ادا فرمائی۔ شیعوں اور ان کے بڑے ایجنسٹ نخبی سے ہم پوچھ سکتے ہیں۔ کیا تم نے بھی دوران جلوس یوں عاشورہ کبھی نماز باجماعت ادا کی؟ سینہ نا امام عالی مقام رضی اللہ عنہ کی پابندی نماز کا یہ عالم تھا۔ کہ آپ کے ایک جانشیر ساتھی زہیر نے اوزادی۔ مولا! مجھے خطرہ ہے کہ دوران رطائی ہماری نماز قضاۓ ہو جائے۔ یہ سن کر امام حسین رضی اللہ عنہ نے لطفنا چھڑ کر فرگ نماز ادا فرمائی۔ اتنی عظیم پریشانی کے مالم میں امام عالی مقام نے نماز کو قضاۓ کرنا گواہ ادا فرمایا۔ اور باجماعت نماز ادا فرمائی۔ ما تمی شیعو! عزادارو! اور محنت حسین میں

داویلاد شور مچانے والوں ذرا انفات سے بنا تا۔ کیا تھا رایہ کردار امام حسین رضی اللہ عنہ سے مجبت اور عرش کی دلیل ہے؟ کیا اہل بیت کی سنت پر اسی طرح پلا جاتا ہے؟ منزہ پڑھئے اور مرد جاتم کی ترغیب دینے والا اگر واقعی سنت اہل بیت ہے۔ تو تم خود اس سے محروم کیوں رہتے ہو؟ دس محرم الحرام کو یا اس کے قریب قریب کتنے ذکر اور کتنے مجتہدیں۔ جو اپنا منزہ پڑھئے، سینہ کو بی کرتے اور زنجیر مارستے نظراتے ہیں؟ آخر اس سنت سے انہیں اتنی نعمت کیوں۔ اور رسول کو اس کی آنی شدید غربت کیوں؟

### فلاعت بر روایات الابصار

علامین بنجینی کے سالہ «ما تم اور صحابہ» کے ص ۸۲ تک کامطالعہ کیا جائے۔ تا ان بیس اور اراق کا خلاصہ کچھ یوں ہے۔

۱: شہید اد کو ہر سال یاد کرنا سنت پیغمبر و صحابہ ہے۔

۲: محرم کی پہلی دس تاریخیں فضیلت والی ہیں۔

۳: خداونی دنوں کی یاد کرنی پڑھئے۔

۴: خداونی دن کون سے اٹھ کریا ہیں؟

۵: خداونی دنوں میں یوم عاشورہ ہی ہے۔

۶: روز عاشورہ کے بارے میں غوث الاعظم رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ اس دن کا روزہ رکھنا پڑھئے اور اپنے اہل و عیال پر بحیرت خرین کرنے سے روزی میں برکت ہوتی ہے۔

۷: حضرت عمرؓ کے انتقال پر لوگوں کو کھانا بھول گیا۔

۸: امام حسینؑ کو گرتے ہوئے دیکھ کر حضور اس پر صبر نہ کرے۔

۹: امام حسینؑ کے خم اور اپنے بیٹے جناب ابراہیمؑ کے انتقال چحضور صلی اللہ علیہ وسلم

کی انکھیں پرم ہو گئیں

(۱۰) : ابو طالب کی وفات پر حضور کا روپڑنا۔

(۱۱) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنے داد بیان کے وصال پر رودنیا و غزیرہ۔  
خجفی کی کتاب کا نام دک مس کے ثبوت کیے یہ بیس ورق کا لے کیے گئے  
اور ان مصایب کا باہم موزونہ کروں۔ کیا ان میں سے کوئی ایک بات «مر و بمرا تم» کی تائید  
کرتی ہے؟ بس خواہ مخواہ سواد قلب کی طرح اس غلام نے اور اُسی کتاب  
سیا میکے۔

بھرے خیالات اور پریشان تحریر کے دوران اسی کتاب کے ص ۳،  
پر نوح البلاعہ کے ذریعہ حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ پر ایک جھوٹ باندھا  
حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ کی طرف مسوب قول کی عبارت یہ ہے۔  
*إِنَّ الصَّبَرَ لَحَمِيلٌ إِلَّا عَلَيْكَ وَإِنَّ الْجِزْعَ لَقَيْصِيعٌ*.

ترجمہ:

رعنی یا رسول اللہ صلی اللہ علیک وسلم (آپ کی وفات) پر بے صبری  
کا اظہار کوئی بُرانہیں۔ اور جزع و فزع آپ کے سوا کسی دوسرے  
کے لیے بہت بُرانلیل ہے۔

نوح البلاعہ کو ہم نے بار بار پڑھا۔ کہ کیس سے اس عبارت کا ثبوت مل  
جائے۔ لیکن کوشش بیساکے باوجود دیر عبارت نہ مل سکی۔ پھر خجفی سے بالواسطہ اس  
عبارة کا اتر پتہ پوچھا گیا۔ تو جواب ملا۔ ہم تلاش کر رہے ہیں۔

خدا گواہ ہے۔ تلاش نہیں ختم ہو گئی۔ لیکن اس عبارت کا ثبوت وہ نہ دے سکا  
جب ان حروف کو قلم بند کرنے والا ہی نہ ڈھونڈ سکا۔ کسی دوسرے کو کہاں سے

نظر ائمہ گے جس سے ماف ظاہر ہوا کہ مذکورہ عبارت، نبی البلاعہ کی نہیں تھیں۔ بلکہ نبھنی نے اس کی طرف نسب کر دی۔ چلو ہم بالفرض اسے نبی البلاعہ کی ہی عبارت تسلیم کریں۔ تو اسی نبی البلاعہ کے ترجمہ نیز نبک نصاحت سے جو قولِ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ۔ پیش کیا جا چکا ہے، وہی اس کی تردید کر رہا ہے۔ قول یہ ہے۔ «اگر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمیں جزر و فزر سے منع نہ فرماتے تو ہم اپنی آنکھوں اور دماغ کی طبوتبیں ختم کر لیتے ہیں» اس سے معلوم ہوا کہ نبھنی نے، نبی البلاعہ کا نام مغض اپنا غلط مقصداً و غلط عقیدہ ثابت کرنے کے لیے استعمال کیا ہے۔ یہ دنیا تے تصنیفت اور میلان تحقیق کی بہت بڑی دعا بازی اور فریب ہی ہے۔

### فاعتبر وايا اولى الابصار

# حَمْدُ اللّٰهِ رَبِّ الْعٰالٰمِينَ

## غَلَامِ زَيْنِ الدِّينِ اَبْنِ اَبِي اَبِي دِحْلِي

وفات سیدہ زہرا پر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا صبر نہ کرنا۔

### ما تم اوصحابہ

### نحو البسلاغم

قَلَّ يَادَ سُرُلَ اللَّوْعَنَ صَفِيتِكَ صَبُرِيَ وَدَقَّ عَنْهَا  
ثُجَلَدِيُّ۔

(نحو البسلاغم ص ۱۸۲ مطبوعہ مصر)

ترجمہ:

حضرت علی علیہ السلام (جناب فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے دنیا سے وصال کے وقت) فرماتے ہیں۔

پار رسول اللہ اپ کی بیٹی کی مصیبت پر میرا صبر و تحمل ختم ہو گیا۔

(درسال ما تم اوصحابہ ص ۳۹)

جواب اول:

## گیا حضرت علیؓ نے صہبہ کے آدمی تھے

”وَاتَمْ أُورِسَابِرْ“ نامی کتاب کے مؤلف و مصنف نجفی شیعی نے اپنے اس موصوف سے تمام ال بیت کرام، سادات عظام کی بالعموم اور مولاۓ میں کائنات حضرت ملی الر لطفے رضی اللہ عنہ کی ذات والا صفات کو بالخصوص ایسی صفات کا مال ثابت کیا ہے۔ جو قرآن و حدیث کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کو پسند نہیں۔ شخص جانتا ہے۔ کتاب و سنت میں جزئ و فرع یعنی بے صبری کی نہت اور اس کی ضد یعنی صبر کی تعریف بہت سے مقامات پر کی گئی ہے۔ قرآن کریم میں صاحب ایمان کو اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔ یا آیتُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا سَتَّحِينُو إِلَيْهِ  
وَالصَّلَوةُ۔ ترجمہ۔ اے مومن اور نماز کے فرید! اپنے معماں اور پریشانیوں پر امداد مل سب کرو۔

صبری کے بارے میں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی کے آخری لمحات میں سیدہ خاتون جنت رضی اللہ عنہا کو ارشاد فرمایا۔

**بخارالأنوار**

قَالَ لِفَا طِمَّةَ إِذَا آنَمْتُ لَا تَخْمِشِي عَلَى وَجْهِيَا وَلَا  
أَمْرِنِي عَلَى شَعْرِيَا وَلَا تَنْأَدِي بِأَنْوَرِيَا وَالْعَوْنَى  
وَلَا تَقْيِيْعِي عَلَى نَائِحَةَ (بخارالأنوار جلد ۲۲ ص ۴۰) مطبوعہ طبرانی مطبع مدینہ

ترجمہ:

نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت فاطمہؓ کو فرمایا۔ اے فاطمہ! میری وفات پر اپنا منزہ پہننا، بال نگھونا، دویل و عویل کر کے نچیننا اور نوح کرنے والی عورتوں کو کلپنا ذکرنا۔

### بخار الائوار

فقال لهار رسول الله صلی الله علیہ وسلم لا كرب  
علی ابیك بعد المیوم یا فاطمة ان النبی صلی الله  
علیہ وسلم لا يشوق علیہ الجیب ولا یغمش  
علیہ الوجه ولا یدعی علیہ با دویل و لکن قولی  
کما قال ابوک علی ابراهیم شد مع العینان وقد  
یوجع القلب ولا نقول ما یستخط رب و انا بک یا  
ابراهیم لمحزوفون۔

(بخار الائوار جلد ۲۲ ص ۲۸۵ مطبوعہ تہران

طبع بدیر)

ترجمہ:

نبی پاکؐ نے حضرت فاطمہؓ کو فرمایا۔ کرنی مکملیت نہیں تیرے باپ پر ایج  
کے بعد اے فاطمہ نبی پاکؐ نے فرمایا نہ گریان چاک کرنا اس پر اور نہ  
منہ چھیٹنا اور نہ اس پر روا و ملا کرنا اور سین تو وہی کہنا جو تیرے باپ  
نے ابراهیم پر انسو بھاتے ہوئے کہا تھا۔ اور تحقیق  
مکملیت ہوتی ہے۔ دل کو اور ہم نہیں کہتے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ

نا راضی ہو اور بے شکہ تم اے ابراہیم آپ کی وجہ سے غلگین ہیں) آیت کریمہ اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ارشاد گرامی کی روشنی میں «صبر»، کام مقام اور اہمیت واضح ہو گئی۔

الشربت المزت نے صبر کو بروئے کا حکم دیا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بے صبری اور اس کی علامتوں سے منع فرمایا۔ لیکن نبھنی نے یہ قسم اٹھار کی ہے کہ حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ کی شخصیت کو داغدار کر کے دکھایا جائے۔ اور اللہ تعالیٰ کے حکم کا نافرمان اور حضور مولیٰ اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کا مکر ثابت کیا جائے۔ فراہم کو ربان کے عنزان کو ملاحظہ کریں۔ «حضرت علی کا صبر ختم ہو گیا!» یعنی وہ خوبی اور وصعت جو اللہ اور اس کے رسول کو پسند ہے۔ وہ «علی» کے ہاتھوں سے جاتی رہی۔ کیسا حقیقت خدمت ادا کی ہے۔ اور کسی محبت کا ثبوت فراہم کیا ہے۔

ہ براہیں عقل و دانش ببا یہ گریست

## جواب دوم:

### نجح البلاغہ کی عبارت نقل کرنے میں خیانت

صاحب ماتم اور صحابہ نے نجح البلاغہ کی عبارت، اور اس کے ترجمہ میں روہری خیانت کا ارتکاب کیا ہے چارہ ایسا کہنے پر مجبور رہتا۔ بصورت دیگر اپنے دعوای کی دلیل زبان کرتی ہتھی۔ اگر یقین نہ آئے۔ تو نجح البلاغہ کی اصل عبارت اور اس کا ترجمہ (ذا کریمین شیعی کے قلم سے) ملاحظہ فرمائیں۔

## نحو الہت لاغہ

وَمِنْ حَلَامٍ لَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَوَى عَنْهُ أَنْذِقَالَ  
 عِنْدَ رَقْبَتِ سَيِّدَةِ النِّسَاءِ فَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ  
 كَمْ لَنْتَ حِبِّيْهُمْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْهُ  
 قَبْرِهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْيَ وَعَنْ إِبْرَاهِيمَ  
 النَّازِلَةِ فِي جَوَارِكَ وَالشَّرِيعَةِ لِلْحَاقِيْكَ قَلَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ  
 عَنْ صَفِيفَتِكَ صَبِيرِيْكَ وَرَقَّ عَنْهَا تَجَلِّيْكَ إِلَّا أَنَّ  
 فِي التَّسَيِّيْلِ بِعَظِيمِ فَرْقَتِكَ وَقَارِبِ مَصِيبَتِكَ  
 مَوْضِعَ تَعْزِيزِ فَلَقَدْ وَسَرَّ تَلَكَ فِي مَلْحُودِ قَبْرِكَ  
 وَفَاضَتْ بَيْنَ نَحْرِيْكَ وَصَدْرِيْكَ نَفْسُكَ قَاتِلَهُ  
 وَإِنَّا إِلَيْهِ دَاجِعُونَ۔

(نحو البلانہ ص ۲۱۹ - ۲۲۰) خطبہ نمبر ۳۴۰ مطبوعہ

بیروت طبع جدید)

**ترجمہ:**

حضرت سیدہ نباما العالمین کے دفن کے وقت آپ نے فرمایا جس  
 طرح کرسول انہ صلی اللہ علیہ و آله وسلم سے اپنے راز کی باتیں معرف کیا  
 کرتے تھے۔ سلام ہوا آپ پر اسے رسول خدامیری طرف سے اور آپ  
 کی اس دختر کی طرف سے جو آپ کے پہلو میں وارد ہونے والی  
 ہے۔ اور آپ سے ملتی ہونے کے لیے جلدی کر رہی ہے۔ یا رسول اللہ  
 آپ کی برگوئیہ دختر کے انتقال سے میرا صبر کم ہو گیا اس کی مصیبت کی

وجہ سے میری حیچتی اور چالاکی جاتی رہی۔ ایں ضعیف ہو گیا، مگر ہاسے  
میرے والٹے اسی امر کی پیروی موجود ہے کہ آپ کی بزرگ فرقہ  
پر صبر کیا۔ آپ کی شکین اور سخت مصیبت کے وقت صبر و شکیبانی  
سے کام لیا۔ میں نے اپنے ہاتھوں سے آپ کو لحد میں رکھا۔ اور  
میرے ہی گلے اور سینے کے درمیان آپ کی روح روانہ ہوئی۔ دلقت  
انتقال آپ کا سر میرے سینے پر تھا۔ پھر جب میں نے اس مصیبت  
پر صبر کیا۔ کہاب بھی عبر کروں گا۔ فانا لله وانا الیہ راجعون  
(ذینگ فصاحت ترجیح نسب البلاғہ ص ۲۹۱ مطبوعہ  
طبعہ یوسفی دائمی طبع قدیم)

### لمحہ کریہ:

نے البلاغہ کے درج بالا ترجیح کو غور سے پڑھئے۔ اور سمجھنی کے قائم کردہ موضوع کو دیکھئے  
پھر صفات ظاہر ہو جانے لگا۔ کاس موضوع کا ترجیح میں کوئی نامہ نشان نہیں۔ مواد دکے لیے  
دو قول با توں کو ہم لکھ لیتے ہیں۔ موضوع میں حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول یہ  
نہ کو تھا۔ ”میرا صبر ختم ہو گیا“، انہیں الفاظ کا ترجیح متر جنم نے توں کیا ہے؟ ”میرا صبر کم ہو گیا“ صبر ختم  
ہو جانا اور صبر میں کمی آ جانا کیا ہم معنی الفاظ میں؟ ان میں فرق اگر محسوس نہ ہو۔ و تو صبر  
کی جی۔ ”کی تفسیر و تشریح اسی عبارت سے ملاحظہ کیجئے۔ وہ یہ کہ میری حیچتی و پالی  
جاتی رہی۔ کہاں حیچتی اور چالاکی مدد و مہم ہونا۔ اور کہاں اس سے اتم کا ثبوت اور  
بلے صبری کا انہصار؟ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے خود اپنی کیفیت اور استقلال  
ان الفاظ میں بیان فرمایا۔ یا رسول اللہ! آپ کا وصال میرے لیے سب سے بڑی  
پر لیٹا فی اور مصیبت کا سبب تھا۔ آپ کا وصال میری گود میں ہوا۔ اتنی بڑی مصیبت

پربت میں نے صبر و استغفار کا دامن فتح چھوڑا۔ تو اس سے کم درجہ مصیبت (حضرت  
نازون بنت رضی اللہ عنہا کا وصال) پر میرے لیے مبرور حمل آسان ہو گا۔

شیعہ ترجمہ نے دراصل حضرت علی المرتضیؑ نبی اللہ عنہ کا یہ ایک عہد ذکر کیا ہے لیکن  
حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے عہد دیکھان کر رہے ہیں۔ کہ میں آپ کی لختی بھجوادین  
کر میں کی والدہ کے وصال پر انشاء اللہ صبر و تحمل سے کام لوں گکا اور ایسا کرنا میرے لیے  
نسبتاً آسان ہو گا۔ اب ہم دریافت کر سکتے ہیں۔ کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے  
حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا یہ وعدہ پورا کیا تھا۔ یا نہیں؟ اگر جواب (از طرف شعبی) یہ ہو  
کریے: عہد پورا نہ کیا گی۔ (بیس کو شعبی کے موضوع سے بھی ثابت ہوتا ہے) تو "میرا صبر  
غتمہ ہو گیا" درست یہیں حضرت علی المرتضیؑ صبر و تحمل کے پیکر نہ رہے۔ اور ان جسمی صابر و  
شارکر خصیت کو بے صبر و شکر ثابت کرنا ان کی آخرتی گستاخی اور ان سے عداوت  
کا منہ بوقت ثبوت ہے۔ اور اگر جواب یہ ہے۔ کہ آپ نے اپنا کیا گیا وعدہ نبھایا۔ جو  
کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کی شایانِ شان ہے۔ تو اس سے شایان علی تو اسکو  
ہو گی۔ لیکن مدعا کے نجفی پر پانی پھر جائے گا۔

قارئین کرام: ہم نے شعبی کو دراصل پر لاکھڑا کر دیا ہے۔ یہاں سے آسے کوئی سا  
ایک راستہ اختیار کرنا پڑتا ہے گا۔ کیونکہ دونوں باتوں میں کوئی وجہ اشتراک نہیں ہے  
سو علوم ہمارا کو شعبی نے مذکورہ موضوع اور اس کے ذمیں میں، نہیں البتا ان کی عبارت یا تو  
بامیں شیعوں کے دل بہلانے کے لیے چال ملی ہے۔ یا پھر کوئی پرانی دنبی  
ہوئی عداوت علی تھی۔ جس کو "محبت" کے زنگ میں ڈھال کر دھوکہ دینے کی کوشش  
کی۔ اور قرئین تیاس سے ہے۔ کریے ذوقوں ہی مقصد اس مصنف کے پیش نظر ہوں۔

(فاعتبروا یا اولی الابصار)

نجفی کی طرف سے حضرت علی المرضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ

کا سیدہ زہرا پر ماتم کرنے کا ثبوت

تم او صحابہ

مروج الذہب

وَلَمَّا قَبَضَتْ حَبَّةً عَلَيْهَا بَعْلَمَأَعْلَمَ بِأَشْجَنْ سَـ ۚ  
مُشَدِّيْدًا وَ اشْتَدَّ بَحْسَمَأَدًا وَ نَلَقَرَ أَبِيْتَهُ مَقْبِيْدَ  
(الست کی مسیکت کی مروج الذہب جلد شانی ص ۲۶)

ترجمہ:

جب سیدہ زہرا نے وفات پائی۔ تو جناب کی وفات پر آپ کے  
شوہر حضرت علیؑ نے بہت جزع کی اور بہت روئے۔

قارئین کرام! بقول چاریاری اندھہ کے قاضی کے قرآن میں ستر بار صبر کا ذکر آیا  
ہے۔ تو کیا جس بزرگ کی شان دس بھی نے یہ فرمایا ہے۔ عَلَيْهِ مَعَ الْفَرَادِ وَالْفَرَادُ  
مَعَ عَلِيٍّ اس نے کوئی ایک منام پر صبر بھی نہیں دیکھا ہوا تھا۔ جزع پر بہت زور دیا جاتا  
ہے۔

فردغ کافی کی ضمیمن روایات جزع کے متعلق بار بار مشیش کی جاتی ہیں۔ تو کیا  
اس قاضی اور قادری کو یہ روایات نظر نہیں آگئیں جن میں امام کے خود جزع کرنے کا

ذکر ہے۔ ارباب الاصاف بین الرؤایات کا یہ ملینہ نہیں جوان دلوں نے اختیار کیا ہے  
(ما تم اور صحابہ ص ۲۹۰-۲۹۱ مطبوعہ ماظل طاؤن لاہور)

## جواب اقوال:

### ایں اور جنین کا معنی کتب لفظ سے

کہتے ہیں چور چوری چھوڑ سکتا ہے لیکن ہیرا پھیری تہیں چھوڑ سکتا۔ یہی کہادت بخوبی بدلیاں گے  
پر صادق آتی ہے۔ جب نہ سب ہی ہیرا پھیری اور تلقیق کی پیداوار ہو۔ تو اس کے پچاری  
اور مانے والے کب سیدھی بات کریں گے۔ اگر سیدھی اور سمجھی بات کریں تو شید  
ز ہو رہے۔ حالانکہ کوہہ سے بھی دغا و فرب کا سہارا لے کر حقیقت پر پردہ ڈالتے کی  
کوشش ہوئی ہے۔ اور ایسا اس لیے کہنا پڑتا کہ ان کی مجالس اتم بستور اتم کنائیں ہیں  
اور اس ضرب و حرث سے منہ میٹھا اور پیٹ کے دوزخ کا ایندھن ملتا رہے۔  
مروج الذہب سے ذکر کردہ عبارت کا اگر صحیح ترجمہ کر دیا جاتا۔ تو دو دھکا دو دھکا اور  
پانی کا پانی ہو جاتا۔ عبارت مذکورہ سے مروج اتم کی تردید ہو رہی ہے۔ ذکر اس کا  
ثبت "امات احمد صحابہ" نامی کتاب کے مصنف کا پورا نور علم اس پر صرف ہو رہا ہے  
کہ مروج بسینہ کو بی۔ زنجیرز نی اور ان پٹیا ثابت ہے۔ آئیے حضرت علی المرتفع  
رضی اللہ عنہ نے سیدہ خاتون جنت کے وصال پر حجہ کچھ دیا۔ اس کا اور ان دعوؤں  
کا موازنہ کریں۔

حضرت علی المرتفع رضی اللہ عنہ نے سیدہ خاتون جنت کے وصال پر جو "جزع"  
کی صاحب مروج الذہب نے اس کی تفسیر و تشریح ساختہ ہی ذکر کر دی ہے۔

وَظَهَرَ اِنْتِيَتُهُ وَحَيْنَيْتُهُ۔ یعنی آپ کے جزء کا یہ عالم تھا۔ یا آپ کا جزء اس رنگ میں تھا کہ دو صالِ نتاوںِ جنت کی پریشانی اور سکھیت اور وہ کہ درد کی وجہ سے آپ کے روتنے کی اواز سننا ہی دی۔ اور ”آہ“، منہ سے نکل گئی مان دونوں الفاظ کا کتب لغات سے معنی ملاحظہ کریں۔

## المجید

أَنَّ رَبِّيَّنَا قَارِئًا قَوْ إِنَّا نَأَوْ تَأَمَّنَا.

(المجید مترجمہ ۱۸۴ مطبوعہ کراچی)

ترجمہ:

کراحتا۔ درد اور وہ کہ کی وجہ سے آہ نکانا۔

## المجید

حَنَ حَيْنَيْنَا۔ أَدَازْ نَكَامَنَ خَرْشِيَّاً غَنِيَّاً سَـ۔

(المجید مترجمہ ۲۸۶ مطبوعہ کراچی)

## عربی ڈکشنری

حنین کا معنی ہے رونا۔ پھر ٹھہر ٹھہر کرونا سکیاں بھرنا۔

(عربی ڈکشنری میں ۲۰۸ چھوٹا سا سر)

لنت کی کتب سے ان الفاظ کا معنی آپ نے ملاحظہ فرمایا۔ جو حضرت علی المرتضیؑ اور احمد بن حنبلؓ نے بوقت جزء نکالے۔ لیکن ان الفاظ کے معنیوں کا تصریح جسم کو ثابت کرنے کے لیے کتاب لمحی گئی) سے کیا تعلق ہے؟ آپ اگر غور

فرمائیں۔ تو حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ کی بوقت پر ایشانی یہ کیفیت دراصل اہل سنت کے نظریہ کی تائید کرتی ہے۔ یعنی بوقت وصال غم میں انسوؤں کا بہرہ جانا اور سکیاں بھزا جائز ہے۔ اور اس کی تائید و تصدیق رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل شریف سے یوں ملتی ہے۔ کرجب آپ کے صاحبزادے حضرت ابراہیم کا وصال ہوا۔ تو آپ کے آنسو بہرہ نکلے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ یہ کیا ہے؟ فرمایا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہر مومن کو عطا کی لگتی رحمت ہے۔ تو اس سے صاف ظاہر کہ حضرت علی المرتفعہ نے جو کچھ کیا ہے۔ وہ ازرو شے شروع ہرگز قابل اعتراض نہیں۔ بلکہ وہ اللہ کی طرف سے عطا کردہ رحمت کا منظار ہے تھا۔ لیکن دغا بازستے کسی چالاکی سے اس سنت اور جائز عمل کو "مرقدہ بہرام" کے زنگ میں پیش کیا۔ لفظ دایین، اور "حینیں" کا بھی ترجمہ شیعہ متبر جنم نے کیا۔ اور جو ارباب لغات نے کیا۔ اُسے دیکھیں۔ اور شعبنی نے جو اس کی تفسیر کی۔ اُسے بھی دیکھیں۔ تو آپ کو معلوم ہو جائے گا۔ کرجنہی نے ترجمہ کیا ہی نہیں مخصوص تفسیر پڑا کتفا کیا۔ تاکہ اپنا مغلام خاتمت کرنے میں آسانی رہے۔ ورنہ ترجمہ کرتا۔ تو بات کھل کر سامنے آجائی۔ کہ حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ نے سیدہ خاتون حبنت کے وصال پر جو کچھ کیا۔ وہ اس صدر میں آنسو بہنے تھے۔ اور کچھ آہ و زاری میں معولی سی دلکھ بھری اداز تھی۔ انہوں نے زینہ کوبی کی، نکپڑے پھاڑے اور نہیں نجیز فی کی۔

خدا کا غضب! اس نام نہاد۔ "مُبَبْلی" نے حضرت علی المرتفعہ رضی اللہ عنہ سے محبت کا کیا خوب حق ادا کیا۔ محبت کے نام سے ان کی شفیعت کو بے صبر اور اتھی شابت کر کے اپنا اور اپنے ملک کارونا رویا۔ وہ کہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں مقام عبور و استقلال عطا فرمایا۔ اور یہ کہے کہ انہوں نے بے صبری اور بزرگی کا منظار ہو کیا۔ وہ فرمائیں مکہ چمارا گھلانا مصائب اور تکالیف کے برداشت کرنے میں "کو وظیم"

بے۔ یہ کہے کہ عالم پریشانی میں وہ ایک تنگا سے بھی زیادہ کمزور تھے۔ بہر حال آسمانِ صبر و استقامت پر تھوڑے سے اُس میں داغ آتا تو ناممکن تھا کہ وہ کامنہ اور نصیت اور دُلگی سے نہیں بچ سکتی۔ بیہی حال بر روزِ حشر اس «نام نہادِ محب» کا ہو گا۔ اثرِ سمجھنے کی توفیق دے۔

## جواب (۲۴)

### مرفون الذہب شیعوں کی اپنی کتاب ہے

«مرفون الذہب»، کو «صاحب مقام» نے اہل سنت کی «معتبر کتاب» کے طور پر پیش کیا ہے۔

آئیے اذرا اس کتاب کے بارے میں حقائق تلاش کریں یا کہ مصنف کے ملک اور ذہب کا مجھے علم ہو جائے۔ سورہن ہے کہ مرفون الذہب نامی کتاب کا مصنف «علی بن سین مسودی» ہے۔ (اگر لبول تحقیقِ شخصی یہ شخص سنی ہے تو یعنی انہوں دغیرہ کی روایات کے مطابق یہ بھی کہ اور سورہنوا کیونکہ ان کی کتب کی عبارات تمام اہل سنت کو اسی نام کا مستحق گردانتی ہیں) اس مصنف کے بارے میں شیعہ مورخین اور محمدیین کی سئینیجے کو ملک دشرب کے اعتبار سے یہ کون نقا۔

### الحقی والالقاء

علامہ محلبی در مقدمہ مروی پیش گفتار بکار فرمودہ مسودی راجیجا شی دیر  
فہرستش از راویان شیعہ شمرده و گفتہ اور اس کتاب اثبات الوصیۃ

علیٰ ابن ابی طالب علیہ السلام و کتاب مروجۃ الزہب در سال ۲۲۲ بر این شیخ از دنیا رفت.

ترجمہ: علام رضا قریبی مسعودی (علیٰ بن حمیں صاحب مروجۃ الزہب) کو اپنی کتاب بحوار الانوار کے مقدمہ میں اور شجاعی نے اپنی فہرست میں شیعہ راویوں میں شمار کیا ہے۔ اور یہ بھی کہا۔ کہ اس کی ایک کتاب "اثبات الوصیة" علیٰ بن ابی طالب، اور دوسری "مروجۃ الزہب" تھی۔ مقام شیخ میں ۲۲۳ میں اس نے انتقال کیا۔

## منتخب التواریخ

مورخ ہرگاه منصب بود ہرچہ معتقد نے علمی اور باشد انعام می دہانا خداوند نہی فرمودہ است۔ قول تعالیٰ وَ لَا يَجِدُ مَنْكَرٌ شَيْئًا قَوْمٌ عَلَىٰ آذَانَهُمْ تَعْدِيٌ تَعْدِيٌ طَاطِ إِحْدَى تَعْوَا هُوَ أَهْرَبٌ لِّتَشْقُوَىٰ۔ وَ شَمْنَى شَمَا بَأْوَى شمارا برآں تمارد کے از عدل منحرف شوید عدل درزید کہ بہ پرہیز گاری نزدیک تراست۔

یکی از علمائے معروف عجم دربارہ مسعودی صاحب مروجۃ الزہب گوید اشیعی بنو بعلت آنکہ در اخبار غلطاء نے بنی عباس وغیرہ اقصار برثاب و سیرب طعن و محن و محن نخودہ است و از محاسن اعمال آنان لختی بر شرده با انک مسعودی مردوی شیعی و امامی بود و در نقل تاریخ وظیفہ مورخ را انعام داده است زابر از تعصیب نہ ہے کرده و ہر کس داند کہ شقی ترین مردم رو روزگار تنیز بعض نیک صفات داشتند۔

(منتخب التواریخ لصنیف محمد اشمر بن محمد علی خزانی  
شیعی مقدمہ مطبوع تہران طبعہ بعدی)

ترجمہ:

تلرائے دان اور تاریخ نہیں جب متعصب ہوتا ہے۔ تو جو کچھ اس کی  
بلیعت کے مطابق ہوتا ہے۔ وہی تحریر کرتا ہے میکن خالی کائنات  
نے ایسا کرنے سے منع فرمایا ہے۔ اُس کا ارشاد گرامی ہے۔ دلگو!  
تمہیں کسی قوم کی عداوت اور غمّتی اس روشن پر آمادہ ہو رکزد کرے کہ  
تم عدل والاصاف کا دامن ہی تھوڑا دو۔ (و دیکھو) عدل والاصاف کیے جاؤ  
یہی پرہیز گاری کے بہت زدیک ہے۔

ایک غیر عرب مشہور عالم نے سعودی کے بارے میں کہا۔ کہ وہ شیعہ نہ تھا جیس کی  
دلیل اس نے یہ پیش کی۔ کہ سعودی نے بنی یهود کے غلفاء وغیرہ کے مقابل صرف اور  
صرف ان کے ناقص، منظام اور عن طبع پر اتفاقاً کیا۔ بلکہ ان کے بعض ایسے افعال کا  
ذکر نہیں کیا  
جو قابل تحسین تھے۔ (لیکن

اس عالم کا یہ کہنا درست نہیں۔) کیونکہ سعودی ان تمام باتوں کے باوجود شیعی اور رامی تھا  
اور اس نے تاریخ نہیں میں وہ راست افتخار کیا۔ جو ایک موڑخ کے شایان شان تھا  
اس نے مذہبی تھسب کا اظہار نہ کیا۔ اور ہر شخص اس سے سخونی اٹھا مہے۔ کہ بدترین  
شخص بھی اپنے ان بعض اچھی صفات رکھتا ہے۔

یہ دو حوالہ بات مسودی کے نظر پر اور مسلک کی افسح نشانہ ہی کرنے کے لیے ہم  
نے درج کیے ہیں۔ اب ایک عدد حوالہ خود مسودی کا اپنے بارے میں بھی ملاحظہ  
ہو جائے۔ کہ وہ اپنا مسلک کیا تبلیغات ہے؟

### مرفوع الذہب

وَقَدْ أَتَيْنَا عَلَى الْخَلَامِ فِي ذَلِكَ عَلَى الشَّرِحِ

وَالْأَيْنَاحِ فِي كِتَابِ الْمُسَارِجَةِ ”، وَكِتَابِ الصَّفْوَةِ  
فِي الْإِمَامَةِ .. وَفِي كِتَابِ الْإِسْتِبْصَارِ، وَفِي كِتَابِ  
وَالرَّاهِي، وَغَيْرِهِ مِنْ كُتُبِنَا فِي هَذَا الْمَعْنَى۔  
(مرجع الذهب المسعودي ص ۲۷، جلد و مذکور  
مبشرة مصلحة التدريس و علم الحج مطبوع ببریوت ،  
طبع جدید)۔

## ترجمہ:

(حضرت علی الامر تنفس رضی اللہ عنہ کی بانض امامت کے متصل) ہم نے اپنی  
کتاب ”الصفوة فی الامامت“، اور الاستبصار و الراءی نامی  
کتابوں میں بہت شرح اور وضاحت کے ساتھ آس کو ذکر کیا۔ اور اس  
پر طویل کلام لکھا۔

ان حوالہ جات سے (جس میں مسعودی کا خود اپنا مسلک بھی درج ہوا۔ معلوم ہوا  
کہ شخص مسلک و مشرب کے اعتبار سے شید تھا۔ اور ان کے ایک فرقہ ”اماہیہ“  
کے عقائد کھاتھا۔ اور اسی کی تبلیغ و تشرییع بھی کیا کرتا تھا۔ جب غیر عربی ایک عالم نے  
اس کی تاریخ نویسی پر اعتراض کیا۔ کروہ اپنی تاریخی کتب میں درج شدہ واقعات و  
مالات کی بناء پر شید نظر نہیں آتا۔ تو اس کے شید ثابت کرنے کے لیے صاحب  
منتسب التواریخ نے اپنی کتاب کے مقدمہ میں اس امر کی وضاحت اور صفاتی  
پیش کی۔ کر اخراں کا تصور ہی ہے۔ کہ اس نے بھی عباس کے مخالف کی اچھی ماقوم  
بھی اپنی تاریخ میں درج کر دیں۔ تو ایسا کرنا از روئے قرآن ایک موڑخ کے لیے  
درست بکر لازم ہے۔ لہذا اس اعتراض کی بناء پر ایک کثر امامی شید ہی زمانا  
ہرگز درست نہیں۔ لیعنی پختا شیو تھا۔

نجی شی کا خود اپنے بڑے کائنی قرار دینا اور اس کی کتاب کو اہل سنت کی کتاب  
لئھنا اس کی دو بھی توجیہات ہو سکتی ہیں۔ اول یہ کہ نجی اپنے ہی اکاہر اور ان کی تحریروں  
سے نا راض ہے۔ یہ چارہ اپنے بیگانے کا امتیاز نہیں کر سکتا۔ یا پھر جانتے  
ہو جسے محسن اپنے مقصد کو ثابت کرنے کے لیے ایک اپنے نامے شید کو اٹھا کر زندہ  
میں پھینک دیا۔ تاکہ سوام شید ہی بھیں۔ کہ نجی صاحبے کمال کر دیا ہے۔ خود نشیروں کے  
مام کی کتاب سے ۔۔۔ اتم ثابت کر دکھایا۔ جہاں تک اس کتاب کی عبارت سے مردوج  
ما تم اور جام دری و خیر و ثابت کرنے کی جہارت کی گئی ہے اس کی بھی وضاحت کر  
چکے۔ اور اس پر مزید یہ کہ مذکورہ کتاب اور اس کا مصنعت ان کے بڑوں کی نظر میں شید  
اماہی تھا اس کی عبارت بالفرض اگر مظلوم و عذی کی تائید بھی کرتی۔ تو ہم پر محبت ہرگز  
درجن سکتی تھی۔ ایسے ہے کہ قارئین کرام اس دو فلپن سے سخوبی آنکاہ ہو سکتے ہوں گے۔

فَاعْتَبِرُوا مَا أُولَى الْأَبْصَارُ

## فلم من بنت حفني شمعي في جهتي غازى

نگفی شیئی نے پہلے کی طرح اپنی لصینیت کے صفوٰ تا ۲۶ پر بھی وہی انداز اختیار کیا ہے۔ جو فضولیات اور لاصل بازوں پر مشتمل ہے کتاب کے نام کے مطابق، "مُرِدِ جَهَّامَ" کے ثبوت پر جو عنوان باندھے ہیں۔ وہ کچھ اس طرح ہیں۔

۱- حضرت ملی المرتضے رضی اللہ عنہ میدان کر بلاؤ کو دیکھ کر صبر نہ کر سکے۔ بجکی سختی بدل آزاد پس من دموم عہد حضرت ملی المرتضے رضی اللہ عنہ اتنے روئے کا نسلوں سے زمین تر ہو گئی۔

۴۔ دفاتِ نبی پر شلاٹر کی بے صبری۔ حضرت عمر نبی پاک ملی انڈیا مسلم کے وصال پر  
خواس مانع تھے ہو گئے۔

۳۔ حضرت عثمان وفت بنی پرچارس کھو بیٹھے۔

۳۔ صحافی کا وفات نہیں ہے صبری کرنا اور بینائی کھو بیٹھنا۔

۵- ام) مؤمنین حضرت عائشہ قبر نبی کو دیکھ کر صبر کر سکی۔ اور قبر پر لیٹ گئی۔

(ما تم اور صحابہ صفحہ نمبر ۲۷۴ مطبوعہ لاہور۔)

## جواب:

مقام غور ہے کہ ان مذکورہ عنوانات میں سے کوئی ایک بھی اس امر کو ثابت نہیں کر سکتا۔ کہاں شیعہ کے باں دمروجہ ماتم، درست اور فعل صحابہ کرام ہے۔ جس طرح تچھے اعتراض کے جواب میں ہم نے گزارش کی تھی۔ کہ حضرت علی التضیی رضی اللہ عن

کا سیدہ نافرائیں جنت کے وصال پر "ادھیں وحشیں" کرنا قطعاً علاف شریعت نہیں۔ اور یہ بھی کہ اس سے مرد جو ماتم کے ثابت کی بجائے اس کی بیخ کنی ہوتی ہے۔ اسی طرح ان تمام عنوانات سے اگر ثابت ہوتا ہے۔ تو یہ کہ ان حضرات نے برجمیت اور کسی دوست کے انتقال پر وہی کچھ کیا۔ جو حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بیٹے ابراہیم کی فات پر کیا تھا۔ گفتگو را اس سند پر ہو رہی تھی۔ کہ کیا مرد جو شیعی ماتم اور زنجیرز نی دعیرو افعال شرعیہ ہیں۔ اور ان کے جواہ کا کوئی شاہر ہے؟ ان شواہد و دواعیات سے جو کچھ ثابت ہوتا ہے دو اور مرد جو ماتم ذو مختلف امریں۔ ان حالات سے مرد جو ماتم اور زنجیرز نی کا ثابت ہرگز ہرگز نہیں ملت۔ حضرات صحابہ کرام کا غیر رسول میں مذہال ہو جانا اور روتنے روتنے بینائی سے محمود ہونا اور سیدہ عائشہ صدیقہ کا قبر مصطفیٰ پر لیٹ جانا کس طرح مرد جو ماتم اور کپڑے پہانچنے سے مشابہت رکھتا ہے۔ زنجیریار مارکر ہو جانا ہو جانا اور زنجیل سے آنسو بہ نہ لکھنا کیا ایک بھی ہی دو عمل ہیں؟ اگر اشد تعالیٰ نے بخوبی عقل و فراست پر تالے ڈال دیئے ہیں۔ تو اس سے دوسرے لوگ انہے بہرے نہیں ہو گئے۔ سبھی جانتے ہیں کہ ان چار پانچ باڑیں کے ذریعہ بخوبی نے دھکو و فریب مینے کی کرشش کی ہے جسے ہم نے واضح کر دیا۔

## فاختہ بر وايا او لم الابصار

# دعا بازی نمبر

حضرت ابو بکر کے بیٹے پربی بنی عائشہ کا جزع کرنا۔

ابل سنت کی مسبرت تاریخ ابو الفضل امبلد ام ۱۴۹

ما تم اور صحابہ

تاریخ ابو الفضل:

وَأَقْبَلَ مُحَمَّدٌ يَمْشِيَ حَتَّىٰ أَنْتَهَىٰ إِلَى حَرْبَةٍ لَقُبِّضَ عَلَيْهِ  
وَأُكْسَا يَمَّهِ إِلَى مَعَاوِيَةَ ابْنِ خَدِيْجَ فَقَاتَلَهُ وَالقَاتَاهُ  
فِي حِيقَةِ حِمَارٍ وَاحْرَقَهُ بِالثَّارِ وَدَخَلَ عَمَّرَ وَمَصْرَ  
وَبَايَعَ أَهْلَهَا مَعَاوِيَةَ وَلَمَّا بَلَغَ عَائِشَةَ قُتِّلَ أَخِيهِمَا  
مُحَمَّدٌ بِرِّ جَزَعَتْ عَلَيْهِ وَقَنَّتْ فِي دُبِّ كَحْلٍ مَسْلَوَةٍ  
تَدْعُ عَوْنَاقَ مَعَاوِيَةَ وَهَمْرِ وَتِنَ الْعَاصِمِ وَضَعَتْ  
عَيَّالَ أَخِيهِمَا مُحَمَّدٍ إِلَيْهَا وَلَمَّا بَلَغَ عَلَيْهَا مَقْتَلَ مَلَهَ جَوَّعَ  
عَيَّادٍ -

(ابل سنت کی مسبرت تاریخ ابو الفضل امبلد ام ۱۴۹)

ترجمہ:

جب جناب محمد بن ابی بکر کا سیر کر کے معاویہ ابن فدوی کے پاس  
لا یاگی۔ تو اس نے محمد کو گدرے کی کھال میں بنڈ کر کے جلا دیا۔ جب بی بنی عائشہ کو

نپے بھائی کے قتل کی خبر پہنچی تو اس مصیبت پر جزع کیا۔ اور ہر نماز کے بعد قنوت میں معاویر اور عمرو عاصی پر بد دعا کرتی تھیں۔ اور حبیب محمد کے قتل کی خبر حضرت علی کو پہنچی تو حضرت علی نے بھی جزع کید

قارئین۔ موہی وگ جزع کے معنی پر بڑا ذردا ہتھیے ہیں۔ جزع کے معنی خواہ منہ پیٹنا ہر یا باال نوچنا جو بھی معنی کیا جائے یہ جزع حضرت عائشہ نے محمد بن ابی بکرؓ کریلا اور اگر یہ بعدت ہے۔ تو اس کی ابتداء مام المؤمنین نے فرمائی۔

اگر بھی بھی عائشہ کا بھائی ہر بھائے تو جزع جائز ہے۔ اور اگر اولاد رسول بھوکی، پیاسی فبح کر دی جائے۔ اور تین روز تک فال طرز ہر اکے جگہ پاروں کی لاشیں دفن نہ ہونے پائیں۔ تو ان کی مصیبت پر حرام کیوں ہے؟

(رسالہ ماتم اور صحابہ صنیف غلام سین نجفی ۴۶۷)

— مطبوعہ لاہور

جواب اول:

## مذکورہ حوالہ کی سند غیر معروف ہے۔

غلام سین نجفی شیعی نے تایخ ابو الفدرا کے حوالے سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی۔ کہ حضرت علی المرتضی اور سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے محمد بن ابی بکرؓ کی وقت پر جزع بمعنی نوچنا اور بال نوچنا کیا۔ اور اس روایت کو اپنے مدعا پر توی دلیل کے طور پر پیش کیا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے۔ کہ جزع کے معنی جو اس مدعی نے کیے۔ (منہ پیٹنا، بال نوچنا) وہ سکر سے اس لفظ کے معنی ہی نہیں ہیں۔ بلے چاروں جزع کے معنی اگر اپنی طرف سے نہ کرتا۔ تو مرقد جامیں کس طرح ثابت کرتا۔ لہذا اس نے

پہلے خود لفظ بجزع کا معنی منعین کیا۔ اور پھر اس کی روشنی میں مردوجہ ماتم پر اس روایت کو دلیل قوی کے طور پر پیش کیا ہے۔ بہر حال اس روایت کو بلور درایت پر کھا جانے تو ناقابلِ اعتبار واسنا دروایت بننے لگی تا ایک ابوالقدار کی مذکورہ روایت کی کوئی سند ذکر نہیں کیا۔ اور بے سند روایت کے متعلق خود صحیح بھی مقرر ہے۔ کہ لذی ہر روایت ناقابلِ محبت اور بے اصل ہوتی ہے۔ پھر صحیحی شیعی نبیے سند روایت کا بہار لے کر دوسرا پر محبت قائم کرنے کی ناکام کوشش کیوں کی؟ لہذا سند روایت اُس کی طرح ہمیں بھی آسیں نہیں ہے۔

### جواب دوم:

اُس کی غیر معروف سند میں اصل اور شیعہ ہے

روایت مذکورہ کے بارے میں میں نے کئی ایک کتب کو لیکھا بجا لایا۔ تاریخ بال اور ابن خدون میں اس کی سند نہ پیدا ہتی۔ ہاں تاریخ طبری میں یہ باسنہ مذکور ہے۔ جو یہ ہے۔

### تاریخ طبری:

قال ابومحنف حدثني محمد بن يوسف بن ثابت

الامصارى عن شيع من أهل المدينة۔

(تاریخ طبری جلد ششم ص ۱۸۶ مطبوعہ

بیروت طبع جدید)

## ترجمہ:

اب المخفف نے کہا کہ حدیث بیان کی مجھ سے محمد بن یوسف بن انصاری نے انصاری تے اہل مدینہ میں سے اپنے کسی شیخ سے۔ اک روایت کا راوی اول ابو المخفف راطب بن شحیم ہے جس کے بارے میں کتب امامہ ربعاً میں سے بارہ یا تحریر کیا جا چکا ہے کہ اس کی روایت معتبر ہیں۔ (السان المیزان) اور بقول ابن عدی کے یہ حادثہ متعصب الشیعہ تھا۔ اور ان کا مذہب تھا اس قسم کے کظر شیعہ کی روایت اپنے مذکور کے لیے تو مفید ہو سکتی ہے لیکن ہمارے لیے جو ہجت اور دلیل ہرگز نہیں بن سکتی۔

## جواب سوم:

تاہرؒ ابوالغفار کے علاوہ راقم المعرف نے تاریخ ابن خلدون جلد دوم ص ۲۴۲ اور تاریخ طبری جلد مٹا ص ۴۰ پر ذکورہ روایت پائی۔ ان دونوں کتابوں میں سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا جناب محمد بن ابی بکر کے قاتل پر قنوت پڑھنے کا توذکرہ ہے۔ لیکن ”وجز عَتَّ“ کا لفظ نہیں لیا۔ جس سے یہ تاثر ملتا ہے۔ کلفظ نہ کہ شاید من گھڑت ہو۔ اور ایسے لفظ کا ہماراے کرام المؤمنین رضی اللہ عنہا پر جزع فزع کا حکم صادر کرنا بہتان کے زمرے میں آتا ہے۔

## جواب چہارم:

روایت ذکورہ میں محمد بن ابی بکر کو جلانے کا تذکرہ ہے۔ لیکن قرآن و شواہد سے معلوم ہوتا ہے کہ یہی غلط ہے۔ کیونکہ علامہ خسیر الدین زرکلی نے اپنی شہزاد آفاق تصنیف ”الاعلام“ میں اس واقعہ کرآن الفاظ سے تقلیل کیا ہے۔

## لَا عَلَمْ :

لَمْ يُحَرِّقْ وَدَفَنَتْ جَهَنَّمَ مَعَ رَأْسِهِ فِي مَسْجِدٍ  
 يُعْرَفُ بِمَسْجِدِ "ذِمَّةٍ" خَارِجَ الْمَدِينَةِ الْفُسْطَاطِ  
 قَالَ أَبْنُ سَعِيدٍ وَقَدْ زُرْتَ قَبْرَهُ فِي الْفُسْطَاطِ -  
 (العلام جلد ۲ ص ۸۹ تذكرة محدثون ابن بحر)

ترجمہ:

محمد بن ابی بھر کو جلا نہیں گی تھا۔ اپ کی لاش بھدان کے سر کے ایک مسجد میں دفن کر دی گئی۔ جو مسجد زمام کے نام سے معروف مشہور ہے۔ شہر فسطاط سے باہر واقع ہے۔ ابن سعید کہتے ہیں کہ میں نے محمد بن ابی بھر کی قبر کی شہر فسطاط میں زیارت کی ہے۔

تو جس شخص کی قبر موجود ہو۔ اور اس کی زیارت بھی کی گئی ہو۔ اور اس کا مقام بھی معروف مشہور ہو۔ تو اس کے بارے میں یہ کہنا کہ «ان کو گردھے کی کھال میں ڈال کر جلا یا گیا تھا۔ قطعاً درست نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ جل کر را کہ بن جانے والے کا سر اور دھر نہیں رہتا۔ اور نہ ہی اُسے قبر کی ضرورت باقی رہتی ہے۔

جواب پنجم:

## لفظ جزع کا معنی مر و جہamatم نہیں

نجفی شیعی نے اپنی پرانی روشن پر چلتے ہوئے لفظ "جزع" سے مر و جہamatم اور کپڑے پھاڑنا وغیرہ ثابت کرتے کی تابی نہ مرت کوشش کی ہے معلوم ہوتا

ہے۔ کبے پارہ اس لفظ کے معنی اور استعمال تک سے ناواقف بے یہی لفظ قرآن و صدیشہ میں کئی ایک مرتبہ استعمال ہوا۔ اور اس کو صبر کے مقابل کے طور پر استعمال کیا جاتا ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

أَجِئْنَعْنَا أَمْ صَبَرَنَا مَا نَأَنَا حِينَ نَكْحِيْصِ.

یعنی کیا ہم جزع کریں یا صبر کریں الام.

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے جزع اور صبر کو ایک دوسرے کے مقابل کے طور پر ذکر کیا۔ (اگرچہ یہ برا و راست اللہ تعالیٰ کا قول نہیں۔ بلکہ اسی کا قول نقل کیا ہے لیکن پھر بھی معاشرابت کر جزع اور صبر و مقابل لفظ ہیں۔) عربی لغت کی مشہور کتاب ”لسان العرب“، میں ذکر ہے۔

### لسان العرب

الْجُزُّ مَعْ نَقْيَضِ الصَّبَرِ.

ترجمہ: ”جزع“ صبر کی نقیض ہے۔  
المتجدد میں یہ تحریر ہے۔

### المتجدد

جنہوں کا معنی صبر نہ کرتے ہوئے انہار ٹرم کرنا۔

(المنجد ص ۲۸، مطبوعہ کراچی)

ان شواہد سے معلوم ہوا کہ ”جزع“ صبر کی ضد اونقیض ہے۔ یعنی صبر نہ کرنے کو جزع کہتے ہیں۔ عدم صبر یا صبر نہ کرنا ایک ایسا مفہوم ہے جس میں کمی بیشی اور کثرت و قلت کا پایا جانا بالکل واضح ہے۔ یعنی معمولی بے صبری ہو یا کچھ زیادہ

ہو یا آتھائی درجہ کی بے صبری ان سب صورتوں میں "جزع" کا اطلاق آتا ہے پھر بے صبری تمام حالات میں حرام و منوع نہیں ہے۔ بلکہ بعض حالات میں حرام، بعض میں مکروہ اور خلاف اولی ہے۔ ممکنہ ایک شخص روٹی کے لختڑا ہونے تک انتظار و صبر نہیں کرتا۔ یہ بھی بے صبری ہے۔ پانی کو تین سانس لے کر پینے کی بیجا گئے ایک ہی دندس را پانی جانا بھی بے صبری کا مظاہر ہے۔ روزہ رکھ کر بوقتِ افطار بلدی کرنا کہابھی سورج اندر را ہر ہوا در روزہ کھول لیا جاتے اسی طرح خراہشاتِ نفانیہ کے پورا کرنے کے لیے کسی عورت سے زنا کا ارتکاب بھی بے صبری کے زمرے میں آتا ہے۔ ان میں بے صبری تو ہے۔ لیکن سمجھی کا حکم ایک سانہی ہے گویا۔ "بے صبری"، حلال و حرام دونوں قسم کے افعال پر بولا جاتا ہے۔ ان حالت کے پیش نظر شرعی سخنی کا اس لفظ سے "مرد جاتم، ثابت کرنا ایک ناپاک جسارت ہے۔ خود ان کے ملک کی کتب میں بھی اس لفظ کا معنی رونا، پیننا، سینہ کو بی کرنا ہی نہیں بلکہ بے قراری بھی آیا ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

## فروع کافی

فَتَالَّهُ نَحْنُ أَهْلُ الْبَيْتِ إِنَّمَا فَجَرَ عَ قَبْلَ الْمُصِيبَةِ  
فَإِذَا وَقَعَ أَمْرٌ أَمْرٌ اللَّهُ رَضِيَّتِ اِمْقَاضَاهُ وَسَلَّمَنَاهُ  
لِأَمْرِهِ -

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۱)

ترجمہ:

فرمایا رام حضرصادق رضی اللہ عنہ نے، ہم اہل بیت بے قرار ہوتے

ہیں۔ قبل مصیبت لیکن جب مصیبت آجائی ہے۔ تو قضاۓ الہی پر راضی ہو جاتے ہیں۔ اور اس کے حکم کو تسلیم کر لیتے ہیں۔

نہیں صاحبے! ذرا بتلا ہیئے تو کہاں آپ کا جزع سے مطلب اور معنی مرموم اتم اور بال نرچنا وغیرہ اور کہاں بے قواری؟ کیا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے اس ارشاد سے بھی آپ وہی کچھ ثابت کریں گے جو آپ ثابت کرنے کے درپے ہیں؟ ویسے میرا دل گواہی دیتا ہے۔ کہ اگر نہیں شعیٰ کیا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا یہ قول یاد ہوتا۔ تو اس سے بھی وہی ثابت کر دکھاتا۔ جو اسی طرح کے دوستحضرات کے انقال سے ثابت کر دکھایا۔ بہر حال "بے قواری" کوئی حرام و منوع نہیں کہ اس قسم کے جزع کرنے پر حضرات اہل بیت کی طرف سے کسی جواب کی ضرورت درپیش ہو۔ مزید سنتے! اس فروع کافی میں "جزع" کا معنی بال نرچنا اور منسٹینا بھی مذکور ہے۔ اور اس قسم کے جزع کو خدا امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے حرام فرمایا ہے۔  
لاحظہ ہو۔

امام جعفر نے مروجہ ماتحت کونا جائز قرار دیا ہے۔

## فروع کافی

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَدَّمَ مَا الْحِرَّةُ  
قَالَ أَمْشَدُ الْحِرَّةِ الصَّرْعُ يَا نَوَيْلَ وَالْعَوَيْلِ  
وَلَظْمُ الْوَحْبَةِ وَالصَّدْرِ وَحَبْرُ التَّعْرِيمَ مِنَ النَّهَايَةِ  
وَأَقَاقِ الْقَوَاهَةَ قَمَدَ تَرَكَ الصَّبَرَ وَأَخَذَ فِي غَائِبَةِ

کُلِّ رِيْقَمْ وَمَنْ صَبَرَ وَاسْتَرْجَعَ وَحَمِدَ اللَّهَ عَزَّ  
وَجَلَ فَقَدْ دَضَى بِمَا صَنَعَ اللَّهُ وَأَقَعَ الْجَرْمَ عَلَى اللَّهِ  
وَمَنْ لَمْ يَفْعَلْ ذَا الْكَجْرَى عَلَيْهِ الْقَضَاءُ وَهُوَ ذَيْمَمْ  
وَاحْبَطَ اللَّهُ أَجْرَهُ۔

(فرع کافی جلد ۳۴ ص ۲۲۲ کتاب البنا نور)

باب العبر والجزع والاسترجاع

ترجمہ:

فرمایا حضرت (امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ) نے جب میں نے پرچاہ جزع کیا ہے۔ اس جزع زور سے رونا پیشانہ مذہب رضا پنچے مارنا، سینہ کوٹنا سر کے بال نوچنا اور نوح کرنا ہے۔ یہ صورت ترک صبر کی ہے۔ اور سیئے طریقہ کو چھوڑنا ہے۔ اور جس نے صبر کیا اور اناللہ و انما ایسا راجعون کہا اور انہی کی حمد کی تو وہ اللہ کی مشیت پر راضی ہوا۔ اور اجر اپنا اللہ پر کھا۔ اور جس نے ایسا نہ کیا۔ حکم خدا تو جاری ہو کر رہا۔ اور وہ قابلِ نہست قرار پاتا ہے۔ اور اس کا اجر ختم کر دیا جاتا ہے۔

(الثانی ترجمہ فرع کافی جلد سوم صفحہ

نمبر ۱۸۶، ۱۸۷)

اسی مفرح لفظ "جزع" کا اطلاق آن آنسوؤں کے بینے پر بھی ہوتا ہے جو کسی مصیبت اور دکھ کی وجہ سے بہتے ہوں۔ لیکن اس کو کوئی بھی ناجائز ہنسی کہنا۔ لیکن اگر کسی شخص نے بوقتِ مصیبت بال لرچے اور سینہ کو بنی کی۔ تو یہ جزع امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے نزدیک ناجائز حرام ہے۔ بلکہ امام موصوف نے مصیبت پڑنے کے بعد اس قسم کے جزع کو "کافرا" جزع، فرمایا ہے۔ امام موصوف کا قول ہے۔

## جامع الاخبار

إِنَّ الْجَزْعَ وَالْبَلَاءَ يَسْتَقْبِلَا إِلَيْهِ الْحَافِرِ۔

(جامع الاخبار ص ۳۲ | مطبوعہ نجت اشرف)

ترجمہ:

جزع اور مصیبت کا فرکی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ نیز آپ ہی کا ارشاد  
گرامی ہے۔

## جامع الاخبار

الصَّبْرُ مِنَ الْإِيمَانِ بِمَنْزَلَةِ التِّرْأَسِ مِنَ الْجَسَدِ وَلَا  
إِيمَانٌ لِمَنْ لَا صَبَرَ لَهُ۔

(جامع الاخبار ص ۳۲ | مطبوعہ نجت اشرف)

ترجمہ:

صبر کا ایمان میں وہ مقام ہے۔ جو جسم انسانی میں سر کا ہے اور رینج مر  
ہے۔ وہ ایمان سے غالی ہے۔

ان ارشادات و شواہد کی روشنی میں یہ بات بالکل عیاں ہو گئی۔ کہ ”جزع“ ایک  
ایسا مفہوم ہے۔ جس میں کسی بیشی پائی جاتی ہے۔ اور اسی وجہ سے اس کی کچھ اقسام باہز  
اور بعض دوسرا ناجائز ہیں۔ اب جبکہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے ارشاد کے مطابق  
جزع کی وہ صورت کہ جس میں بال نوچنا، سینہ کو بی کرنا وغیرہ ہو۔ حرام ہے۔ اور  
کافراً فعل ہے۔ تو پھر اس لفظ سے یہی معنی ثابت کرنا اور شرعاً اسے جائز قرار  
دینا کوئی ذی فہم ہرگز نہیں ملتے گا۔ اس جواز کی شکل میں سمجھی شیعی آن حضرات کو دکھنے

لے لفظ جزع کا صدر ہوا۔) بقول امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا فراز فعل کامن کتب بنا  
ہے۔ اگر حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا کے وصال پر یہی  
جزع کیا، حضرت صحابہ کرام نے حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کے وصال پر یہی جزع کی۔ تو ان  
کے بارے میں وہی فتویٰ دو گے جو امام جعفر صادق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایسا  
کرنے یہ فتویٰ دیا۔ ۹

علوم ہوا۔ کہ نجی شیعی کے ان محبین کی علامت ہے کہ وہ اپنے بیگانے سمجھی کو کافر بنانے پر شکا ہو لے ہے۔ ہمارا یہ اعلان ہے کہ اگر کسی ایک صحیح مرفوع حدیث سے نجی شیعی یہ ثابت کر دے کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے بوقتِ مصیبت سینے کوئی کی، بال فیچے بگریسان پھاڑا اور زنجیر زندگی کی۔ تو فی حال تیس بزرگ روپے نقڈ حاصل کرلو۔ یہ اک بلا خیس اس کی پوری برادری کو چلتی ہے۔

هَا ئُوا بِرْ هَا نَكْمَرْ اَنْ كُنْتِمْ صَادِقِينَ

# نحوی شعی کی اٹھویں غاہی

حضرت علیؑ کا قول ہے وفاتِ انبیٰ پر صبر نہیں  
چاہئے

ما تم صحاہہ

اللَّهُمَّ كَلِمَاتُكَ تَبَرَّكَةُ الْوَامِسِ الْأَمْرِ مُؤْمِنٍ وَ قَفَّتْ عَلَى قَلْبِي  
رَسُولُ اللَّهِ وَ قَالَ إِنَّ الْجَزْعَ يَتَقَبَّحُ إِلَّا عَلَيْكَ فَإِنَّ الْمُبَرَّ  
دَحْمَلُ إِلَّا عَنْكَ

ترجمہ:

شعی بیان کرتے ہیں کہ حضرت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب قبری  
پر آئے۔ تو فرمایا رسول اللہ جزر کرنا آپ کی مصیبت پر قبیح نہیں ہے  
اور صبر کرنا آپ رکی مصیبت پر اچھی چیز نہیں۔

قارئین کرام! حوصلت جزر کی رث لگائے والے یہ تفاصی اور قادری اپنی

کتابوں کا مطالعہ کرتے تو ان کو اپنے چوتھے غلیفہ کا جزع کرنا نظر آ جاتا۔ شاید یہ لوگ جن صحابہ کی سیرت محبت ہے ان میں حضرت علیؓ کو شمار نہیں کرتے۔ کیونکہ علیؓ کی ذات تزویہ ہے۔ کہ بنی کریم نے فرمایا۔ علیؓ مع القرآن والقرآن مع علی۔ علیؓ مع الحق والحق مع علیؓ جب علیؓ نے جزع فرمائی تو جزع از روئے قرآن بھی ثابت ہو گئی۔ اور جزع کرنا حتیٰ بھی ہو گیا۔ لیکن ان دونوں مولویوں کو جزع سے فدر ہے۔

(ما تم اور صحابہ ص ۲۸، ۲۹)

## جواب اول:

### تذکرۃ النحوں کی عبارت نقل کرنے میں خیانت

نحو الیس لاغز سے حضرت علیؓ المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کا منقول کلام سخنی نے پیش کر کے ”مر و جہ ماتم“، ثابت کرنا چاہا۔ قول یہ ہے۔ ”صراچھا ہے لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر اچھا نہیں۔ اور جزع قبیح ہے۔ لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر قبیح نہیں“ لیکن اس قول سے سخنی شیعی کامدعا ہرگز ثابت نہیں ہو سکتا۔ اس کی پہلی وجہ یہ ہے کہ ”مر و جہ ماتم“ کی ہمیست و صورت اور ہے۔ اور حضرت علیؓ المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے فرمان کا دوسرا مفہوم ہے۔ ہر شخص جانتا ہے۔ کہ ”مر و جہ ماتم“، سینہ کو بی، زینہ نہیں اور بالی تو چنے دینیہ افعال پر مشتمل ہے۔ اس قسم کا ماتم مرت یہی نہیں کہ ہم ہی اسے حرام و ممنوع کہتے ہوں۔ بلکہ احادیث بھی اس کی ممانعت میں بالتفصیل موجود ہیں حضرت علیؓ المرتضیؑ کے فرمان کا خلاصہ یہ ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پاک کا استقال فرمانا ایسا شدید صدر کا باعث ہے۔ کہ اس سے پہلو تھی نہیں کی جا

سکتی۔ دوسرے لوگوں کا دصال و انتقال اتنا شدید نہیں۔ اس لیے وہاں صبر اچھا اور جرز قبیح ہے۔

بُخْنَىٰ تَفْرِيْبٌ هِيَ اُوْرَدُهُوكَرَسَے کام لے کر حضرت علی المَّكْفَةِ رضی اللہ عنہ کے ذکر قول سے مُرادی ہے۔ کہ عدم صبر اور جرز "مرقد جماتم" کا ہم معنی ہیں۔ لہذا "مرقد جماتم" کے جواز کا ثبوت حضرت علی المَّكْفَةِ کے قول سے مل گیا۔ لیکن ان دونوں معانی میں تراوٹ اور مساوات صرف بُخْنَىٰ کی اختراض ہے۔ اس کے بڑے اک مفہوم کو ہرگز نہیں مانتے۔ ان بڑوں نے قول شیر غلامیں جرز کا معنی "و ذکر کرنا" اور صبر کا مفہوم "غفلت برنا" لیا ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

### ابن میثم :

وَالْجَرْعَ عَلَيْهِ عَلِيُّوْ قَبِيْحٍ لَا تَأْتِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَآلِهِ أَصْلُ الْذِيْنِ وَالْقُدُّوْهُ فِيْلُوْفَالْجَرْعَ  
فِي الْمُصِيْبَةِ يَهُوْ يَسْتَلِزُمْ دَقَامَ تَذَكِّرُهُ الْمُسْتَلِزُمْ  
لِدَقَامَ ذَكْرِ أَخْلَاقِهِ وَسَيْنَهُ وَسِيرَتِهِ فَكَانَ  
عَذَّبَرَ قَبِيْحٍ مِنْ هَذَا التَّوْجِيْهِ ..... وَأَمَّا الصَّبْرُ  
فَإِنَّهُ يَقُولُ إِلَى سَلْوَاهِهِ وَالْفَقْلَةِ عَنْهُ فَكَانَ  
عَلِيُّوْ حَبِيْبِيْلِ وَنْ هَذَا التَّوْجِيْهِ وَقَدْ تَعَرَّضَ  
لِفَضْيِلَةِ الْمَقِيْبِحِ مِنْ بَعْضِ الْأَعْيَارَاتِ وَلِرَذْيَلَةِ  
الْحَسَنِ مِنْ قَبِيْحِهِ۔

(شرح نوح البلاغہ ابن میثم بلدوہ ص ۲۹۳  
طبعہ تہران)

ترجمہ:

حضر صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے وقت پر جزع کرنا برا نہیں ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم وین کا مل اور اس کے مقتا دیں۔ لہذا آپ کی مصیبت میں جزع کرنا آپ کے ذکر کو ہمیشہ جاری رکھنے کے لیے لازم ہے اور آپ کا ذکر خیر کرتے رہنا اس کو لازم ہے۔ کہ آپ کے اخلاق حسنة آپ کی تعلیمات اور سیرت طیبہ کا ہر وقت ذکر ہوتا رہے۔ لہذا اس وجہ سے آپ پر جزع کرنا برا نہیں۔

البڑا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مصائب میں کرآن پر صبر کرنا اس لیے بہتر ہے کہ اس قسم کے صبر کرنے کا نیت یہ ہے نکلے گا کہ آپ کی طرف سے غفلت اور عدم توجہ برقراری ہے۔ اور آپ سے غفلت اور عدم توجہ ہی چونکہ بڑی بات ہے۔ اس لیے اس کے حرکات (صبر کرنا) بھی اچھے نہ رہے۔ (کیا آپ دیکھتے نہیں) کہ بھی ایسا ہے کہ ایک بڑائی (بے صبری) بعض اعتبارات کی وجہ سے اچھائی بن سکتی ہے۔ اور جانی کچھ دسرے اعتبارات سے بڑائی میں شمار ہونے لگتی ہے۔

## فیض الاسلام:

ٹیکبائی نیکو است مگر از (بدائی) تو بے تابی زشت است مگر بر دمرگ  
تو دزیراً تمحضرت اصل دین و پیشوائے آل بدپس بے تابی و مصیبت  
ادزشت نیست چوں ایں بے تابی مستلزم آں است

کہ ہمیشہ از خواه دروش آں بزرگوار یاد شود ٹیکبائی در آں نیکو نہی باشد چوں

مستلزم بے خبری ازاں است۔ در یہ در شرح نئی العلامہ فیض الاسلام من مطبوعہ تہران طبعہ ۱۳۸۷

## ترجمہ:

صبر اچھا ہے لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جدائی پر (اچھا نہیں) اور بے تابی و اقطاع بُرا ہے لیکن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پر (بُرا نہیں) اس لیے کہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اصل دین اور پیشوائے دین تھے۔ لہذا ان کی مصیبت میں بے تابی بُری نہیں۔ کیونکہ اس بے تابی سے آپ کی عادت اور سیرت پاک ہر وقت سامنے رہتی ہے۔ اور صبر کرنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں اچھا نہیں رہتا۔ کیونکہ اس پر عمل کرنے سے آپ کی ذات اقفر سے بے خبری لازم آتی ہے۔

## مفہوم کریہ:

نجی شیعی کو بھی معلوم تھا کہ حضرت علی المرتفعہ صلی اللہ عزہ کے قول میں بے صبری اور جزع کا مفہوم ”مرود جاتم“، ہرگز نہ تباہ لیکن اس قول کی صحیح تشریع و تفسیر درج اس کے بڑوں نے بیان کی) اگر بیان کرتا۔ تو اس کے مسلک کے خلاف پڑتا۔ یہ کس قدر بڑی ناقص اور فربدہی ہے۔ چلو۔ ہم ال منت تو اس کے مخالف ظہرے۔ لیکن انہر س کے ظالمتے اپنوں کی بات بھی نہیں۔ اور بڑی ڈھنائی سے حضرت شیر قادر غنی اللہ عنہ کے قول کو وہ معنی پہنائے۔ جو کسی طریقی درست نہیں ہو سکتے تھے اور اپنوں کی نہیں اور علمیت پر گھوڑا پلادیا۔ ان کی تشریع و تفسیر کو سیاہ چادر نئے دباؤ کرو ”مرود جاتم“، کے شہوت کا علم بلند کر دیں مختصر یہ کہ حضرت علی المرتفعہ صلی اللہ عزہ کے قول میں موجود لفظ جزع کا مطلب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر خیر نہیں اور آپ کا اسوہ حسنہ بیان کرنے کا اور بے صبری کا مفہوم ”وَآپ سے غفلت بر تناستہ“۔ ان دونوں باتوں کو ہم اہل است کب منع کرتے ہیں۔ ہم تو اس قسم کی باتوں کو عین ایمان قرار دیتے ہیں۔ ہم یہ سے

کوئی معمولی آدمی بھی اس کے ناجائز ہونے کا تصور نہیں کرے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی یاد میں آنسو بہانا اور اوصاف حمیدہ کا تذکرہ ہمارا اور مصنوع بھونا ہے۔

اب دوسری کتاب کی طرف آئی۔ اس کتاب کی عبارت مکمل درج نہ کی تاکہ قلعی نہ کھل جائے اور دھل و فرب کا پردہ نہ چاک ہو جائے۔ پڑا! جس قدر اسے مطلوب تھی اس سے بھی تو مقصود برآری نہیں ہوتی۔ «جزع کرنا» آپ کی صیبت پر تبیح نہیں، اس ترجمے سے "مروجہ اتم"، اکی کوئی برآتی ہے جس کے ثابت کرنے کے لیے نجفی ادھار کھائے بیٹھا ہے۔ اس میں "جزع کرنا"، ذکر ہے جس کی پہت سی جائز اور ناجائز صورتیں ہیں۔ خواہ جنہاں اس سے وہ مطلب لینا جو امام جعفر صادق کے نزدیک شیوه کفر ہے۔ کہاں کی دینداری اور عقلمندی ہے؟ اب پری عبارت نقل کر کے ہم اس کے دھل و فرب اور مکاری کو آشکارا کر لیں۔

### تذکرۃ المخواص الاممہ:

وَقَالَ الشَّعِيْرِيُّ أَنَّ أَمِيْرَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَقَاتَ عَلَى فَسْبِرٍ  
رَّمْسُوْلِ اللَّهِ وَقَالَ إِنَّ الْجَنَّعَ لِيَقْبَحَ الْأَعْكَلَ وَإِنَّ  
الْقَسْبَرَ لِيَجْعَلَ الْأَعْنَكَ شَرَّ قَالَ مَا هَذَا دَعْيَيْ  
عِنْدَكَ قَارِلَةً إِلَّا جَعَدْتَكَ لِلْبَكَاءَ سَبَبًا وَإِذَا دَكَرْتَكَ  
سَامَعْتَكَ بِهِ مِنْيَ الْجُفْوُنَ فَعَنَّاصَ وَاسْتَكَبَـا۔

(تذکرۃ المخواص الاممہ ص ۱۴۷ تذکرہ منتخارات من

شعرہ مطبوعہ تہران طبع جدید)

ترجمہ:

شعیی نے کہا۔ مجھے یہ خبر ملی۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ ایک مرتبہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر انور پر عاضر ہوئے۔ اور عرض کرنے لگے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مسوا کجی دوسرے پر بہت براہی ہے۔ اور ہم صیحت پر صبر کرنا بہت خوبصورت ہے۔ لیکن آپ کی جدا گانی پر صبر نہیں ہو سکتا پھر فرمایا۔ میری آنکھوں سے جب بھی انسو بیہے تو میں نے آپ کی ذات کو روئے کا بسب بنایا۔ اور جب بھی آپ کی یاد مجھے آئی۔ تو آپ کی جدا گانی میں روئے سے میری آنکھوں نے بُخْل نہ کیا۔ دُبکَل خوب کھل کرو گئی۔

فقط انسوں سے رو نا سنت رسول کریم ہے۔ جیسا کہ احادیث میں وارد ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پانچ سا جنراوے چناب ابراہیم کے وصال پر انسو بہہ نکلے تھے کچھ یہی کیفیت حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی بھی مذکور ہوئی۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا انسو بہا کر رو نا کون اسے ناجائز کرتا ہے۔ لیکن اس روئے سے جزع بعینی مروجہ اتم کہاں سے ثابت ہو گیا۔ بینہ کوئی کی اس سے شہادت کیونکر مل سکتی ہے۔ اور زنجیر زدنی کا اس سے کہاں تعلق ہو سکتا ہے؟ کہاں کفار کا فعل اور کہاں حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا عمل شریف؟ نجمنی کو خدا کا خوف کھانا چاہیئے۔ اور اپنی اس ناپاک جسارت پر اپنے رب کے حضور تو بکرنی چاہیئے۔

## جواب دوم:

**تذکرۃ الخواص کا مصنف سنی ہمیں شیعہ ہے**

نجفی شیعی کا «تذکرۃ الخواص الامر» کا اہل سنت کی مستبر کتاب کہنا بھی محل نظر ہے بلکہ حقیقت یہ ہے۔ کہ سبط ابن جوزی (مصنف کتاب تذکرۃ الخواص الامر) کو ہمارے اہل سنت حضرات شیعہ راضی کہتے ہیں۔ ہماری بات پر تین نہ ہو۔ تو اپنے ہی شیخ عباس قمی کی زبانی سن لیجئے۔

## الکنی والالقاب:

سبط ابن جوزی۔ ابوالمظفر رحمت بن قزعلی بغدادی عالم فاضل مررتخ وکمال است و ازاد است کتاب تذکرۃ الخواص الامر در ذکر خصالیں الحمد لله علیہ السلام و مرأت ازمان در تاریخ ایمان در صدور چل مجلد زربی گفت در آن حکایت ہبائے باور نکردند اور وہ وگان تدارم ثقہ باشد نار و گروگزا فیر دانست و بایس ہمدر راضی است پایان۔

(الکنی والالقاب مجلد سوم من، ۲۹ مطبوعہ تہران

طبع بدیر)

## ترجمہ:

سبط ابن جوزی ابوالمظفر رحمت بن قزعلی بغدادی ایک عالم فاضل اور سوراخ کامل ہرگز رہے اس کی تصانیف میں سے ایک کتاب تذکرۃ الخواص الامر

ہے۔ جو حضرات امدادیہ شیعہ کے بارہ امام (کے خلاف میں بھی گئی ہے۔ اور دوسری کتاب مرادہ الجنان ہے۔ جو مشہور و معروف اشناہ کی سوانح پرستی ہے۔ اس کی تقریباً پالیس جلدیں ہیں۔ علام رضا ہبی کا کہنا ہے۔ کہ ابن جوزی نے اس کتاب میں ایسی حکایات بھی درج کر دی ہیں۔ جن پر تین نہیں کیجا سکتا۔ بلکہ وہ ذکر کرتے کے قابل ہی نہ تھیں) اس کے لفڑ ہونے کا مجھے گمان نہیں۔ اور شخص فضول باتیں کہنے والا اور نامناسب الفاظ ادا کرنے والا تھا۔ اس کے باوجود یہ پکارا فتنی (شیعہ) ہے۔

مختصرہ کتبی شیعی نے مروجہ ماتم اور سینہ کو بی ثابت کرنے کے لیے ہر جوہ استعمال کیا۔ اگر عبارت میں خیانت کرنا پڑتی۔ تو ذرا شرم محسوس نہ کی۔ اگر شیعوں کی کتاب کو سینہوں کی کتاب کہنا پڑتا۔ تو بے جائی سے ایسا کر دکھایا۔ اگر کسی اپنے بڑے کوشیت سے نکلنے پر کام بننا دیکھا۔ تو فوراً اس کی مانگ پکڑتی۔ اور سینہوں میں پھینک دیا۔ اگر امدادیہ بیت میں سے کسی کو استعمال کرنے کی ضرورت پیش آئی۔ تو اپنے مقصد کی غاطران کی امامت کردا اور پر لگادیا۔ آخر ایسا کیوں نہ کرنا۔ بے چارہ و حجه الاسلام، جو ہوا۔ آخر محبت بازی سے کب مل سکتا ہے۔ یہ ایک عرب ہے۔ جس کے ذریعہ عام شیعہ اس کے فریب کی نذر ہو جاتے ہیں۔ اس کے عکس اگر حقیقت کو مد نظر رکھا جائے۔ قوانین کتب اور امن صنفین کی عبارات سے قطعاً یہ ثابت نہیں ہو سکتا۔ کہ وہ مروجہ ماتم اور سینہ کو بی وغیرہ کے موثید نہ ہے۔ اس کی تائید وہ کیوں کرتے۔ کیونکہ رسول امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ یہ جزع تو افعال کفار میں سے ہے۔ اللہ تعالیٰ ہائیت سلطان فرمادے۔ حتی و باطل کا تمیاز کرنے کی توفیق عطا فرمادے۔ اور دنگا بازی و مکاری سے بیزاری عطا کرے۔ آمیتے

لفظ بکاء اور جزع کے متعلق ایک  
متفق علیہ اور مصدقہ ضابطہ

نخفی نے کتاب مذکورہ میں لفظ جزع اور نوحہ سے مروجہ ماتم ثابت کرنے کی کوشش کی۔ اس مسلم میں کتب شیعہ اور کتب لفنت سے ایک خاص بظہ تحریر رکنا ہم ضروری سمجھتے ہیں۔

جیسا کہ گذشتہ اوراق میں المنجد اور سان العرب کے حوار جات سے یہ ذکر ہرچاکہ بے کہ بجز کامہ ہر ٹکڑا ایک معنی نہیں ہوتا۔ بلکہ کسی مقام پر فقط آنسو ہیا کرونا، دکھیا ہونا بے قرار ہونا اور کسی مقام پر منہ پینا، سینہ کو بی کرنا اور بال نوچنا وغیرہ ہے۔ زیرِ سارے افعال ملالیں اور نہیں حرام۔ بلکہ جزع کی بعض صورتیں جائز اور بعض حرام ہیں۔ اب دوسر لفظ نوحد یعنی یہ کہ اس سے مرد جنم اتم ثابت کرنے کی نجیگی نے قسم کھار کھی ہے۔ لفت اس کل معنی ملا سظر ہو۔

المبحث

نالحت تنوّعْ نوحاً وَ نواحِيَةً حَاوِيَةً فِي حَاجَةٍ  
وَ مَنَاحَةً لِلمرْأَةِ الْمُبِيَّتِ وَ عَلَى الْمُبِيَّتِ عورت كامره  
پر زوره کرنا . بین کرنا، واویلا کرنا . بینالحَّةُ الْعَمَامَةُ - فاختہ کا  
کوک کرنا . استنالحت استنالحَّةُ الْمَرْأَةُ عورت کارونا .

استئناع الْذَّبْتِ بِصِرْبَیٰ کا الجھوٹخا۔ التوحید۔ میت پرین کرنا  
المناج روئے کی بگ۔ المناجۃ عورتیں جو ریت پر رونے کے لیے  
جمع ہوں۔

(المقدم ۲۳۰ مطبوعہ راجحی طبع بدیر)

## لسان العرب:

فحمامة نائحة وفواحة واستئناع الرجل  
كناح واستئناع الرجل بحکی حتى استبكي عنبرة۔  
(لسان العرب جلد دوم ص ۶۲ مطبوعہ بیروت  
طبع بدیر)

ترجمہ:

فاختہ کو کرنے والی۔ اُدمی رویلیتے۔ ایک شخص اتنا رہا کہ اُس نے وہ سے  
کو بھی رُلا دیا ہو۔

ان حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ جزع کی طرح نوجہ بھی کسی ایک معنی میں ہی  
استعمال نہیں ہوتا۔ انسو بہانا نہیں کرنا، اور رونا اسی لفظ کے مختلف معانی میں۔ لہذا جاہاں  
کہیں اسو بہانے اور رونے کے معنی میں استعمال ہوا ہے۔ یہ نوہ جائز ہے اور جہاں  
ہیں کرنے کے معنی میں آیا ہے۔ وہ حرام ہے۔ اور اس پر شدید وعیدیں ہو جو دیں  
النجد اور لسان العرب کتب لنت سے ان دونوں لفظوں کے معانی ہم نے  
ذکر کیے۔ اب اس کی تصدیق کتب شیدہ سے ملاحظہ ہو۔

من لا يحضره الفقيه:

وَقَالَ صَادِقٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَتَامَاتٍ إِمْرَأَهُمْ بُنُونَ

رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ قَالَ النَّبِيُّ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ حَنَّ نَّا عَلَيْكَ يَا ابْرَاهِيمَ  
فَإِنَّ الصَّابِرَوْنَ يَعْزَزُونَ الْقُلُوبَ وَتَذَكَّرُ الْعَيْنُ  
وَلَا تَنْتَرُ مَا يُسْخَطُ الرَّبَّ

(۱- من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۱۲۰ في التعزية

والجنة عنده المصيبة

مطبوع طهران (طبع جديـر)

(۲- مني الامال مصنف شيخ قمي جلد اول صفحه نمبر ۱۲۰

در بيان احوال اقرباء حضرت رسول رب العالمين طهران

(طبع جديـر)

قریحہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ جب حضور مسی اللہ علیہ وسلم کے بیٹے  
ابراهیم کا انتقال ہوا۔ تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا۔ اے ابراہیم! ہم  
تم پر گھینیں ہیں۔ اور بے شک ہم صابر ہیں۔ دل ہنوم ہے۔ اور سمجھیں آسمو  
بہار ہی ہیں۔ لیکن ہم کوئی ایسا کام نہ کریں گے۔ جو اللہ تعالیٰ کی ناراً فنگی کا  
بسب ہو۔

### من لا يحضره الفقيه

وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّ النَّبِيَّ مَصَّلَى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَآلِهِ وَسَلَّمَ حِينَ جَاءَ تُهُ وَكَاهْ جَعْفَرَ بْنَ  
أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَزَوْيُدَ بْنِ حَارِثَةَ كَانَ

إِذَا دَخَلَ بَيْتَهُ كَثُرَ مُكَارَةً عَلَيْهَا حِدَّاً وَيَقُولُ  
كَمَا تَأْتِيَحَةَ ثَاقِفٍ وَيَقُولَا فَسَافِيْ قَدْ هَبَاجِمِيْعًا۔

(من لا يحضره الفقيه مجلد اول ص ۱۱۳)

في التعزية والجزع عند المصيبة

مطبوعة تلران طبع جدد (ید)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ جب حضور ملی اللہ علیہ وسلم کو  
حضرت جعفر بن ابی طالب اور زید بن عارث رضی اللہ عنہما کے انتقال کی  
خبر پہنچی۔ اس خبر کے بعد جب اپنے گھر تشریف لاتے۔ تو ان دونوں  
کی یاد میں بہت زیادہ روکا کرتے تھے۔ اور فرمایا کہ تھے۔ کروہ دونوں  
مجھ سے گفتگو کیا کرتے تھے۔ اور پیار و محبت تھا۔ ان دونوں کو مجھ سے  
وہ اکٹھے ہی دنیا سے انتقال کر گئے۔

### مِنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ

وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِنَّ الْبَلَاءَ وَالصَّبْرَ يَسْتَقِيْعَانِ  
إِلَى الْمُؤْمِنِ فَيَأْتِيُهُ الْبَلَاءُ وَهُوَ صَبُورٌ وَإِنَّ  
الْعَرَجَ وَالْبَلَاءَ يَسْتَقِيْعَانِ إِلَى الْكَافِرِ فَيَأْتِيُهُ  
الْبَلَاءُ وَهُوَ جَرِيْعٌ۔

(من لا يحضره الفقيه مجلد اول ص ۲۲۲ في التعزية الخ)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ یہ شک جزع اور مصیبت موس

کو چھوتے ہیں بوجب اُسے مصیبت (بلاء) چھوٹی ہے۔ تو وہ بڑے صبر سے اس کا مقابلہ کرتا ہے۔ اور بے شک جزع اور مصیبت کافر کی طرف بڑھتی ہے۔ بوجب اُسے کوئی مصیبت آجاتی ہے۔ تو وہ بہت زیادہ جزع کرنے والا لاظراحتا ہے۔

### امالی طوسی:

عَنْ عَائِثَةَ قَالَتْ لِمَاتَ إِبْرَاهِيمَ بْكَى النَّبِيُّ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ حَتَّى جَرَتْ دُمُوعُهُ عَلَى الْحَيَّةِ  
فَقَيْلَ لَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ تَنْهَى عَنِ الْبَخَلِ وَأَنْ  
تَبْكِي فَقَالَ لَيْسَ هَذَا أَبْكَاءً إِلَّا مَاهِدِهِ حُكْمَةٌ  
وَمَنْ لَا يَرِدْ حَسْرًا لَا يُرَدْ حَسْرًا۔

(امالی طوسی جلد اول ص ۲۹۱)

الجزء الثالث عشر مطبوعہ قمر

طبع جدید)

ترجمہ:

ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بیٹے جناب ابراہیم نے وصال فرمایا۔ تو ان کی وفات حضور صلی اللہ علیہ وسلم اس قدر رونئے کہ آپ کی دارالحی مبارک اتسوں سے تر ہو گئی۔ (بعدیں) آپ سے دریافت کیا گیا۔ یا رسول اللہ! آپ تر ہمیں رونے سے منع فرماتے ہیں۔ اور خود اپنے بیٹے کی وفات پر روتے رہے؟ آپ نے فرمایا۔ جو کچھ تم نے دیکھا۔ وہ رونا نہیں تھا۔

یہ آئینہ اللہ تعالیٰ کی رحمت تھی مادہ جو کسی پر حرم نہیں کرے گا۔ اس پر جو حرم نہیں کیا جائے گا۔

### خلاصہ:

کتب لفظ اور انتہے کی تائید کے طور پر کتب شیعہ کے حوالہ جات اپنے حضرت ملاحظہ کر پکھے۔ اس وضاحت کے بعد ہر ذی عقل یہیں کرے گا۔ کہ جزع اور نوحہ دو ایسے لفظیں ہیں۔ جو باہر زنا اور نما جائز دو قسم کے افعال پر بولے جاتے ہیں۔ انکھوں سے انسوں کو بہانا اور فنا اگرچہ جزع اور فرض ہے۔ لیکن حضور سرورد کائنات صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا صدور موجود رکھنے کی صورت یہ ہے کہ فی بھی نما جائز نہیں کہ رکتا ہے خود سرورد کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے اللہ کی رحمت قرار دیا ہے۔ اپنے بیٹے اور جناب جعفر وزیر بن حارثہ رضی اللہ عنہم کی وفات پر اپ کا ایسا جزع اور نوحہ مروی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اپنے جزع اور نوحہ کو جو اس سے پڑھ کر ہو۔ یعنی یہ کوئی گریبان پاک کرنا اور نہ پرطمہ پچے مارنا اس کو اپنے اللہ تعالیٰ کے غصب کا ذریعہ فرمایا جائے۔ لہذا اس قسم کا جزع و نوحہ منوع و حرام ہے۔ اور من لا یحضره الفقيه کے مطابق یہ جزع اور نوحہ کفار کے افعال میں داخل ہے۔ پھر امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے مومن اور کافر کا میبیت کے وقت جزع اور نوحہ کرنا متعین کر دیا ہے۔ ان تصریحات کے بعد کوئی بھی ذی ہوش امام جعفر صادق، حضرت علی المرتضیؑ حتیٰ کہ خود حضور سرورد کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے مقابلہ میں ایک گھے پٹے دغا باز کی باتوں اور گکپوں پر کس طرح طعن ہو سکتا ہے۔

ہماری اس تحقیق سے یہ بات بھی واضح ہو گئی۔ کہ اس جملی درجۃ الاسلام، کو لفظت عربی اور اپنے ملک کی کتب دیکھنے کااتفاق نہیں ہوا۔ اور اگر ان دونوں لفظوں

کے معنی اور استعمال کو جانتا تھا۔ تو پیران کا غلط معنی پیش کر کے میدانِ تالیفِ تصنیف میں رسوائے زمانہ کردار اپنایا۔ پس پر دُنیا میں شیعیت کو تمام کرنا پاہیزے تھا۔ اور ”وجہة الاسلام“ کا لقب دے کر اپنا منہ پیٹ لینا چاہئے تھا۔ یہ اس سے کہیں بہتر ہوتا۔ کہ حضرات ائمہ اہل بیت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات کو غلط نگیں پیش کیا جاتا۔

بہر حال صحیحی اور اس کے ساتھی سجنی آگاہ ہیں۔ کہ تعلیماتِ حضرات ائمہ اہل بیت رضی اللہ عنہم ہی ہیں۔ کہ سینہ کو بی، زنبخیز فی، بال ریچنے اور گریان چاک کرنا ایسے لفual ہیں۔ جو شر عَانَا جائز اور حرام ہیں۔ ان کے جواز کے حق میں نہ تو ان حضرات سے کوئی صحیح مرغوع مسند روایت موجود ہے۔ اور ان کا خوف دل اس کی تائید و تصدیق ہی پیش کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ ان سے اس ناجائز صورت کا صدور ناممکن ہے۔

فاعتبر و ایا اولی الابصار

# غلام حسین شفیعی کی نوبت غایبانی

ما تم اور صاحبہ

” ” ملاسے غلام رسول نار و دالی کے عیت اری ” ”

ملا موصوف نے اپنے رسالہ ”ابتدائے ما تم“ کے صفحہ ۲۴ پر ایک مجہول اور  
مجھٹی روایت لکھی ہے۔

”نوح کرنا کا کریشیطان ہے اور زخم کرنے والا کتنے کی شکل میں تیامت کے دن  
آئے گا“ یہ روایت اولاً تو غلط اور مجھٹی ہے۔ اور دوسرا یہ کہ اس میں امام حسین پر نوح کرنے  
کا کوئی ذکر نہیں۔ حالانکہ ہم شیعہ تصرف امام حسین پر اور اپ کے ان متعلقین پر جرز ثابت  
وجربتے نو مرکتے ہیں۔

یہ ملا شیعہ دشمنی کی بنی پر نوح کی رث لگاتا ہے۔ اور ضعیت و مجہول اور غلط  
روایات کا ہمارا لیتا ہے۔ حالانکہ معتبر کتب محدثت سے ثابت ہے جیسا کہ  
اس کا ذکر ابھی آئے گا۔ کہ ابوالبشر حضرت ادم ملی اللہ اسلام اور ام البشر جناب حوت نے  
بھی نوح فرمایا ہے۔ اور فرمید براں حضرت ابو بکر کی دختر نیکہ اختیلہ بر بھلی اللہ کی  
چہیتی زوج بی بی عائشہ نے بھی نوح فرمایا ہے۔

اگر اس ملا کو عزادارانِ حسین کا کوئی پاس لمحاظ نہ تھا۔ تو کم از کم اپنے باپ  
ادم اور اپنی ماں حوا اور ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا  
ہی کچھ خیال کر لیا ہوتا۔

# آدم و حوا کا توحیہ

الْمُنْتَسَ کے مبتدا کے تاریخ یعقوبی جلد اول صفحہ نمبر ۳۰۰

تاریخ یعقوبی:

وَمَكَثَ آدَمُ وَحْرَانٌ يَسْرُخَانَ عَلَى هَامِيلَ دَهْرَ  
طَوِيْلَاهَتِيْ مِقَالٌ إِنَّهُ خَرَجَ مِنْ دُمُوعِهِمَا  
كَالْتَّهْمِيْ.

(تاریخ یعقوبی جلد اول ص ۳۰۰)

ترجمہ:

آدم و حوا ایک مرتب دراز تک ہاہل پر نوہ کرتے رہے یاں تک  
کہا گیا ہے۔ کہ ان کے انسوؤں سے (پانی) مانند نہر جاری ہوا۔  
 قادری بھی! آدم آپ کا باپ ہے۔ اور حوا آپ کی ماں ہے۔ اور ان دونوں  
نے نوہ کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔ کہ نوہ کرنے والے روز قیامت مانند سگ  
اُئیں گے۔ اب بتائیں ماں باپ کے بارے میں کیا حکم ہے؟  
اگر آدم و حوا کا اپنے پارہ جگلہ بیل پر نوہ کرنا جائز ہے۔ تو شیعہ حضرات کا بھی  
حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر نوہ و بکھا کر کے نبی کرم صلی اللہ علیہ و آله و ملیم  
کو پرساد رہنا جائز ہے۔  
اور یاد رہے کہ مظلوم کی عزاداری مکاں کے فتوؤں سے نہیں

تکے گی۔

(امام اور صحابہ تصنیف غلام حسین نجفی شیعی ص ۲۸، ۲۹)  
 مطبوعہ لاہور)

جواب:

رساں امام اور صحابہ کے مصنف نجفی شیعی نے اس عبارت میں بھی کئی طرح سے دغabaزی کی۔ اور دجل و فریب سے کام سے کراپنا مدعای ثابت کرنے کی گوشش کی۔ میں گوشش کروں گا۔ کاس حوالہ میں مذکور ہر ایک فریب کا مستقل جواب تحریر کروں۔ تاکہ حق و باطل نجھر کر سامنے آجائے۔

و بالله التوفيق



”ملاں غلام رسول نارووالی کی عیماری“ کے عنوان سے بخوبی نے کہا کہ ”علیت اعلیٰ“ سے جو عبارت مولوی نارووالی نے پیش کی (جسی ہے۔ نوح کا رشیطان ہے اور نوح کرنے والا بروز قیامت کئے کی شکل میں اٹھایا جائے گا) یہ عبارت جھوٹی ہے۔ سو گزارش ہے کہ کسی روایت کو بھوٹا کر کر دینے سے اُس کا جھوٹا ہونا ہرگز قابلِ تسلیم نہیں ہوتا۔ یہ اس وقت ہو گا۔ جب اس کے جھوٹے ہونے پر دلائل قوتی پیش کیے جائیں جب اس روایت کے متعلق اس قسم کے دلائل بخوبی نے پیش کیے۔ اور نہ ہی یہیں۔ تو پھر اس کے جھوٹا اور مو ضرع ہونے کا حکم لگانا کب درست ہو گا۔ بلکہ اس کے بعد خواہ ایشیع کے ایک نامور مجتہد ملاں بازی محلی سے ہند۔ صحیح اس مفہوم کی روایت موجود ہے۔ ملاحظہ فرمادیں

### جبات القلوب

بندِ میرزا حضرت صادق علی السلام ..... زنی رادیم بر صورت گگ و آتش  
درد برش دا خل میکردند و از دهانش بیرون می آمد و ملا گھر سرو بندش را

بجز ہے اُس میز دند فاطمہ صوات اللہ علیہا گفت اے پدر بزرگ اور من مرا  
خبرہ کو مل دیسرت ایشان چہ بود کتن تعالیٰ ایں نویع عذاب برائشان سلط  
گرا دانید حضرت گفت ای دختر گرامی ..... آنکہ بصورت سگ بود آتش  
در دبرش میکردند اخوا بندہ و نوحہ کننہ و حسود بود۔

(سیات العذاب جلد دوم ص ۵۲ باب  
بست و چہارم در معراج آنحضرت مطہر و عصیون  
بلیغ قدریم)

ترجمہ:

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے معتبر سند کے ساتھ مردی ہے ....  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا) کہیں نے ایک عورت بھجو۔ جس کی شکل  
کئی تھی۔ اور فرشتے اس کی ذہریں اگل داغل کر کے اُس کے منہ سے  
نکالتے تھے۔ اور کچھ دوسروے فرشتے اس کے سر اور جسم کو لو ہے کی  
گزوں سے پیٹ رہے تھے سیدہ فاطمہ رضی اللہ عنہا نے پوچھا  
اپا جان! بتلائیئے کہاں (منڑا پانے والوں) کے لیا کرتے تھے۔ جن کی  
بنابراللہ تعالیٰ نے اس تمسم کے عذاب میں انہیں گرفتار کیا ہے۔ رسول کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے نیک بیٹی! ..... جو کئے کی شکل میں تھی  
اور فرشتے اس کی ذہریں اگل داغل کر کے اُس کے منہ سے نکال رہے  
تھے۔ وہ داویلا کرنے والی نوحہ کرنے والی اور حسد کھانے  
والی تھی۔

قارئین کلام! معتبر سند کے ساتھ مردی روایت اپنے ملاحظہ کی کامیں  
ماتھات موجو دیجے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے شبِ معراج عالم بزرخ

میں تو مکر نے والی کو گئے کی شکل میں دیکھا۔ عالم بزرگ یا عالم خال رحمتی قیامت میں پیش آنے والے واقعات و حالات کی ابتداء ہے۔ تو روز قیامت تو مکر نے والی کی شکل کئے کی شکل میں تبدیل ہو جانا بسند صحت ثابت ہو گی۔ اور اس روایت کا بسند صحت روایت کرنے کی بات وہ شخص کر رہا ہے۔ جو عباس تھی شیعی کی نظر میں بے مثل محقق اور یقیناً مبلغ تھا۔

### الکنی والالقب

مجلی ..... بارے ایں شیخ قریبی دعصر و قبل از اذنه بود و بے مثل بدر در تریخ دین و احیاء شریعت یہ مسلمین میں السلام بسب تصنیفت و تالیف و امر و نہی  
 (الکنی والالقب جلد چہارم ص ۹۷، امطبیہ تهران طبع جدید)

ترجمہ:

لا با فوجی ..... سیس شیخ کازاس سے پہلے اور زہی اس کے دور میں کوئی ہمسفر برابر ہوا۔ دین کی تردیج اور سیل المسلمین میں اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے احیاء میں بے مثل تھا۔ یہ مقام اس نے اپنی تصنیفت و تالیف اور امر و نہی کے ذریعہ پایا۔  
 اسی شیخ کے مسلسل عباس فی زمیں لکھتا ہے۔

### الکنی والالقب

دبر برکت ہمت او حادیث اہل الہیت علیہم السلام منتشر گردیدہ مردوی  
 مرتیزادہ خداوس تدبودہ و بیشتر ملاد اعلام ما نہ آقا حسین خونساری

و استاد مالا محمد باقر بلکس افضلاد ایضاً نیز قبل از ای طبقه بودند از شاگردان اونید  
داناد اخذ فقہ و حدیث و تفسیر کرده و اجازت حدیث گرفته اند.

(کتاب الحکیم والاتقاب جلد ۲ ص ۱۸۲ آنذکه ملام

محلی طبع مهران طبع جدید)

### ترجمہ:

علام ملا باقر محلی کی ہمت اور محنت کی بدولت اہل بیت رضوان اللہ علیہم  
کی احادیث و رؤسیں ہمکھنے پڑیں۔ اور شیخ اللہ تعالیٰ کامائید بافتہ اور اس کی  
طرف سے راہ راست پر گام زدن تھا۔ اور بہت سے مشہور و معروف علماء  
جیسا کہ آقا سین خنساری اور ہمارے استاد ملا محمد باقر بلکہ اس طبقہ سے  
پہلے کے تمام نامی گرامی فضلاء انہیں کے شاگرد تھے۔ اور ان سے ہی فقہ و  
حدیث اور تفسیر کے علوم سیکھے۔ اور حدیث کی اجازت بھی انہیں سے حاصل  
کی۔

شیخ جماس قمی کے بزرل ملا باقر محلی کی شان و شوکت آئنے ملاحظہ کی۔ ایک  
طرف ان کا عظیم محبہ، مفسر و معلم اور دوسرا طرف غلام حسین تجفی شیعی ذرا موائز کریں  
اور پھر انصاف سے کہیں۔ کربنی نے جو کچھ لکھا۔ وہ درست ہے۔ یا جو ملا باقر محلی  
نے کہا وہ؟

پہلا معلوم ہوا۔ کہ مولیٰ غلام رسول نارووالی نے جو کچھ لکھا۔ وہ درست ہے۔ اور ایشی  
کے ایک نامی گرامی مالم نے اس ملیسی روایت بھی کی ہے۔ برخلاف اس کے کربنی  
نے جو اس روایت کو غلط اور جھوٹا کہا۔ یہ کہنا خود غلط اور  
اور عجیب ہے۔

## دعا بازی نمبر ۱۱

نفحی شیعی نے موجودہ ماتم ثابت کرنے کے لیے ایک بحیب چال ٹلی۔ وہ یہ کہ "ہم امام مسیں رضی اللہ عنہ پر اور آپ کے ان تعلقیں پر حوزہ شانہ فلم و جوہ بنے ماتم کرتے ہیں ان پر ماتم کرنے والے اس روایت کے مصادق نہیں بنتے جس میں کئے کی شکل کا ذکر ہے" "موری غلام رسول نام والی نے جو روایت پیش کی ہے نفحی نے بصورت تسلیم اس میں ذکر نہ ہے تو حدا امام مسین خارج کر دیا ہے۔ یعنی مقصود ہے کہ ہر نوحہ کرنے والا کتنے کی شکل میں اٹھایا جائے گا۔ مگر امام مسین اور آپ کے مظلوم ساتھیوں پر نوحہ کرنے والا اس وعدہ سنزا میں شامل نہیں۔ لہذا امام مسین وغیرہ ساتھیوں پر نوحہ کرنا جائز ہے۔

ہم نفحی سے دریافت کرتے ہیں۔ کہ روایت ذکر وہ جو کہ عام نوحہ کرنے والوں کی ہے۔ تم نے امام مسین وغیرہ پر نوحہ کرنے والوں کو اس سے کس دلیل کے ذریعہ نکالا۔ بغیر دلیل کے تخصیص ہرگز قابل قبول نہیں۔ اگر اس میں امام مسین وغیرہ پر نوحہ کرنے کا ذکر نہیں۔ تو پھر کسی دوسرے کا نام تبلادو۔ کہ جس کے متعلق یہ وعدہ صادق سمجھی جائے۔ امام مسین رضی اللہ عنہ اور آپ کے ساتھیوں پر نوحہ کو اس عکوم سے نکال کر وعدہ میں شامل ذکر نہیں کیا۔ لیکن ہر دو ہی وجوہ ہاتھ ہو سکتی ہیں۔ اول وجہ یہ کہ شہادت امام عالی مقام ایک اندودہ ناک اور باعثِ صدر مصادق ہے۔ کہ اتنا اندودہ ناک کوئی دوسرے واقعہ نہیں ہوا۔ اور نہ ہی ہونا ممکن ہے۔ لہذا اس سے مخصوص ہونا چاہیے۔ اور اس پر نوحہ درست اور جائز ہونا پاہیزے۔ اگر دوچھوڑیں یہ ہے۔ تو یہ درست نہیں۔ کیونکہ کتب شیعہ میں ایک ایسا صدر مصادر غم ہے۔ جو اس سے بلکہ تمام صفات سے بڑا ہے۔ فروع ۱۱ کو دیکھ لیجئے۔

## فرع کافی:

عَدَّهُ مِنْ أَصْحَابِنَا عَنْ سَلْمٍ بْنِ زَيَادٍ عَنْ عَلَى بْنِ  
الْحَكَمَ عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ عُسْرَ وَ النَّعْمَانِ عَنْ  
إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَلَيْهِ السَّلَامَ قَالَ مَنْ أَصْبَبَ بِمُصِيبَةٍ  
فَلَيَدْكُرْ مُصَابَهُ بِالنَّتِيْجَى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
فَاتَّهُ مِنْ أَعْظَمِ الْمَصَابِيْنَ -

درود کافی مدرس مذکور نمبر ۲۲ کتاب البخاری التعزی

طبعہ تہران بطبیعتہ بدیر

ترجمہ:

(بکذت اسناد) ہمارے بہت سے اصحاب نے ہل بن زیاد کے والسلے سے حضرت امام جaffer صادق رضی اللہ عنہ سے ایک روایت کی۔ آپ نے فرمایا۔ جس کوئی کوئی مصیبت آئے۔ تو آسے اپنی مصیبت کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی مصیبتوں پر پیش کر کے علمن ہونا چاہئے۔ (کلام اتنا نے اسے پریبست حضرت صلی اللہ علیہ وسلم چھوٹی اور عمومی مصیبت میں ڈالا ہے۔) یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر آنے والی ہر مصیبت اس قسم کی تمام مصیبتوں سے بہت بڑی تھی۔

ہند اولاد مدد مدد ہونا اگر تخصیص کی وجہ ہوتا۔ تو اس کے متعلق حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہوتے۔ اور اہل یتیم کو صرف اور صرف آپ کا ماتم کرنا چاہئے تھا۔ حالاً مخدیاں نہیں تو ماف معلوم کراہ مسمیں رضی اللہ عنہ اور آپ کے ساتھی مظلومین کی تخصیص کا سبب یہ نہیں۔ اب دوسرا وجہ کی طرف آئیے۔

وہ یہ ہے کہ اپ کو بلا وجد مظلوما نہ شہید کیا گی تھا لیکن اپ کی مظلوما نہ شہادت تخصیص کی وجہ ہے۔ تو دریافت کیا جا سکتا ہے۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کو کس جرم کی پاداش میں شہید کیا گیا تھا؟ کیا اپ کی شہادت مظلوما نہ شہادت نہیں؟ لیکن اپ کو بلا وجد مظلوما نہ شہید کیا گیا اور مرتبہ مقام کے اعتبار سے اپ حضرت امامین رضی اللہ عنہ سے کہیں ارفع و اعلیٰ ہیں۔ پھر تو صرف اور صرف حضرت علی المرتضیؑ کا ماتم ہونا چاہئے تھا لیکن شیعہ لوگ ایسا نہیں کرتے۔ تو معلوم ہوا کہ یہ دونوں وجہات، علت تخصیص نہیں بن سکتیں۔ کوئی اور وجہ ہوگی۔ ملاکش بیمار کے بعد ہمیں کوئی تیرسی و جو بجز اس کے کوئی نظر نہ آئی۔ کریب کچھ اس لیے کیا جاوہا ہے۔ کامل شیعہ نے خود امام مظلوم کو کر بلہ بلایا اور اپنے ہی ہاتھوں انہیں شربت شہادت نوش کروایا۔ اس پر سیدہ زینب رضی اللہ عنہا نے ان کے حق میں بد دعا کی۔ جو مقبول ہوئی۔ مروجہ ماتم، سینہ کوپی، زنجیری، اور کپڑے پھاڑنا اسی کا نتیجہ ہیں۔

## دعا بازی نمبر ۱۲

نجفی شیعی نے تیرسی مکاری یہ کی۔ کہ حضرت ادم علیہ السلام و حواریٰ کے اپنے بیٹے مابیل پر فوج کرنے سے مروجہ ماتم ثابت کرنے کی کوشش کی۔ حالانکہ ہم کتب لقت اور انہی ماتمید میں کتب شیعے یہ ثابت کرائے ہیں۔ کہ فوج کا معنی مروجہ ماتم ہی نہیں۔ بلکہ آنسو پہانا، غلکن ہونا۔ فاختہ کی کو کوکی اواز اور بیمیری یہ کی اداز کو بھی دو نو م، کہتے ہیں نجفی شیعی نے خواہ مخواہ اس سے مُراد «مروجہ ماتم» لے لی۔ اس کی تفہیں تحقیقیں گزشتہ اور اس میں ہم کرچکے ہیں۔

## دغا بازی نمبر ۱۲

تاریخ یعقوبی کو اہل سنت کی کتابتے را دینا بڑی

دھوکہ بازی ہے

پہلی تین مکاریوں اور دغا بازیوں کی طرح «ما تم او ر صحابہ» کے مصنف نے پختی مکاری یہ کی کہ «تاریخ یعقوبی» کو اہل سنت کی معتبرت کے طور پر کیا ہے۔ حالانکہ اس کا مصنف پکا امامی شیعہ ہے۔ اپنے گھر کی گواہی ملاحظہ ہو۔

**الکنیٰ والا لقابات:**

احمد بن ابی الحنفہ بن حبیر بن وہب بن واضح کاتب و نویسنده عباسی  
و شیخ امامی است بدش از موالی و طرفداری منصور دوانیقی بود و او مرد پاہی  
بود کہ مسافرت، راد و سست می داشت و در شرق و غرب بلاد اسلامی گردش  
کرده و در سال ۱۴۰ دار دار مینہ شد انگاہ مسافت بہندہ نمود و از آنجا  
برگشت بمصر بلاد منزب و در سر یا حصہ کتاب بلدان را تالیف کرد  
بانام تاریخ یعقوبی وغیر اینہا در سال ۲۸۳ وفات نمود۔

ترجمہ:

احمد بن ابی یعقوب بن جعفر نامدار عباریہ کا کاتب اور فرشتی تھا۔ اور ملک کے اعتبار سے امامی شیعہ تھا۔ اس کا دادا منصور علوی نقی کے طرف داروں اور ازاد کردہ غلاموں میں سے تھا۔ سیر و سیاحت کا شریعتنامہ تھا۔ مشرق و مغرب کے اسلامی ممالک میں گھومنٹا پھر تاریخ ۲۶۰ھ میں آرینیہ آیا۔ پھر ہیاں سے ہندوستان کے لیے رخت سفر باندھا۔ وہاں سے واپس مصر کی طرف لوٹا۔ اور کچھ مغربی ممالک کی سیر و سیاحت کی سیاحت کے موضوع پر، بلدان، نامی کتاب اس نے تالیف کی۔ اور ایک تاریخ کے موضوع پر، تاریخ یعقوبی کے نام سے اس کی تصنیف ہے۔ ۲۸۷ھ میں فرت ہوا۔

### شرم تم کو مگر نہیں آتی :-

نفعی شیعی نے ابراہیم اور ابرہیم البشر علیہما السلام کا جس انداز سے نام لیا۔ یوں معلوم ہوتا ہے۔ کہ یہ ان کی اولاد میں سے نہیں۔ مولوی غلام رسول ہی ان کی اولاد میں سے ہے۔ اگر اسے ادم کی اولاد ہونا فراہم بھی تصور میں ہوتا۔ تو کبھی الیٰ جبارت نہ کرتا کہ ان کے متعلق وہ قل ثابت کرے۔ جس کی وجہ سے کل قیامت میں ان کی شکل درست مساذ اللہ کتے سے ملتی ملتی ہوتی۔ لیکن اس ناقبت اندیش اور شیطان کے ساتھی نے اپنی ہر سڑ دھرمی نجھپڑی۔ اور اپنے جنتی اپ اور مال کو قیامت میں شکل انسانی سے محروم کر دیا۔ اگر نجابت اچھے ہوتے۔ تو صاف صاف کہہ دیتا۔ کہ ادم و حوا علیہما السلام نے اپنے بیٹے بابل کی وفات پر نوح (معنی رونا، انسو بہانا) کیا۔ لہذا ایسا نوحہ بمانہ ہے لیکن بد نجحتی سے اس کو کہیں کمالی نجھپڑا۔ حضرت ادم و حوا علیہما السلام کے بارے میں

گئی تھی کی۔ ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی زبان کی حضرت علی المتفق علی الرؤوفہ کو ”ما تھی“ ثابت کیا۔ صحابہ کرام کو مسدودہ اتم، ”کرتے دکھایا۔“ ہم آخریں پھر وہی اطلاع دہراتے ہیں۔ کوئی بھی صاحب! تم در تہارے اکابر و اصحاب ان حضرات یہی سے کسی ایک کے بارے یہی کوئی ایک سند میں روایت بالصرافت دکھادیں کہ انہوں نے مسدودہ اتم، سینے کو بی، زنجیرز نی دغیرہ کیا تھا تو فی حرالہ منہ انتگا انعام دوں گا۔ اور اگر نہ پہیں کر سکدے تو پیران گستاخانہ و کفر ہوتا ہے سے توبہ کی دعوت دیتا ہوں۔ اللہ غفور و رحيم ہے۔ اس نے ابھی در توبہ بندیں کیا۔

وَمَا عَلِيَ إِلَّا أَبْلَاغٌ



تم اور صاحبہ: الہ سنت کے معتبر تدبیب عقد الفرید جلد ثانی مذکوٰٰ لفظ شہاب الدین مکن عقد الفرید:

قالَ لَنَا تُؤْتِنَا وَقِيَةً أَبُو بَكْرٍ أَقَامَتْ عَلَيْهِ عَارِفَةُ النَّوْحَ.

ترجمہ: راوی کہتا ہے کہ جب ابو بکر نے وفات پائی۔ تو جناب عائشہ صدیقہ ان پر نوحہ کرنے والی عورتوں کو کلخا کیا۔

قادری صاحب: آپ کہتے ہیں کہ ذمہ کرنے والا قیامت کے دن اندر گئے گاہ فرمائیے یہ مدینہ کی عورتیں جنہوں نے بھرم ام المؤمنین عائشہ حضرت ابو بکر پر ذمہ کیا۔ روز قیامت کس طرح آئیں گی؟ شرم تم کو مل جائیں آتی۔

لہذا اگر بی عائشہ کا اپنے باپ پر ذمہ کرنا جائز ہے۔ تو پچھیوں کا بھی اولاد بھی کی مصیبت کو یاد کر کے حضرت نبی کریم کو پر پاد بنا جائز ہے۔ باقی رہی صورت گئی والی بات تو اگر ام المؤمنین بی بی عائشہ بیکیں ترشیح عورتیں بھی بیکیں جائیں گے۔

**بُنِيٰ كَرِيمٌ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَحْمَةُ رَسُولِ زَمَّرَا كَأَنَّهُ**

**كتاب وسائل الشيعة**

رَوَى السُّعِيدُ زَيْنُ الدِّينِ فِي مَسْكِنِ الْفَوَادِيْدِ  
أَنَّ فَاطِمَةَ نَاجِتَ عَلَى أَمْيَاهَهُ أَمَّا مَرَّ

بِالنَّوْحِ عَلَى حَمْزَةَ۔

(کتاب وسائل الشیر، کتب الطہارہ و باب جواز النون  
والبکا، علی المیت (چھاپہ قدیم))

ترجمہ:

شیخ زین الدین نے اپنی کتب میں الفرامدیں روایت کی ہے کہ تحقیق  
فاطمہ زہرا نے اپنے باپ پر لڑکیا۔ اور نبی پاک نے جناب حمزہ پر فوج  
کرنے کا حکم دیا ہے۔

جس طرح بی بی زہرا نے اپنے بابا محمد صطفیٰ کا فوج کیا۔ اسی طرح شیعہ اولاد زہرا  
کے مصائب کی یاد میں فوج کر کے جناب زہرا کو پرمادیتے ہیں۔

”جناب امام میں پرجنات کا نوحہ کرنا“

کتاب فضائل الخمسہ:

قَالَ حَدَّثَنِي الْجَعْلَانِيُّ أَنَّ قَاتِلَهُ احْكَمَتْنَا إِذَا لَعَجَنَا  
إِلَى الْجَبَانَةِ بِاللَّيلِ عَنْدَ مَقْتَلِ الْحُسَيْنِ سَمِعْنَا  
الْجِنَّتِ يَسْرُحُونَ عَلَيْهِ وَيَقُولُونَ مَسَحَ الرَّسُولُ  
جَنِينَهُ فَلَمَّا بَرِيقَ فِي الْخَدْرَ وَدِ - أَبُوَاهُ مِنْ عَلَيْهَا  
قُرَيْشٌ جَدُّهَا خَمِيرًا لَجَدُّهُ وَدِ -

(کتاب فضائل الخمسہ ص ۴۹۲)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے کہ ہم شہادت حسین کے بعد رات کے وقت مقام جبار

کی طرف نکلے تو سننا کہ جنات نو سے پڑھ رہے ہیں۔ اور وہ فرمد کہ رپڑھ  
رہے ہیں۔

### البدایہ والنہایہ:

عَنْ أَمِّ مَسْلَمَةَ قَالَتْ سَمِعْتُ الْجِنَّةَ يَتَحَمَّنُ عَلَى الْحَسِيبِ  
وَهُنَّ يَقْلَنَ إِيمَانًا الْقَاتِلُونَ جَمِلًا حَسِيبًا أَبْشِرُوا  
بِالْعَذَابِ وَالْتَّنِكِيلِ۔

(اہل سنت کی معتبر ترکیب البدایہ والنہایہ جلد ۸)

(ص ۲۰۱)

**ترجمہ:**

حضرت ام سلمہ فرماتی ہیں کہ میں نے سننا کہ امام حسن بن پرجنات نو صدر کر  
رہے ہیں۔

(ما خود از رسالہ اتم اور صحابہ مصنفہ غلام حسن شیعی نجفی صفو  
(۲۹ تا ۵۱ مطبوع لاہور)

**جواب اقوال:**

سیدہ عائشہ کے اتم کی روایت کئی لمحاظ سے  
ضیغیت ہے

ذکرہ سطور میں نجفی شیعی نے مروجہ اتم اور سینا دغیرہ ثابت کرنے کے لیے پہلے  
دلیل حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا اپنے والدگرامی حضرت ابو بکر صدیق  
رضی اللہ عنہ پر فوکرنا پیش کی ہے۔ بلکہ اس کے بعد والی دو دلیلوں میں بھی نو صدیقہ

کو ہی مروجہ ماقم وغیرہ پر بطور دلیل میں کیا ہے۔ تو اس سلسہ میں ہم پہنچے ہیں۔ بیان کر کے ہیں کہ ”نوح“ سے مراد اگر صرف اور صرف مروجہ ماقم اور زنجیرز فی ہی ہوتی۔ تو استشنا درست ہوتا۔ لیکن یہ لفظ صلال و حرام دولوں اقسام نوح پر بولا جاتا ہے۔ اس یہے اس سے مروجہ ماقم ثابت کرنا بے عمل اور ہست و حرمی کے سوا کچھ نہیں ہے۔ ہاں حضرت مائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے انتقال صدیقہ اکبر پر آنسو بہانے۔ اور ایس کرنا کوئی معیوب فعل نہیں۔ معیوب یہ تھا کہ سیدہ ام المؤمنین کے بارے میں یہ ثابت ہوتا کہ انہوں نے مجلس ماقم جلانی۔ جس میں شریک ہوتوں نے سینہ کوپی کی، باز نجمری ماریں اور کپڑے پھانٹے لیکن یہ ثابت ہرگز نہیں ہو سکتا۔

اسی سلسہ میں دوسری بات قابل ذکر ہے۔ کہ ”نقد اففرید“ سے عبارت نقل تو کردی۔ لیکن اس روایت کی سند کا کوئی اتنے پسند نہ دیا۔ یعنی یہ روایت سند کے بغیر ذکر کردی ہے۔ اس طریقے سے بھی یہ قابل جلت نہ بنتی۔ بہر حال ہم نے اپنی تحقیق کی خاطر اس روایت کی سند تلاش کی۔ صرف تاریخ طبری میں وہ ماتھا آئی۔ یہاں اس کی دو سندیں مذکور ہیں۔

### سند اقول:

حَدَّثَنِي يَوْنُسُ قَالَ أَخْبَرُنَا إِبْرَاهِيمُ وَهُبْ قَالَ أَخْبَرَنَا يَوْنُسُ

بْنُ مُيزِيدَ عَنْ إِبْرَاهِيمِ شَهَابٍ قَالَ حَدَّثَنِي سَعِيدُ بْنُ مُسَيْبٍ  
قَالَ لَمَّا تَوَفَّى أَبُو دِبْرَجٍ أَقَامَتْ عَائِشَةُ عَلَيْهِ الْمُوْحَدَنُ

(تاریخ طبری جلد دوم)

جز چہار (۲۹ ص)

سند نہ کو ایک بھائی وجوہ سے قابل جلت نہیں ہے۔ دیکھئے۔ ”یونس بن یزید“ وہ شخص ہے جس کے بارے میں ہم گز شستہ صفات میں کتب اسلامیے رجال کے

حوالہ سے یہ واضح کر سکتے ہیں۔ کہ اس کی انکثر روایات منکر ہوتی ہیں۔ لہذا یہ حدیث ”منکر“ ہونے کی بنا پر ہمارے خلاف جھٹت نہیں ہو سکتی۔

دوسری وجہ یہ کہ اس روایت کے آخری راوی ”صحیح بن میسب رضی اللہ عنہ“ ہیں جن کی زبانی حضرت مائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے باسے میں یہ واقعہ نہ کوئہ ہوا۔ حضرت سید بن میسب رضی اللہ عنہ نے وہ وقت نہیں پایا جس وقت سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کا انتقال ہوا تھا۔ کیونکہ جناب سید بن میسب رضی اللہ عنہ خلافت فاروقی کے تیرے سال پیدا ہوئے۔ گویا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کو انتقال فرمائے دو سال سے اوپر کا عرصہ کوڑ رکھا تھا۔ کہ حضرت سید بن میسب پیدا ہوئے ہوتے ہیں۔ اب ان کی روایت میں انتقال ہونے کی بنا پر یہ روایت ہمارے خلاف جھٹت نہیں ہو سکتی۔

### مسئلہ ثانی:

حَدَّثَنِيْ حَارِثٌ عَنْ إِبْرَاهِيمَ سَعْدِيْ قَالَ أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرَوْ قَالَ حَذَّنَا

أَبُو بَكْرٍ بْنُ عَيْدَا اللَّهُوَابْنُ أَبِي سَبْرَةَ عَنْ عَمِّهِ وَابْنِ أَبِي عَمِّهِ وَالخ

(تاریخ طبری جلد ۲ ص ۴۷۰ جتن ۲)

اس سندر میں مذکور تین راوی یعنی محمد بن عمر، ابو بکر بن سعد اللہ، عمر و بن ابی عمر و وہ میں، بن اے متعلق بھی ہم گذشتہ صفات میں یہ لکھ چکے ہیں۔ کہ یہ کذب آباد ضاء اور غیثت ہیں۔ اس یے اس سندر کے اعتبار سے بھی یہ روایت فاصل جھٹت نہیں ہے جب یہ بات تحقیق ہو جی کہ یہ روایت ناقابل جھٹت ہے۔ تو چھارس میں مذکور لفظ نور سے غمی شعبی کامروجہ نام ثابت کرنا پرے درست کی حاصلت ہے۔ اور امام المؤمنین سیدہ ماشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے بہت بڑی گستاخی ہے۔ اور ان سے گستاخی ابساگنہ ہے جس کی معافی نہیں ہو سکتی۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

**تفصیل منہج الصادقین :** ابن حبیس راروز سفر ازایں آیت سوال کروند فرمود کہ

مَنْ أَذْنَبَ ذَيْلًا شَرُّ تَابَ وَذِلَّةٌ قَبِيلَتْ قَوْبَتْ مُهَاجِلَةً سَامِنَ فِي اَمْسِرَسَايْشَةَ  
سَيْنِي لَاهَ كَسِي گَنْهَے۔ کندوانز آں تو پہ نایید نورہ او مقبول است ملک آں کیکو درامر  
ماشہ خوض کردہ دربار افک کردہ دیدا نجھ حق تعالیٰ تبرہ سر کس خودہ یسر چیز بر دوست  
را بترہ فرمود بسان شاہد کرد شہید شاہید ہیت آہلیۃ ا و تبرہ مریم کردہ باعث  
ولہ او کر در دامن او گفت ایتی عَبَدَ اللَّهُ وَتَبَرَّ عَاشَرَه کردہ بائیں عظام بہت عظیم  
سید امام علیہ الصلوٰۃ والسلام۔

آن پسیروں کی اصار قرین جلد مدد صفت ۲۱ سورۃ النور مطبوعہ ہرگز۔

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے بردن عزم و گون نے اس آیت  
(آیت برآتا ما نشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا جو سورۃ نور میں ہے) کے بارے میں  
پوچھا۔ آپ نے فرمایا۔ جس نے کوئی گناہ کی۔ اور پھر اللہ تعالیٰ سے اس  
کی معافی چاہی تو اس کو معافی مل جائے گی۔ مگر اس شخص کا یہ گناہ ناقابل  
معافی ہے۔ کہ جس نے سیدہ ما نشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں  
اڑھر لڈھر کی باغیں سوچیں۔ اور آپ پر زنا کا الزم دھرا۔ تمہیں معصوم  
ہونا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں تین اشخاص کی تین چیزوں سے  
پاکدا منی ذکر فرمائی۔ حضرت یوسف علیہ السلام کی ایک بچے کی زبان سے  
پاکدا منی بیان کروائی۔ جیسا کہ قرآن کریم میں آیا ہے۔ وَ شَهَدَ شَاهِدَ اللَّخِ  
یعنی نسیخا کے چھربیں سے ہی ایک پھر حضرت یوسف کی پاکدا منی کا گواہ بن  
گی۔ دوسری حضرت مریم بیبی۔ کہ ان کی پاکدا منی خود ان کے بیٹے عیینی علیہ  
اسلام انسے گو دیا پنچھوٹے میں دی۔ اور کہا۔ ایتی عَبَدَ اللَّهُ میں اللہ  
کا بندہ ہوں۔ اور نمیری پاکدا منی حضرت ما نشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی سورۃ  
نور کی ان بالغہت آیات سے فرمائی۔ بہ اس بیٹے کہ آپ جناب سید المرسلین

صلی اللہ علیہ وسلم کی نوجہ نبیں۔

جواب دو:

**الذریعہ** عقید الفرقہ کو ہست کی معتبر ترتب فرار دے کی ہست پر محنت قائم گرنا کہ ماتم مائی صاحبہ عائشہ صدیقہ نے کبیا اپنہ اپنے بے شرم اور دفابازی کی بات ہے عقید الفرقہ کو ہست کی معتبر ترتب تو کجا ہست کی تدبیہ ہی نہیں ثبوت ملاحظہ قربیں آتیں یہ لئے کلامہ علی تشبیح (الذریعہ التصانیف الشیعہ ملکہ حامی ۲۸۶)

یعنی صاحب عقید الفرقہ کی کلام اسی پر دلالت کرتی ہے کہ وہ شبید ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ یہ شبید کی اپنی منگزت روایت ہے جو ہست پر محنت نہیں بن سکی۔

**خلاصہ کلام** اور فریب یہ کیا کلغذ "نوح" سے مراد "مروجہ ماتم" یا جو کہ جہالت اور بے عقلی کی دلیل ہے۔ کیونکہ لذت اور راقی میں کتب لفظ کے حوالہ جات اور پھر اس کی تائید میں کتب اہل تشیع سمجھی ہے ثابت کر آئئے ہیں۔ کہ اس لفظ کے ایک نہیں کئی معانی ہیں۔ اگر اس سے مراد بعض روتا اور آنسو بھاٹ ہو تو یہ جائز بلکہ ہست خیر الاتام ہے۔ اور اگر سینہ کو بی اور زنجیری مراہد ہو تو اس کے بیے احادیث میں وعید شدید ہے۔ کہ بروز قیامت اس کی شکل کئے کیسی ہوگی۔ اور اگر اس کی ذہرے داخل ہو کر منہ سے نکالی جائے گی۔ دوسری فریب کاری یہ کی گئی کہ روایت وہ ذکر کی جس کی اول نو سند ہی نہ یکھی۔ پھر ہم نے بخوبی طبعی میں اس کی دو عدد ستدیں پائیں۔ دونوں ناتقابل محبت ہیں بالفرض اگر اس روایت کے تمام راوی معباڑ کے مطابق مجرور نہ بھی ہوتے۔ تو بھی اس سے "مروجہ ماتم" کا ثبوت ہرگز ہرگز نہیں کیا جاسکتا۔ یہ سب کچھ بخوبی نے اس بیے کی نہ کر سیدھے سادھے شیعوں کی آنکھوں میں دھول جھونک کر ان کو "مروجہ ماتم" کا فائدہ کر سکے۔ یہ کن ہم نے اس کے دلیل دفریب پر سے پروردہ ہنادیا ہے۔ اب مراد مستقیم پر چلانا اللہ تعالیٰ

کے انتیار میں ہے۔

وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَنِ يَتَّخِذُ إِلَيْهِ صِرَاطِهِ مُسْتَقِيمٌ

## غلام حسین نجفی کی دغا بازی نمبر ۱۵

قتل سین کی خبر پر مدینہ میں نساء بنی ہاشم نے

نوح کیا اور اموی امیر نے اسے قتل عثمان کا بدلا فرار کیا

ما تراوید صحابہ: البدایہ والنہایہ:

لَئَرَ حَثَبَ ابْرَتْ زَيَادَ إِلَى عَمَرَ وَبْنِ سَعِيدِ  
أَمِيرِ الْحَرَمَاتِينَ يَبْشِّرُهُ بِمَقْتَلِ الْعُصَمَاءِ  
فَأَمَرَ مَنَا دِيَّا فَتَأْذِي بِهِ لِكَ قَلْمَانًا سَمِيعَ نِسَاءَ  
بَنِي هَارِشِرِ اذْ تَغْتَتُ أَصْوَاتُهُمْ بِالْبَكَارِ وَالنَّوْحِ  
فَجَعَلَ عَمَرُ وَبْرَتْ مَعِيدَ يَقُولُ هَذَا يَسْكَاءُ  
نِسَاءِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَانَ -

دالہ سنت کی معتبر کتاب البدایہ والنہایہ بلدوں

(ص ۱۹۶)

ترجمہ:

بنی زیاد نے امام منظوم کی شہادت کی خبر خادم الحرمین عمر بن سعید کو بھی۔ اس نے منادری کو حکم دیا۔ کہ اس خوشخبری کی مدینہ میں تذاکرہ سے جب یہ خبر مستور تھا

بنی هاشم نے سنی۔ تو انہوں نے آنحضرت پر نوح و گریہ کیا۔ جب خادم الحرمین اموی گورنر نے خاندان بنوی کی مستقرات کا گریہ کیا۔ تو ہمیں لگایا گریہ اور روزنا بدل ہے اس گریہ درونے کا جو در قتل عثمان ہوا۔

فائز۔ اس سے معلوم ہوا کہ امام حسین کی شہادت سے بنوامیہ نے خون عثمان کا استھام لیا ہے۔

(ما خود از رسالہ "ما تم اور صحابہ" ص ۱۵۲، ۵۲ مطبوعہ لاہور)

جو ایسے : "البداية والنهاية" سے بخوبی شیعی نے مروجہ ماتم ثابت کرنے کے لیے دہی اندراز اختیار کیا۔ جو بچپن مثالوں میں تھا۔ گذشتہ حوالہ جات میں بدربیانی اور فربہ دہی کی طرح اس حوالے کے ذریعہ بھی عوام کو دھوکہ دینے کی کوشش کی گئی روایت بالا کے متعلق سب سے اول ہم یہ کہتے ہیں۔ کہ اس کی سند تحریر نہ کر کے بخوبی نے اپنا تو سیدھا کرنے کی کوشش کی۔ اسے بخوبی مل مل تھا۔ (یا انتہائی اعلیٰ درجہ کی بدربیانی پیش نظر بخوبی) کہ اگر اس روایت کی سند ذکر کر دی جاتی تو معاملہ انت جاتا۔ کیونکہ اس کی روایت میں "ابو مخفف لوط بن عبیین" بھی ایک راوی ہے۔ جو پہلے شیعہ بلکہ غالی رافضی تھا۔ روایت کی سند یہ ہے۔ قال هشام عن ابی مخفف حد ثنى ابو حمزة الشعابی عن عبد الله الشعابی عن القاسم بن تجیب الخ۔

ہند ایہ روایت از روئے روایت با سکل تا کارہ اور ناقابل عین ہے۔ اور ماتم و نوح کی تائید میں اس کی روایت ہرگز تسلیم نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ یہ راوی خود ہی اسی سکل کا ہے۔ دوسرے دھوکہ دہی پیشے والا کو لفظ نوح اور بلکہ اسے "در مروجہ ماتم" ثابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ حالانکہ بخوبی شکم کی عورتوں کے نوجھے مراد رونا اور آنسو بہانا خود روایت سے مترسخ ہے۔ "ارتفعت اصواتهن" ، کامعنی بخوبی نے تو کیا ہی نہیں۔ لیکن روایت کے آخری افلاک کا معنی خود اس کی زبان مل احفظ کیجئے۔ اور پھر اس سے اس کی

مردوجہ ماقم ثابت کرنے کی جا سرت بدل چاہت دیکھئے۔ زخم کے انفاذ گیر ہیں۔ ”جب خادم اعلیٰ نے خاندان نبوی کی مستورات کا گیری رکھا۔“ آپ آپ نے اندازہ لگا دیا ہو گا۔ کفایا و نبیع نے عقل پر کس طرح پردہ ڈال دیا تھا۔ خود ہی ان انفاذ کا معنی ”گیری اور روتا کر رہے۔ اور خود ہی ان انفاذ سے ”مردوجہ ماقم“، ثابت کر رہا ہے۔“ ہے۔ یعنی ہیں۔ اسلام میں مجتہ کرنے پر ”مجتہ الاسلام“ کا خطاب بنتا۔ براہیں عقل و دانش ببا یہ گریست۔

باقی رہا قتل حسین پر ابن زیاد کی مبارکبادی اور علی بن سید کا یہ کہنا کہ بنی هاشم کی خورتوں کا روشن قائل عثمان پر درونے والی خورتوں کا بد رہے۔ ان باتوں سے مردوجہ ماقم کا کیا تعلق؟ ابن زیاد سے ہم اہلسنت کا کوئی تعلق نہیں کہ اس کی خوشی اور مبارک بادی کو اہلسنت کے کھاتے میں ڈالا جائے۔ ہم تو اس پر لعنت بھیجتے ہیں۔ اس کی خوشی سے ہمارا کیا تعلق؟ لہذا اس کی خوشی سے ہم پر کوئی اخراج نہیں اور نہ ہی تجھنی کا دعویٰ ثابت

## فاعتبر و ایا اولی الابصار

# غلام میں نجفی کی دغا بازی نمبر ۱۶

ما تم اور صحابہ: فضائل حق کا ذکر نوحانہ ممنوعہ نہیں ہے

**البر رایر والنہایہ:**

فَالْحَمَادُ فَكَانَ ثَابِتٌ إِذَا حَدَّثَ بِهِذَا الْعَدِيْدِ  
بَلْ حَتَّى تَخَلَّفَ أَصْلَاعُهُ وَهَذَا الْأَيَّعَدُ  
إِنَّا حَمَدَهُ بَلْ هُوَ مِنْ بَابِ ذِكْرِ فَضَائِلِهِ الْحَقِّ.

(ہدیت کی معتبر کتاب سنن ابن ماجہ ص ۱۷)

امہدیت کی معتبر کتاب البیدارہ الہنداد

جلد ۹ ص ۲۲۷۔

**ترجمہ:**

حمد کرنے ہیں کہ بہباد ثابت سیدہ زہراؑ نو حکم کریم پر جب بیان کرتے  
تھے تو روت تھے ہماراں حزن روتے تھے۔ کران کی سپیاس مبتنی تھیں۔ ابن  
بیرون مشتق ہوتا ہے کہ اس حزن سیدہ زہرانے نبی کریمؐ کی نوح خوانی کی نور منور  
ہیں ہے۔ بد فضائل حق کا ذکر ہے۔

قارئین۔ ہم شیعہ ایام محمر میں نور پڑھتے ہیں وہ بھی امام حسین کے فضائل کا ذکر  
ہوتا ہے۔ لہذا وہ بھی نوح مخوزہ میں داخل نہیں۔ (ذخیرہ سالہ دعائیں نور حجا ۱۴ ص ۵۳ مطبوعہ ملا ابوزر)

جواب : اکتب اہل سنت "سن ابن ماجہ اور البہایۃ والنبایۃ" کے مذکورہ تواریخ ساتھ بھی جو دعا مکیا گیا۔ اس کی ایک جملک ہم مانگریں آپ کو دکھاتے ہیں۔ سب سے پہلے اس حوالہ کے عنوان پر نظر دلائے۔ عنوان یہ یا نہ صاریح ہے۔ "فضائل حق کا ذکر نو و ممنوع نہیں۔" یعنی ثابت یہ کرنے کی کوشش کی چار ہی ہے کہ کسی کے فضائل کا ذکر کرنا۔ "نوح" ہے۔ لیکن یہ نوح وہ نہیں۔ جو ممنوع ہو۔ بلکہ جائز ہے۔ قطعہ نظر اس کے کہ اس طرت خود بخوبی نے بھی نوح کے جائز اور ناجائز اقسام کو تسلیم کریا۔ جس کا باطل انہم نہ کرہ کر پچھے ہیں۔ عنوان اور دلیل کا باہم کوئی تعلق و ربط نہیں۔ عنوان آپ نے دیکھا یا۔ اب حدیث پاک کے آخری الفاظ کر جن سے یہ عنوان اخذ کیا گی۔ ان کو ملاحظہ فرمائیں۔

**رَهْدًا لَا يَعْدُّ نَيْسَاحَةً** ان الفاظ کا سیدھا اسادھا اور صحیح ترجمہ یہ ہے کہ یہ (یعنی حضرت انس رضی اللہ عنہ کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جبراً نور پر پیدا ہوئے کرتے وقت مئی ڈالنے کا واقعہ بیان کرتے ہوئے اتنا رودنیا کہ آپ کی پسیاں ہل جاتی تھیں) نوح نہیں شمار کی جاسکتا۔ یعنی یہ نوح ہے ہی نہیں۔ حدیث پاک تو اس کے نوح کو تسلیم ہی نہیں کرتی۔ اور بخوبی اسے نوح مان کر "نوح ممنوع" شمار کر رہا ہے۔ کیا یہ دھوکہ دہی اور دعا بازی نہیں؟

آئیے فرا ایک اور فریب کی طرف آپ کو متوجہ کروں۔ حدیث یہ ہے۔

"بکی حتی تختلت اصلالعنة: یعنی حضرت ثابت رضی اللہ عنہ اتنا رد تے کہ آپ کی پسیاں بھی ہل جاتی تھیں۔ لفظ "بکی" کا معنی روتا ہے۔ لفظ "نوح" جب الفاظ حدیث میں مذکور ہی نہیں۔ تو "نوح" کی تائید میں اس حدیث کو پیش کرنا حماقت نہیں؛ پھر حماقت در حماقت یہ کہ "بکی" کو نوح کے معنی میں لیا اور نوح کو مرد جرماتم کے معنی پہنانے کیا دھوکہ دہی ہے؟

تمیری جملک بھی ملاحظہ ہو جانے۔ بحکام ہے۔ کہ "ہم شبید ایا ہم میں نوح پر متنے ہیں۔

وہ بھی امام حسین کے فضائل کا ذکر ہوتا ہے۔ اخ ۴ "نور پڑھنا" اس کا کیا مفہوم ہے، اگر یہ کہ امام عالیٰ مقام کی شان اور فضائل حنفیہ کا ذکر کرنا نور پڑھنا ہے۔ تو یہ انتہائی عمل ہے بھی نہیں۔ ایسا تو اہل سنت بھی کرتے ہیں۔ لیکن اس کو "نور" پڑھنا، ہبھا ایک نئی اصطلاح ہوگی۔ جس کا حدیث زیر بحث سے کوئی تعلق نہیں۔ جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں، اور اگر مد نور پڑھنا" سے مراد امام حسین کی یاد میں رونگٹا کہ جس سے پسیاں اہل جاتی ہیں۔ تو عرض ہے "مروجه ماقم" اسی کیفیت نہ کہ محدود ہے؟ دونوں ہاتھوں کو زور زد سے چھاتی پر مارنا، زنجیریں چودانا، حور تون کا پھول کر سینہ کو بی کرنا اور آنسوؤں کی بجائے ہائے حسین ہائے حسین پکارنا ایک حرفت یہ اور دوسرا مرن روتے رہتے پسیاں اہل جانا کیا دونوں برابر ہیں۔

## فاعتبر و ایا اولی الابصار

# غلام میں بھی کو غایبی نہیں

امام جعفر اپنی اولاد کے فوت ہونے پر اسی طبقہ کرتے تھے

ما تم او رحابه : شیعہ نہیں ہے میں نو حکا جواز

وسائل الشیعہ :

عَنْ حُسَيْنِ ابْنِ زَيْدٍ قَالَ مَا تَرَى الْمُتَّسَدِّلُ لِأَبِيهِ عَبْدِ اللَّهِ  
فَتَأَخَّرَ عَلَيْهِ مَا سَأَلَهُ ثُرَّمَاتَ لَهُ وَكُلُّ الْحَرْفِ نَاسَ  
عَلَيْهِ مَسَنَةٌ ثُرَّمَاتٌ إِسْمَاعِيلُ فَجَرَّعَ عَلَيْهِ  
جَرْعًا شَدِيدًا فَقَطَعَ الشَّرْحَ قَالَ فَقِيلَ لَهُ فَ  
عَبَدَ اللَّهَ أَيْنَا حُفَّاً فِي ذَلِكَ فَقَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَتَنَامَاتْ حَمْزَةُ الْكَنْخَنَرَةَ  
لَا تَبُوَا كَيْ لَهُ.

ذکر بسائل الشیعہ بحث النوح والبکار کتب الطهارت باب دم

ما تم وصحابہ (۵۲)

ترجمہ:

حسین ابن زید اوری ہے کہ امام جعفر صادق کی ایک بھی فوت ہوئی۔ اس پر  
جانبی سال بھروسہ کیا۔ پھر ایک بچہ اور فوت ہوا۔ ترسال بھروسہ کیا پھر  
جانبکے بیٹے اسماعیل فوت ہوئے تو اپنے ان کی مت پر سخت جزع کیا۔

راوی کہتا ہے۔ کہ جناب پوچھا گیا کہ اس محل مور دیں زندگی کیا جاسکتا ہے۔ فرمایا ہے  
جب حضرت حمزہ شہید ہوئے تو بی پاک نے فرمایا کہ حمزہ پر کوئی نوصادر گری  
کرنے والی عورتیں نہیں۔

قارئِ حب کرام۔ اگر فرض شدید مذہب میں گناہ ہوتا تو امام پاک کے گھرانے کے بچوں کا ذمہ  
تکیا جاتا۔ رسول خدا اپنے بچوں کا ذمہ کھٹکے ہام کھنڈ دیتے۔ حضرت زہر رسول اللہ پر ذمہ  
نہ فرماتیں۔ ان تمام مسیتوں کے افعال و فرمائیں نوصہ کے جواز کا بن ثبوت ہیں۔  
جوابِ اقول:

## حضرت لفظ و حکیم مام نہیں

خوبی اور کاس کے دوسرے ہم نارویم پیار لوگوں کے ساتھ جو تم اہل نعمت کا اختلاف  
ہے۔ ایک بار پھر اس کی وضاحت کر دیتے ہیں تاکہ گنگوٹے چل کے جھنجڑا نہیں کہ فرض اور اتم  
ہو ہے کہ نہیں۔ کیونکہ نوصہ کے کئی ایک معانی ہیں۔ جیسا کہ گزشتہ صفات میں کتب لفت  
اور کتب اہل آشیان سے تحریر ہو چکا ہے۔ اسی طرح اتم کا معنی کسی مجلس میں جمع ہونا  
ایسا ہے۔ یہ اجتماع خوشی کا ہو یا نام کا۔ دو یا کچھ مرچ (البھر وغیرہ) میکن اختلاف اس  
امر میں ہے کہ ”مرود جاتم“، ہوا ہے؟ اگر ہوا تو کاس کی دلیل کیا ہے؟ اگر کاس  
پر لفظ فرض دلیل پیش کی جائے۔ تو اس پر پوچھا جاسکتا ہے کہ کون سی لفت کی کتاب  
یا شیعہ مسلم کی کتاب میں لفظ ”لوفم“، کا معنی ”مرود جاتم“، ایسا ہے؟ اسی لیے ہم کہتے  
ہیں کہ جب کسی لفت، اور شیعہ کتاب میں یہ معنی موجود نہیں تو اسی لفظ سے یہی معنی  
مراد لینا دغا بازی ہے اور بیت بڑا دھوکہ دینا ہے۔  
لفظ فرض کی طرح لفظ ”جزع“، کے بھی ایک سے زائد

مصنی ہیں۔ ایک روٹی پر صبر نہ کرنا، کسی کی بات برداشت، نہ کرنا اور پانی ایک ہی سائنس ہے پی جاتا اور جزء "کہلانے" گا۔ لیکن "دمر و جامِ تم"، پڑاں الغظ کا کسی نے دیجئے بغیر کسی کے اطلاق نہیں کیا۔ ہمذہ امام حضرت صادق رضی اللہ عنہ کے کلام میں مذکورہ لفظیات "لوزا اور جزء" کو مرد جب ماتم کے مصنی میں لینا دعا بازی اور فربت ہی ہے۔ ہمارا جعلیت ہے۔ کوئی شخصی شعبی اور اس کے سارے ساتھی بارہہ اماموں میں سے کسی ایک امام سے ایک ہی روایت جو کہ مسند صحیح اور مرفوع ہو کس پر پیش کر دیں۔ کہ اے شیعو! منہ پیشو، سینہ کوبی کرو کپڑے پھاڑو، زنجیر کل مارو اور راگ پر ناقم کرو۔ تو قی روایت میں ہزار روپے یقدا نعام لیں۔

## جوابِ دو

### اس روایت کا راوی بقول شیعہ کافر ہے

روایت مذکورہ خود ساختہ شیعہ مسلمک کے اصول و ضوابط کے تحت ناقابل اعتبار ہے۔ وہ اس طرح کہ اس میں ایک راوی جسیں ابن زید بن علی ہے۔ یہ وہی شخص ہے جس نے عبد اللہ بن معاذ کے دو بیٹوں محمد اور ابراہیم کے ساتھ خروج کیا تھا۔ عبد اللہ بن معاذ کے ان دونوں بیٹوں نے دعویٰ امامت کیا تھا۔ قران دونوں کے دعویٰ امامت کو تسلیم کر کے ہی جانب جسیں ابن زید نے ان کے ساتھ خروج کیا پھر خروج اور اقرار امامت کیس کا؟ عبد اللہ بن معاذ کے دونوں بیٹے بارہہ اماموں میں سے نہیں۔ اس لیے ان کی امامت کا اقرار اثر اہل بیت کے مقابلہ میں کسی دوسرے کی امامت کا اقرار ہوا۔ کتب شیعہ میں یہ تصریح موجود ہے کہ جس نے بھی باہم اماموں

کے سواد عویٰ امامت کیا۔ وہ کافر ہے۔ لہذا کافر کے ساتھ خروج اور اسی کی امامت کا اقرار کرنے والا مسلم شیعہ میں کب تقابل اعتبار ہو سکتا ہے۔ مسلم شیعہ کے اس قانون و اصل پر حوالہ ملاحظہ ہو۔

### اصول کافی

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ مَنْ أَذْعَى  
الْإِمَامَةَ وَلَيْسَ مِنْ أَهْلِهَا فَهُمُّ كَافِرُهُ.

(اصول کافی جلد اول ص ۲۳۷ کتب المجموع الخطبۃ  
تہران طبع بدمیر)

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جس نے بھی امامت کا ادعیٰ کیا حالانکہ وہ اس کا اہل نہ تھا۔ تو وہ کافر ہے لیکن اگر میں درج شدہ امام موصوف کی اس روایت کی شرح کرتے ہوئے ماقزوینی لکھتا ہے۔ وَإِنْ كَانَ مِنْ وَلَدِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ بِلَاقَ اسْكَلَةً مِثْلَ مُحَمَّدٍ بْنِ حَنِيفَةَ لِيَنِي الْمَرْأَهُ بَيْتٌ كے سواد عویٰ امامت کرنے والا اگرچہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا بلا واسطہ فرزند ہوتا بھی وہ کافر ہے۔

(دیکھئے۔ صافی شرح اصول کافی جلد ایڈ ۱۷ ص ۱۶۱  
طبع قدیر بن حنفی)

### اصول کافی

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ سَمِعْتُ

يَقُولُ شَلَادَةٌ لَا يَكْلِمُهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يَنْكِبُهُ  
وَلَهُمْ رَعْدٌ أَلِيمٌ مَنِ اذْعَى إِمَامَةً مِنَ النَّبِيِّ لَيْسَ لَهُ بِئْنَ  
جَحَدَ كِمَامَةً مِنَ اللَّهِ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ لَهُمَا فِي الْإِسْلَامِ  
نَصِيبًا۔

(اصول کافی ملداوں ص ۲۳، کتاب الحجۃ المطہورہ  
ہر ان طبع بعدیر)

**ترجمہ:**

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ تین ادمیوں سے اللہ تعالیٰ بروز قیامت کلام نہ فرمائے گا۔ اور نہ ہی ان کو پاک فرائی گا۔ اور ان کے لیے سنت تین عذاب ہو گا۔ پہلا وہ شخص جس نے اللہ کی صرف سے امام ہونے کا دعویٰ کیا۔ حالانکہ وہ اس کا اہل نہ تھا۔ دوسرا وہ جو کسی امام رحمت کی امامت کا انکار کرے۔ سارے مسرا وہ جو یہ سمجھتا ہو۔ کہ مذکورہ دونوں ادمیوں کا اسلام میں کچھ حصہ ہے۔ لیتی وہ مسلمان ہیں۔

### مفتاح المقال:

وَعَزَّ الْحَاوِيُّ إِيَّاهُ فِي الْضَّعَفَاءِ كَمَا تَرَى اللَّهُمَّ إِلَّا  
أَنْ يَكُونَ خُرُوقُ جَهَنَّمَ مَعَ مُحَمَّدٍ وَإِبْرَاهِيمَ أَبْنَى  
عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَسَنِ وَمَحَادَبَتَهُ مَعَهُ مَا قَاتَرَ حَمَّا  
فِي لَوْ وَقَدْرَ ذُرَى أَدْبَابُ السِّرِّيْعَةِ أَنَّهُمْ قَالُوا  
شَهِيدٌ مَعَ مُحَمَّدٍ أَبْنَى عَبْدِ اللَّهِ أَبْنَى بَعَثَةَ وَلِدِ  
الْحُسَيْنِ أَنَا وَأَخِي عَيْسَى وَمُؤْسَى وَعَبْدُ اللَّهِ

ابن ابی جعفر را ابن مُحَمَّدٍ قَالَ أَبُو الْفَرَجِ فِي الْمَقَاتِلِ  
 الْمُحَسِّنُ بْنُ زَيْدٍ بْنِ عَلَىٰ يَكْتُبُنَا أَبَا عَبْدِ اللَّهِ شَهِيدًا  
 حَرْبَ مُحَمَّدٍ وَأَبْرَاهِيمَ أَبْنَى عَبْدِ اللَّهِ ثَقَرَ تَوَارِى  
 رِتَّىْعَ الْمَقَالِ جَلْدًا دُولَصِ ۲۲۸ بِابِ حُسْنِ هَنَّ  
 الْبَابُ الْخَامِسُ طَبُورُ عَتَّبَرَانِ بِعِنْدِ جَدِيرٍ

## ترجمہ

حاوی نے حسین بن زید کو ضیافت راویوں میں شمار کیا ہے۔ جیسا کہ تم کو معلوم ہے۔ مکنن ہے کہ اس کی وجہ پر ہو۔ کہ اس نے محمد اور ابراهیم کے ساتھ خروج کیا۔ جو عبد اللہ بن حسن کے بیٹے تھے۔ ان دونوں کے ساتھ مل کر رہنا حاوی کے نزدیک باعث احتراض بن گیا۔ ارباب رسیر نے حسین بن زید سے روایت کی ہے۔ کہ اس نے کہا۔ کہ محمد بن عبد اللہ کے ساتھ امام حسین کی اولاد میں سے چار آدمیوں نے شرکیہ ہو کر رہائی رکھی۔ ایک میں دوسرا میرا بھائی عیسیٰ اور لقبیہ دو موسیٰ اور عبد اللہ تھیں۔ جو امام جعفر صادق کے بیٹے ہیں۔ ابو الفرج نے اپنی تصنیفت "مقابل الطافین" میں تحریر کیا ہے۔ کہ حسین بن زید ان علی کرجن کی اور عبد اللہ کنیت تھی۔ یہ محمد اور ابراهیم کے ساتھ جنگ میں شرکیہ ہوئے۔ پھر رد پوش ہو گئے۔

## لطف کریہ:

حضرت قارئین! اہل رشیعہ کی اسما نے رجال کے موضوع پر رب سے زیارت معتبر کی بـ "تفیع المقال" کی درج بالاعبارت آپ نے ملاحظہ کی۔ حسین بن زید

کو ضمانت را دی کہنے کی وجہ وہی بھی۔ جو تم ذکر کر پکھے ہیں۔ اور یہ حقیقت ہے کہ اس کتاب کے مصنف نے یہاں زمین رو ری اختیار کیا ہے۔ جو ملک شیر کے خلاف تھا۔ کبیر بخاری اس سے قبل آپ اصول کافی کے دو عدد حوالہ جات ملاحظہ فرمائے ہیں جبکہ میں صراحت کے ساتھ ذکر ہے کہ جو منصب امامت کا اہل زمینتے ہوئے دعویٰ امامت کرے وہ بھی اور جو کسی امام برعی کی امامت کو تسلیم نہ کرے وہ بھی دونوں کافر ہیں۔ اب جبکہ یہ حقیقت ہے کہ عین بن زید نے امام جعفر کے مقابلہ میں مذکور را ہیم کی امامت کو تسلیم کر کے ان کے ساتھ شریک ہو کر امام جعفر کے خلاف خروج کیا۔ تو کفر کی دو نوں وجہات اس رادی میں پائی گئیں۔ لہذا ملک شیر کے مطابق ایک کافر شخص کی روایت کس طرح جماعت و دلیل بن سکے گے۔ بہبی یہ روایت ناقابل بقول اور ناقابل عمل ٹھہری۔ تو چکس سے "مرد جماعت" کو ثابت کرنا بالکل لا لینی اور دھوکہ ہے۔

### جواب سوم:

کتاب سائل الشیخ سے سخنی نے "مرد جماعت" کے جواز کے لیے جو دلیل پیش کی ہے، اس میں لفظ ذمہ ای نہ کوئی ہے جس کے متعلق ایک تاذمہ مرتبہ عرض کیا جا چکا ہے۔ کہ اس لفظ کا معنی سینہ کرنی کرنا، مزہ پینا اور زنجیر مارنا، اسی ہے۔ بلکہ دوتا، آنسو بہانا اور لگن ہونا ہے۔ اگر سخنی کو ضرور کر نو مرد کا معنی اس روایت میں "بین کرنا" ہے۔ تو پھر ملا باقر مجلسی سے مردی روایت میں دعید کس کے لیے ہوگی۔ "حیات القلب" کے الفاظ ہیں۔  
وَاَنْكَلِ بصورت سگ بود وَاَتَش درد برش میگردند او خوابنده و فوج کنده۔ یعنی کتے کی محل و صورت والی عورت کہ جس کی دبر کی طرف سے آگ داخل کی جا رہی تھی۔  
وَهُوَ ذَمَّةُ وَالِّيْ "ذمہ" اور مزہ کے کی بات یہ ہے۔ کہ روایت ہذا بھی امام جعفر صاحب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ امام جعفر صاحب فیض

نے ”فُوْدَ كَنْيَهُ وَالِّي“ کے بارے میں اس شدید وحدت کے ہوتے ہوئے خود اس فعل کا ارتکاب کیا۔ اور اس دعید کمیتی بنایا؟ معاذ اللہ شرمعاذ اللہ۔ ہذا بہتان عظیم۔ تو علوم ہوا کہ امام موصوف کے کلام سے نوہ معنی مردہ ماتم ثابت کرنا بہت بڑا درجہ کر بھے۔

فَاعْتَدِرْ وَا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# غلام میں تخفی کی غاہازی نمبر ۱۸

**حضرت ام المؤمنین کے گھر ڈھول پرندہ ہوا۔**

**ما تم او ر ص حابہ : بخاری شریفہ :**

عن زبیع بنت محرّذ بن عفراء قالـت جاءـا النبـی  
..... فجعلـت جبوـیر یات لـنا یضرـبـن بالـذـفـ  
و یـنـدـبـن من قـتـلـ من ابـانـی دـیـوـمـ الـبـدـنـ .

(۱)۔ اہل سنت کی معتبر کتاب مسیح بخاری جلد سوم (ص ۹۰)

(۲)۔ اہل سنت کی معتبر کتاب ترمذی شریف جلد اول (ص ۵)

(۳)۔ مشکوہ شریف جلد دوم کتاب النکاح (ص ۵)

**ترجمہ :**

ربیع بنت موزف رحماتی ہیں۔ کہ نبی پاک میرے پاس آئے اور کچھ رکھیں  
دلت بجانے لگیں۔ اور میرے آبا اور اجداد جو بدر میں مارے گئے ان  
پر ندہ پر کرنے لگیں۔

قارئین۔ دور کا نکاتا تو نظر آتا ہے۔ اور قریب کا شہری بھی ہوتا نظر نہیں  
ام المؤمنین ربیع بنت موزف کے گھر ڈھول پرندہ ہو رہا ہے۔ اور ماں جی خود بھی

ئُن رہی ہیں۔ اور نبی پاک کو بھی سنواراتی ہیں۔  
تمام تفظیلیں اہل سنت کی کتاب اور روایت کے غلاف خاموش کیوں ہیں۔ اس  
لیے کوئی گھر کی بات ہے۔ اور حسب اہل تشیع امام حسین مظلوم پر تبیر و حکول کے بھی نہ بر کرتے ہیں  
تو شریعت کی روپ کا دہانہ کھل جاتا ہے۔ کیونکہ امام حسین مثناً ان کا مقصد ہے۔ خواجہ  
مرح جی ہو۔

(ما خود از رسالہ مأتم اور صحابہ م ۵۵، ۶۰ مطبوع لاہور)

### جواب:

ندبہ کا معنی ہے میت کے محاسن بیان کرنا  
— کہ مروجہ ماتم کرنا۔

بخاری شریف، ترمذی شریف اور شکرہ شریف کے حوالے سے ذکرہ حدیث سے  
اپنا معنی ثابت کرنے کی اسی طرح بھونڈی کوشش کی گئی۔ جو بخنسی کا پڑھانا طریقہ چلا آرہا ہے  
ذر افریب وہی کا انداز دیکھئے۔ حدیث ذکر کو جس باب کے تحت ان حدیثین کرام نے  
نقل فرمایا۔ اگر اسی کو بخنسی دیکھ لیتا۔ تو اپنے کیے پر نہ است کے انسر بیانتا۔ باب الاعدادیث  
یہ ہے۔

باب اعلان التحکم و الخطبة۔

یعنی نکاح کے موقعہ پر اور منگنی کے وقت اعلان کرنے کے بارے میں  
اعادیث۔

ناظرین! شادی اور منگنی کے وقت «مروجہ ماتم» کیا جاتا ہے۔ یا خوشی کا انتہا  
کیا جاتا ہے؟

حضرت دین بنت مودودی اللہ عنہا اپنی شادی کا واقعہ بیان کر رہی ہیں۔ اور فرماتی ہیں۔ کہ پوتت شادی نا بائی پکیاں میرے آن آباد اجادا کا مذکورہ شعروں کے رنگ میں دست بجا کر رہی تھیں۔ جو جنگ بدر میں شید ہو گئے تھے۔ اس سے "مرد جہا تم نجیبی کو کس مرد نظر آیا۔ حقیقت یہ ہے۔ کہ حدیث مذکورہ کو "مرد جہا تم" سے دوڑ کا بھی سلط نہیں۔

اہ! یہ ضرور ہوا کہ بے چارہ لفظ "میشہ بقیٰ" سے دھوکر میں پڑ گی۔

اور اس دھوکی دھم سے سینوں پر اڑام دھم دار۔ کتنی ڈھول کے ساتھ اتم کرنے کے باہم کہتے ہیں۔ پھر اس پر ایک زیب جڑا۔ کہ دور کا تھکا تو نظر آبنا ہے۔ لیکن قریب کا ہتھیز نظر نہیں۔ آتا۔ لیکن ہم (شیعہ) اگر بغیر ڈھول پیٹھے پیٹھے ہیں۔ تو اس پا احتراض اور خود ران کے بڑے ڈھول بجا کر اتم کریں۔ تو خاموشی؟

اس ترجیح اور انداز سے ساتھ ہر نجیبی کے نزدیک "ندبہ" کا تھہرا تھہ ہے۔ اور اسی سے یہ تباہانہ تیار کیا گیا ہے۔ اب یہ تو نہیں ہو سکت۔ کہ اغاثۃ کے منی ایک شخص کی مرضی پر حصہ دیتے جائیں۔ وہ جو پا ہے منی کرے۔ درست تسلیم کر دیا جائے۔ اس کے لیے لغت کی مختاری سے استفادہ کرنا پڑتا ہے۔ لفظ "ندبہ" کے بارے میں کتب لغت کیا کہتی ہیں۔ ملک احمد حظہ ہو۔

## المختصر

النَّدْبَةُ مِيتَ كَمَاهِنَ اور خوبیاں بیان کرنا۔ عَرَفَ فِي نَدْبَةٍ  
خوش بیان عرب۔

(المختصر ۱۲۶۲ مطبوعہ کراچی)

"میت کے محاسن اور خوبیاں بیان کرنا" کیا اتم اسی کو کہتے ہیں؟ کسی شخص کا خوش بیانی سے کچھ پڑھایا گا تاکہ اسی "اتم" ہے؟ اگر یہی اتم ہے۔ تو پھر نجیبی کی عمل کا

ما تم ضرور ہو گی۔ حدیث پاک میں نذر برسے مراد ہی ہے۔ کہ معصوم بچیاں حضرت یعنی بنتِ مسیح کے آبا اور اجداد کے نزدیک کارنامے، ان کی بہادری و شجاعت اور نیادت میں کہے گئے اشعار پڑھ رہی تھیں۔ اور اس میں ترمی اور خوش بیانی بھی تھی۔ اس انداز سے اعلان شادی بھی ہو رہا تھا۔ اور مذکورہ اسلام بھی اجاگر کی جا رہی تھی۔

### مرقات:

فِيْهِ دَلِيلٌ عَلَى جَوَازِ ضَرَبِ الدَّفَتِ عِنْدَ التِّحَاجِ  
وَالرُّفَافِ لِلْأَعْلَانِ وَالْحَقَّ بِعَضْلِمُرُ الْخَتَانَ وَالْعِيدَيْنِ  
وَالْمُدْفُومَ مِنَ السَّقَرِ وَمُجْتَمِعِ الْأَحْبَابِ لِلسَّرُورِ  
وَقَالَ الْمَرْأَةُ إِلَيْهِ الدَّفَتُ الَّذِي كَانَ فِي زَمَنِ  
الْمُتَقَدِّمِينَ وَأَتَمَّا مَا عَلِيَّ بِهِ الْجَلَاجِلُ فَيَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ  
مُكْرِرٌ وَهَا بِالْإِيْنَاقِ رَوَيَ شَدِيدُ بْنُ (بَضمِ الدَالِ) مِنَ النَّبِيِّ  
وَهُوَ عَدُدُ خَصَائِلِ الْمَيِّتِ وَمَحَاسِنِهِ أَعْيُ يَقُولُ  
مَرْثِيَّةً (رَمَنْ قُتِلَ مِنْ أَبَايِي) وَشُجَاعَاتِهِمْ فَإِنَّ مُعَنَّفًا  
وَأَخَاهُ قُتِلَ أَيْوَمَ بَدْرٍ۔

(مرقات جلد ۲۰، ۲۱۔ باب اعلان النکاح)

(مطبوعہ مکتبۃ امدادیہ طناب)

### ترجمہ:

اس حدیث پاک میں نکاح اور زفاف کے وقت اعلان کی فاطرہ بیانے کے جواز کی دلیل ہے۔ اور بعض ملاہ نے اس میں عنده عیدین کسی کا سفر سے واپس آنا اور اجابت کا خوشی کے لیے اکٹھا ہزاہ بھی

شالی کیا ہے۔ (یعنی ان مواد پر بھی دفت بجا ناجائز کہتے ہیں) انہوں نے کہا۔ کہ اس دفت سے مراد وہ دفت ہے جو پہلے بزرگوں کے دور میں ہوتا تھا۔ لیکن ایسا دفت جس پر گنگہ و بندھے ہوئے ہوں تو اس کا بجایا، مکروہ ہونا پڑتا ہے۔ بالاتفاق۔ لفظینہ بن حرفِ ال کے ضم کے ماتحت نہ بہتر سے شست ہے۔ اور نہ بہ عربی میں میست کے مہماں اور عمدہ بائیں بیان کرنے کو کہتے ہیں۔ (یعنی وہ بچیاں مرثیہ پڑھ رہی تھیں)۔ یہ آن لوگوں کا لفظ۔ جو حضرت ربینہ کے آباؤ اجداد میں سے شہید ہو گئے تھے اور ان کی شباعت کے واقعات بیان کر رہی تھیں۔ کیونکہ موز اور ان کے بھائی بدر کے دن جامِ شہادت نوش فرمائچکے تھے۔

لخت عربی اور صدیت نذکر کی شریع سے اپنے حضرات اس امر کو بخوبی جان گئے۔ کہ ”ندبہ“ سے مراد خوشی کا انہما اور فوت شدہ شخص کی خوبیاں بیان کرنا ہے گویا وہ لذکیاں دفت بجا کر خوشی کے موقع پر رواج کے مطابق خوشی منا رہی تھیں۔ اور بوقتِ نکاح ایسا کرنا جائز ہے۔ اس میں کیا اعتراض؟

لیکن تعجب کی بات یہ ہے۔ کہ اس سے ”مرد جہا ماتم“، ثابت کیا جا رہا ہے اور پھر اس قابلِ نہست روئی کو اپنانے والا حضرت ام المؤمنین رضی اللہ عنہا کی شان میں جس انداز سے سو قیانہ اندازا پتا نے ہوئے ہے معلوم ہوتا ہے۔ کہ ایمان نام کی کوئی شیئ اس کے پاس ہی نہیں۔ اماں جی خود بھی ڈھول پر نہ بستی رہیں۔ اور نبی پاک کو بھی سنواتی رہیں، ”غدا لکھتی کہئی کہی انداز شریفانہ اور روز منا ہے؟ پھر بزم خویش اس ظالم نے بیک تکم حضور مصطفیٰ اللہ علیہ وسلم اور ام المؤمنین رضی بنست موز رضی اللہ عنہما کو نہ بمعنی مرد جہا ماتم سننے والا ثابت کر دکھایا۔

”اماں جی“ کے العناطل تبلار ہے ہیں۔ کہ انہیں صحیح اپنی رومانی اس انسنے کیا

تیار نہیں۔ اور اس سے اہل سنت پر طنز ہے انداز سے یہ وارکیا جا رہے ہے۔ کہ نیسو! دیکھو ہیں  
تم تمام مومنوں کی ماں کہتے ہو۔ وہ تو نہ بستی رہیں۔ اور تم اس کو من کہتے ہو۔ کیا ایک مٹانی  
بیٹھے کا اپنی روحاںی ماں کے ساتھ یہی سلوک ہونا چاہئے؟

ہم اس بگڑھات صاف عرض کیے دیتے ہیں۔ کہ حضرت ریس بنت معوذ رضی اللہ عنہا  
امہات المؤمنین میں شال نہیں ہیں۔ اور انہوں نے اپنی شادی کے موقع پر جو نند بنا  
ہم اس کے جواز کے تھائیں ہیں۔ حرام نزدیکی قرمت نے کی۔ انہیں ام المؤمنین آیتیں کیا۔ اور ان  
پر طنز پر حل کیا۔ اور پھر ان کی تعلیمات کو درست منی پہنانے کی تہمیں توفیق نہ ہوئی۔ اُو  
لے اُو۔ اپنے تمام ماتیوں کو۔ اور ثابت کر دکھا۔ کہ حضرت ریس بنت معوذ رضی اللہ عنہا  
امہات المؤمنین کی فہرست میں شال نہیں ہیں۔ خواہ مخواہ ان کے پار میں غلط معلومات پہلا  
رہے ہو۔ ز خوف خدا نہ شرم پیغبیر۔ وہ بھی نہیں یہ بھی نہیں۔

### ذوک:

- شیخنی شیخی نے اپنی تصنیف «مام اور صحابہ» کے ص ۵۶ تا ۵۸ میں موجہات کے  
ثبوت و جواز پر جو دلائل ذکر کیے۔ ان کی تفصیل درج ذیل ہے۔
- ۱ - نُبَرِّ عَائِشَةَ۔ (لیکن حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال  
پر ملال پر نذر بہ کیا۔)
  - ۲ - نُبَرِّ حضرت ابو بکر وفات بھی پر۔
  - ۳ - بھی کریم اور حضرت ابو بکر کارونا اور عمر کارونے کی شکل بنانا۔
  - ۴ - حضرت ابو بکر کا حلم کرونے کی شکل بناؤ۔
  - ۵ - حضرت عمر اور حضرت ابو بکر کے رونے سے پڑوں کا بے چین ہونا۔
  - ۶ - حضرت ابو بکر و عمر کے گری کی اواز جناب عائشہ نے اپنے محلہ میں پہچانی۔
- یہ ہیں وہ چھ عزمات کہ جن کے ذریعہ شیخنی میڈیا میڈیا نے «موجہات»، ثابت کرنے

کے یہ ایڑی چوپی کا زور لگایا۔ تا مصباح امین اس بات سے بخوبی آگاہ و اشنا ہیں کہ ”درودِ حمد“ میز کو بنی زنجیر نہیں، تہذیب نہاری، بال نوچنے اور داویل کرتے ہرئے ہیں ہیں جیسے کہنے کا تام ہے۔ اور درج شدہ چھ عزمات بیس سے پہلے دویں سنتہ عالیہ صدیقہ اور ان کے والدگرامی صدیقہ اکبر منی اللہ عنہا کے ”ندبہ“ کا ذکر ہے۔ ندب کیا ہے؟ ابھی ابھی ہم اس کی تحقیق لکھ پچکے۔ تو ان دونوں شخصیتوں کو درسول کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مقابل پاؤپ کے مقام درمحاسن بیان کرنے میں اور درودِ حمد اتم میں کیا تعلق ہے۔ تاکہ ان کے ندب سے اسے ثابت کرنے کی سی کی جائے۔ ان روز عزمات کے بعد متواتر جا عزماتاً میں ”رو نے اور گریہ کی آواز“ مذکور ہے۔ رو نے اور گریہ سے کون من کرتا ہے۔ ہم اس بارے میں بھی لکھ پچکے ہیں۔ کہ ایسا کوست نبوی ہے۔ میکن ”درودِ حمد اتم“ سے اس کا کیا تعلق ہے؟

حضرت عالیہ صدیقہ، ابو بکر صدیق، عمر فاروق رضی اللہ عنہم نے جو کچھ کیا بخوبی صاف تھا۔ مجھی کرو۔ تمہارے اکابر و اصحاب کریں۔ کوئی سئی منع کرے۔ تبچھا عترض کرو۔ لیکن یہ سب آلسوبہا میں۔ تم زنجیریں مارو، ہائے حسین کے الفاظ کہتے جاؤ۔ اور آنسو کا ایک قطرہ بھی پکھنے نہ پائے۔ اور پھر اس پر داویل کرنی ہمیں وہ کچھ نہیں کرنے دیتے۔ بوجعفرات صاحب اکرام بجلگ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کرتے رہے۔ ایسا واقعی مقابل اعترض ہے۔ اور یہی ہم بار بار کہتے ہیں۔ کہ ان پاکینہ شخصیات پر درودِ حمد اتم۔ کرنے کا لازم مست درود۔ وہاں سے گوسون دور تھے۔ اور دوسرے حضرات کو اس سے دور رہنے کی تبلیغ و تلقین کرتے رہے۔ لیکن حضرت زینب رضی اللہ عنہا کی پڑھماجن کے حصے میں۔ انہیں یہ برائی، برائی نظر نہ آئے گی۔ بلکہ شیطان اس کو سجا سجا کر پیش کرتا رہے گہم اور اس کے جانی و سامنی اس پر فخر کریں گے۔ اور دوسروں کو اس ملن کرنے کی دعوت دیں گے۔ فلاغتہروا یا اولی الابصار

# دعا بازی نمبر ۱۹

## ما قم اور صحابہ

**حضرت عمر نے مارا بھی تودا اور روتے بھی خود**

تاریخ الحمیس:

فَلَمَّا كَانَ الْيَوْمُ الْسَّوْطُ سَقَطَ الْغَدَامُ مِنْ تَأْصِحَّ  
ثُرَّ جَعَلَ رَأْسَهُ فِي حِجَرٍ وَجَعَلَ يَبْكِي وَيَقُولُ  
يَا إِنِّي مَنْ لَمْ يَرِدْ حَسْنٌ فَنَظَرَ النَّاسُ إِلَيْهِ فَلَذَا هُنَّ  
قَدْ فَارَقَ الدُّنْيَا فَكُمْ نَرَيْوُ مَا أَعْظَمَ مِنْهُ وَ  
صَبَّاجُ النَّاسُ بِالْبَكَاءِ وَالنَّحْيِبِ -

(اہل ندت کی متبرکہ کتاب تاریخ الحمیس بلڈن)

(ص ۲۵۲ مؤلف شیخ حسین الدین ایار بھری)

ترجمہ:

جب حضرت عمر نے اپنے بیٹے ابو شعبہ پر صد جاری کی۔ اور آخری کوڑا اس کو لوگا۔ تو وہ گر پڑا۔ حضرت عمر نے اس کا سرا بینکا گود میں رکھا اور رو نے لے گئے۔ اور عمر کی یہ حالت دیکھ کر لوگ رو نے لے گئے۔

قادری صاحب۔ روتا ایک فطری چیز ہے۔ جیسا کہ عمر اپنے بیٹے پر روئے۔ اور نظر بھی یاد ہے کہ مارا بھی خدا اور رو بھی خود ہے یہں۔ شاید تم اپنے بزرگوں پر ہمارا تیاس کرتے ہو۔ کشیوں نے مارا بھی خود ہے۔ اور روئے بھی خود ہیں۔ اور لفظ نجیب بھی یاد رکھنا جس کے معنی سنت گری ہے۔ پھر حضرت عمر سے ہی روایت نقل کی جاتی ہے کہ میت پر گرد سے میت کو عذاب ہوتا ہے۔ (مامم اور صحابہ ص ۶۶)

## جواب:

حال ذکورہ میں بخوبی کے مطلب کی بات ایک ہی تھی۔ وہ یہ کہ حضرت ناروق عظم رضی اللہ عنہ نے اپنے بیٹے جناب ابو شحہ کے بوجسگاری انتقال پر انسو ہلکے۔ اور انہیں دیکھ کر دسکر دوگ بھی رو دیئے۔ اور سنت گری کی کتاب ہوئے۔ دو لفظ ”بکار اور نجیب“ سے ”مردوجہ مامم“ ثابت کیا جا رہا ہے۔ اور مزے کی بات یہ ہے کہ خود ان دونوں لفظوں کا معنی بھی ”روتا“، ہی کیا ہے۔ تو بتلا یہ روتا اور مردوجہ مامم بلابری میں۔ دونوں میں کی مشابہت ہے۔

اسی واقعہ کو جو سیدنا فاروق عظم کا پتے بیٹے پر عذر عزیزی ماری کرنے پر ثابت قدیمی کا شاہکار ہے۔ کس بے دردی کے ساتھ ایک فعل حرام (مردوجہ مامم) کے طور پر پیش کیا جا رہا ہے۔ ہم اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ اگر کوئی مسلمان اتنا کاب زنا کرنے کے بعد خود ہی اُس کا اقرار کرے۔ اور پھر اس پر عذر جاری ہو جائے۔ تو اس کا مقام ہست بلند اور رتبہ بڑا عالی ہے۔ بخاری اور مسلم میں حضرت ماعز رضی اللہ عنہ کا واقعہ اس پر شاہ ہے۔ کاہنوں نے بارگاہ و رسالت میں حاضر ہو کر اس غلطی کا اقرار کیا۔ انہیں رجم کی سزا دی گئی۔ سان کے بارے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا اشتزاد بھے۔ کہ اگر ماعز کی توہین پر بانت دی جائے۔ تو سب کی مغفرت ہو جائے۔ اسی طرح حضرت فاروق عظم رضی اللہ عنہ کے سامنے جب ان کے بیٹے ابو شحہ

نے زنا کا اقرار کیا۔ تو اپنے اس کو ازنا شریح کر دیا۔ مارکھانے کے دوران بار اپنی مانگا لیں  
فاروق اعظم نے یہ مطابیر زنا نہیں۔ مدد پوری ہوئی۔ تو ابو شحہ کا انتقال ہو گیا۔ تو عمر فاروق نے ان  
کا سر اپنی گود میں رکھا۔ اور روتے ہوئے کہا۔ اے بیٹا! جب تم حضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کی بادگاہ میں حاضری دو۔ تو میرا سلام عرض کرنا۔ اور کہنا جحضور! آپ کا غلام عمر آپ کی قائم  
کرد۔ حدود پر عمل پیرا ہے۔ «دریاض النفرة»، میں بالتفصیل واقع ہے۔ یہاں تک کہ مجھے  
لوگوں نے آپ سے مفارش کی۔ کہ اس کو تھبڑ دیا جائے لیکن آپ نے ان میں سے  
کبھی کی رسمی۔

قارئین کرام! اسلامی عدل و معاویات کی مذکورہ مثال ہے۔ کہ ایک وقت کا خلیفہ اپنے  
با تھوں سے اپنے بیٹے پر مدد زنا جاری کر رہا ہے۔ لیکن شخصی کو یہ دکھائی دیا۔ کہ باپ نے خود  
اپنے با تھوں سے اپنے بیٹے کو مارا۔ اور پھر خود ہی اس کو گوریں لے کر دنا شرمن کر دیا  
کیا کوئی ذمی ہرگز اس واقعے سے یہی کیفیت اخذ کرتا ہے؟ اللہ تعالیٰ کی صدور کا نماز کیا  
بندے کا فعل متصور ہو گا؟ اگر یہی منطق درست ہو تو پھر حدود اللہ کا نفاذ کون کرے گا۔ جو جمی  
کرے گا وہ قابل شمار ہو گا۔ اور پھر اسے قصاص میں دھریا جائے گا۔ عدالت اخراجی  
نے شخصی کو انہا بنا دیا۔ وہ بد کاری کی مذرا نافذ فرمائے ہیں۔ جو نصیحت ہرنے کی وجہ سے  
ان کی ذمہ داری تھی۔ اور یہ ان کو اس مذرا کے نفاذ پر قائل بنانے پر تلا ہوا ہے۔ اور پھر  
بے حیاتی سے دو قدم اور اگے اٹھائے سا در کہا۔ «یہ نقطہ جمی یاد رہے کہ مار جمی خود دار  
رو جمی خود رہے ہیں۔ شاید تم اپنے بزرگوں پر چہار قیاس کرتے ہو۔ کشیوں نے ماہ  
بھی خود ہے اور روتے بھی خود ہیں۔» شخصی صاحب بتلائیے اس شی نے آپ سے یہ کہا  
کشیوں نے امام عالی مقام کو زنا کی حدگا کر شہید کیا تھا۔ لہذا دخود مارنے، میں دو قوں  
و اعماق میں کون سی مشابہت ہے؟ ہمیں اپنے بزرگوں پر جمیں قیاس کرنے کی ضرورت  
ہے؟ کیا ان کی طرح تمہاری بزرگی ثابت کرنے کے ہم خواہش مند ہیں۔ ماحتاول کلام

ان پر تین تیاس نہیں کرتے۔ بلکہ ہم تو دو فوٹ انداز میں کہتے ہیں کہ چھڑو پٹا پائی ان کے لئے پر گامز نہ ہو جاؤ۔ دنیا و آخرت ستر جائے گی۔

## (فاتلانِ سین بھی شیعہ تھے)

تمہیں فاتلانِ سین ہم کہتے ہیں اور پھر اتم کرنے اور سین کو فی کس نے پر ہمارا کہنا انتہے ہو؟ نہیں نہیں تمہیں خوااقرار ہے۔ کرتلِ سین ہمارا اعزازی کا زمامہ ہے اور ہمارے بڑے اس مقیم کام کے سارے نجماں دشیت والے تھے۔ ذرا بتلاؤ۔ امام عالیٰ تھا کو ہزاروں خطر طبیخنے والے کو رکھتے۔ ۹۱۴ھ صدر بیعت کر کے ان کے بھیچے نمازیں پڑھنے والے کرن تھے؟ انہیں اور ان کے بیٹوں کو شہید کرنے والے کپاں کے رہنے والے اور کون لوگ تھے۔ اور امام عالیٰ مقام کا پابندی بند کرنے والے ان کو اور ان کے ساتھیوں کو پیاسا لانا کو رہنید کرنے والے کپاں کے باشندے تھے؟ مستوراتِ اہل بیت کو زنجیروں میں جلدی کر کر فود مشق میں لانے والے کون تھے؟ ہم اس پر سیرہ حاصل بہت ذکر کرچکے ہیں۔ سردارست حضرت زینب رضی اللہ عنہا کی زبانی سنئی۔ جو ماتحر کر بلایں موجود تھیں۔ جنہیں گزنتا رک کے زنجیروں میں جلدی کر کر فود مشق کے بازاروں سے گزارا گیا تھا۔ اور ان کی مظلومانہ حالت کو دیکھ کر جب اہل کو فاد رہ مشق روئے۔ تو آپ نے فرمایا۔

اَتَبْعَثُكُمْ عَلَيْكُمْ اَهْمَنْ قَتْنَاعَيْكُمْ كُمْ۔ اے کوئی! ہماری حالت پر روئے ہو۔ آخر بتلاؤ وہ کون ہیں ہمارے بغیر مہبوں نے ہمارے ساتھیوں کو شہید کیا؟ خود تمہاری کتاب بکار الازوار جلد ۵ ص ۱۰۹ اپر تحریر ہے۔ سیدہ زینب رضی اللہ عنہا نے فرمایا

اَتَبْكُكُمْ وَ تَنْتَجِبُكُمْ اَنْ وَ اللَّهُ فَابْكُكُوا كَثِيرًا او اضْحِكُوكُمْ

کیا اب تم رسپ کچھ کر گزرنے کے بعد) روئے ہو۔ اور غوب گری کرتے ہو۔

خدا واحد کی قسم! تم بہت روؤ اور ہننا تمہیں کم ہی تھیں ہو۔ یہ ہیں والقاتا جو تمہاری کتابیں  
میں فاتحان حسین کے بارے میں مذکور ہیں۔ ہمیں کیا ضرورت ہے کہ تمہیں تکلی حسین کا جنم  
گردانیں۔

اس کے ساتھ ساتھ جو اہل شیع نے حضرت زینب رضی اللہ عنہا کی بدعا کی نتیجے کے طور پر  
روتنا دھونا شروع کیا تھا۔ اس میں نت نے افعال تبیح کا دخل ہوتا رہا۔ سینہ کو بیہنچری زنی  
بال نہ پڑھنے وغیرہ خود شیعہ علماء کے نزدیک بھی حرام ہیں۔ لیکن اس کے باوجود سب کچھ کی  
جاریا ہے۔ اور اسے جائز ثابت کرنے کی گوشش کی جا رہی ہے۔ جائز تو ثابت ہونا  
ناممکن ہے۔ ہاں سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کی بدعا کی وجہ سے اس کا رکنا بھی مشکل  
ہے۔

فَاعْتَدُرْ وَايَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# ڈغا بازی نمبر ۳

فارمیں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا رونا  
ما ماحمد

مدارج النبوة :

اٹک ہائے از خسار اور وال شدروں کے شریف اُنحضرت افتادہ بیدار  
ساخت فرمودیا ابا بکر لا تحزن ان

دالہ سنت کی معتبر کتب مدارج النبوة جلد دوم ص ۵۶ موت  
شاہ عبد الحق محدث دہلوی)

ترجمہ :

فارمیں حضرت ابو بکر صدیق کے آنسو ہنسنے لگے۔ اور حضور کے رخ از ر پر گرے  
حضور بیدار ہو گئے اور فرمایا۔ اسے ابو بکر لا تحزن ان  
 قادری صاحب ایکلیف ہو تو رونا نظری ہے جب طرح ابو بکر کو سانپے ڈسا تو وہ  
روپڑے۔ لیکن براہ تو تعصیب کا۔ اگر حضرت ابو بکر فارمیں روئیں تو یہ ان کی فضیلت اور اگر  
شیعہ امام حسین کی یاد میں گرے نازی کریں۔ تو بدعت کے فتوے۔ اعتراض مجھیں بیان میں ہے  
جو شیعہ کی کتاب ہے۔ *إِنَّ الْبُخَاءَ لَا يُؤْجِبُ صَدَقَ الْبَائِكِ فِي دَهْنِي*  
روئے ملکہ کارون نا اس کی صداقت کی دلیل نہیں ہو سکتا۔ شیعہ کا امام حسین کے غم میں رو نایا ان  
کی صداقت کی دلیل نہیں..... وَ جَاءَهُ أَبَا هُرَيْثَةً عَشَاءً يَبْكُونَ۔ ترجمہ۔ پوسٹ  
کے بھائی باپ کے پاس شام کے وقت روتے ہوئے آئے۔ جواب۔ مقاضی جی۔ اس

ایسٹ کشید پرفت کیا۔ حالانکہ اس کو نہ اُغفار پرفت کیا جا سکتا ہے۔ حضرت عمر فاروقی رضی اللہ عنہ فٹ ہے۔  
 (نام اور صحابہ میں ۱۶۳)

جواب: مارن النبؤہ رکن چہار میں ۴ پر ذکر ہے واقعیوں تحریر ہے۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے شب بھرت، غارِ ثور میں داخل ہو کر اس میں موجود تمام سوراخ بند کر دیئے تاکہ کوئی کیڑا مکھڑا باعث تسلیم نہ بشه۔ صرف ایک کائن باقی رہ گیا۔ اسے بند کرنے کے لیے جب ابو بکر کو کوئی چیز نہ ملی۔ تو انہوں نے اپنی ایڑی اس پر رکھ دی۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اندر آنے کی دخواست کی۔ آپ تشریف فرمادیں اور اسے ایک حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دیوار کے لیے بے چین تھا۔ اس نے ادھر ادھر کسی سوراخ سے نکل کر دیوار کی گوشش کی۔ لیکن کامیاب نہ ہو سکا۔ بالآخر اس نے ایڑی کو ڈالا۔ تاکہ راستہ بن جائے۔ اس کے ڈسنے کی وجہ سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو تسلیم ہوئی۔ اور انہیوں سے انسو باری ہو گئی۔ یہ انس حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے خساں انور پر گرے۔ آپ نے ابو بکر سے دریافت فرمایا۔ کیا وجہ ہے۔ انہوں نے سارا ماحلا بیان کیا۔

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم دھن ابو بکر دعائے خیر کرد، حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو بکر کے حق میں دعا ایضاً فرمائی۔

قارئین کرام! اسی اقتداء سے "سرورِ باتم" ثابت ہو رہا ہے؟ فریب اور دھوکہ دہی کی بھی حد ہوتی ہے جحضر صلی اللہ علیہ وسلم ابو بکر کی جانشانی اور محبت کے صلیعہ عالمے خیر دے رہے ہیں۔ جو کسی مون کی زندگی کا انمول سرایہ ہے۔ اور سمجھنی ہے کہ اس سے وہ فعل ثابت کرنے کے درپے ہے جس کا مترکب بروز عشرت کے کی شکل میں اُٹھے گا کیا قیامت میں کتنے کی تکلیف آئنے والے فعل پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم دعائے خیر کیا کرتے تھے۔

اُس کے بعد ایک اعتراض اور جواب سے چند طور سیاہ کیں۔ اور ایک قانون کا  
ہمارے کا پناہ امن بکانے اور صدیق اکبر کو موت کرنے کی حادثت کی۔ برادرانِ یوسف  
سے اس کا استشہاد پیش کیا۔ تو یہ قانون واقعی اہل شیعہ پر فتح آئا ہے۔ کیونکہ خود  
بلکہ شہید کرنے والے تم ہی ہو۔ برادرانِ یوسف نے خود کنوئیں میں گرایا اور نام بھیرئے  
کا لے بیا۔ اسی طرح ”مجان علی“، اور ”شیعان علی“ نے میدان کر بلائیں گھناؤنا اور نظام امان  
کردار پایا۔ پھر اس سے بھاگنے کی کوشش میں ہیں۔

(فاعتبروا یا اذلی الابصار)

## دغا بازی نمبر ۲۱

### مامٰم اولاد صحابہ:

۶۲ تا ۶۹ پر پھیلے ہوئے عنزانات اور ان کے تحفہ درج شدہ عبارت  
کا ملاظہ پیش کیا جاتا ہے۔ اور پھر اس کے بعد منتصہ ساجواب پر قلم ہو گا۔ یہ اس لیے  
کہ ان میں سے کوئی دلیل ایسی نہیں ہے جس کا جواب گزشتہ صفات میں گزرنے چکا ہو۔  
۱۔ حضرت عثمان کا خون بھرا کرتے۔ اس عنوان کے تحت تجھی قسم طرز ہے۔ کہ حضرت عثمان عنی  
رضی اللہ عنہ کو جب شہید کیا گیا۔ تو ان کے خون سے بھرا ہوا کرتے جب سر زمین شام  
پہنچا۔ تو لوگ اسے دیکھ کر روپڑے۔ فَبَكَّرَ أَعْلَمُ الْعَمِيَّصِ۔ (تاریخ ہائل  
ابن اشیر، جلد سوم ص ۱۲۹)

۲۔ جناب عمر نے اپنے بھائی کی مرت کو زمرگی بھرایا رکھا۔ مَا هَبَّتِ الصَّبَّاءُ  
إِلَّا ذَكَرَ ثَنَيْ رَبِيدَ بْنَ الْخَطَّابِ جب کبھی باد صبا حل۔ ترمیحے اپنے بھائی

یاد آنمارہ۔ (البدایۃ والنهایۃ جلد ۵ ص ۳۳۶)

۳ - اپنا مرآت حضرت عمر بن حمی روئے۔ جب حضرت عمر کے بھائی زید بن المنظاب جنگ یمنا میں شہید ہوئے۔ تو اس وقت حضرت عمر کی کیفیت لحتی۔ دم عَصَمْ عَيْنَاهُ  
ان کی آنکھیں آنسوؤں سے بھر گئیں۔ (عقد الفرید جلد دوم ص ۵)

۴ - ابو جہر کی کمرٹ گئی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال شریعت کی خبر جب ابو جہر صدیق  
کو ہنسنی۔ تو اپ دوڑتے ہوئے یہ الفاظ کہہ رہے تھے۔ وَاقْطَعَ ظَهِيرَاً -

اے انوس! میری کمرٹ گئی۔ (منداام اعلم ص ۱۷)

### جوابات:

عنوان نمبر ۳ میں حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی قصیص دیکھ کر شامی لوگوں نے گز کی۔  
کامل ابن اثیر میں یہاں لفظ، «بَحَّكَوْا نَذْ كَوْهَ» ہے۔ جس کا معنی نے بھی «رونا، ہی سخنی  
کیا ہے۔ تو اس سے مرد جہنم،» کا کیا تعلق ہے۔ ہم بارہا انکھوں پر ہیں کہ مغض رونا  
تو سنت نبوی ہے! ایکسے کون منع کرتا ہے۔ پھر شامیوں کا گریہ یا کوئی اور فیل کسی فل کے  
جو از کی دلیل کب بن سکتا ہے۔ لہذا اس عنوان کے تحت جو کچھ لکھا گی۔ وہ فریب اور کاری  
کے سوا کچھ نہیں۔

عنوان نمبر ۳ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اپنے بھائی کی موت کو زندگی بھر پا درکھنا  
اور ان شامیوں کا سینہ پیٹھنا، ازنجیر مارنا، اور گریسان پھاڑنایا بلہم کوئی ممانعت رکھتے ہیں  
پھر اس سے مرد جہنم کس طرح ثابت ہو گی۔

عنوان نمبر ۳ کے تحت حضرت ابو جہر صدیق رضی اللہ عنہ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے  
وصال شریعت کی خبر پر فرمایا۔ وہاے میری کمرٹ گئی تا یہ اس خبر پر صدیق اکبر کے  
الفاظ ہیں۔ جس سے ڈھکر کوئی مصیبت اور دکھ بھری خبر ہو، ہی تھیں سختی۔ اور اسی پر  
حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا ارشاد گرامی ہے۔ کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں جزر و فرع

سے من نہ فرماتے۔ قوم اپنی آنکھوں سے دودھ کو طوبت ختم کر دیتے۔ یہی صبر کے بنی کوئی پار و کار نہیں۔ حضرت ملی المُتَضَمِّنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ کی روایت کے مطابق اسی طرز کو ابھر جو صدقیۃ رضی اللہ عنہ نے اپنایا۔ کسی کے غم میں کمرٹ چانا اور کسی کے بیے زنجیریں مارا رکر کر لہو لہان کر لینا کہاں یہ اور کہاں وہ؟ یہ تھا ان فرب کاریوں اور دھوکہ دہی کی کوششیں کا ذکرہ کہ جن کے ذریعہ بخوبی نے مدد و مامن ثابت کرنے کی کوشش کی۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوَّلِي الْأَبْصَارَ

## ۲۲ ولی و عابازی

ما تعاوٰ و رصٰحابه:

علامین بخوبی نے اس کے بعد (۹۱) عدد تواریخیے عنوانات تامم کیے ہیں جن سے اسی امراضیں "سرد و بمامن" ثابت کرنے کی سی لاملاصل کی۔ ان عنوانات اور ان کی تجسس درج شدہ حوالہ جات کا ملابسہ یہ ہے۔

۱ - حضرت عمر کی مرث پر بنی بی ماٹھ کی مجلس عزا حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ نے بہب انتقال فرمایا۔ تو ان کے صاحبزادے۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں اس فرضی سے ماهر ہوئے کہ ان کے والد کے یتھ خدمہ سول گزیں و فتح کی اجازت دی جائے۔ تو اس وقت مائی صاحبہ رضی اللہ عنہا کو روئے ہوئے پایا۔ فوجَدَ هَا قَاعِدَةً تَبَكِّيَ۔

۲ - حضرت عمر کی مرث پر بنی بی حفصہ کارونا۔ بخاری شریعت میں اس واقعہ کے ذکر کرتے وقت یہ الفاظ فرم کر رہے ہیں۔ فَبَكَثَ عَلَيْهِ سَاعِةً حضرت حفصہ رضی اللہ عنہا اپنے والد گرامی کے پاس کھڑے ہو کر کچھ دیر

تک روئی رہیں۔

۳ - نواسہ ابی یحیر کی غفاری۔ حضرت اسماء بنہت ابی بھر رضی اللہ عنہا نے اپنے بیٹے کی جب شہادت کی خبر سنی۔ تو فرمایا۔ اسے بیٹے! یہ کیوں عینکِ خلشی ڈچھنی تیری شہادت پر میر ایک دل روتا ہے۔

۴ - یوسف الحنفی۔ تذکرہ خواص الائمه سے نقل کیا گیا۔ کہ جس دن حضرت عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا مکھ شریعت سے بصرہ کی طرف روانہ ہوئی۔ تاکہ وہاں پہنچ کر حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے خلاف نبرد آزاہ ہو سکیں۔ تو اس دن آناگری ہوا۔ کہ اس سے پہلے ایسا دیکھنے نہیں آیا تھا۔

۵ - امام حسن کے جنازہ پر مروان کا گریہ صواتق محرقد کے حوالے سے لکھا ہے۔ کہ امام رضی اللہ عنہ کے انتقال کے بعد مروان ان کی نماز جنازہ میں شریک ہوا۔ تو اس نے "میکار" کیا یعنی ودرویا۔

۶ - صحابی کی دارالحی آنسوؤں سے ترہے۔ بحوالہ سخاری شریعت لکھا ہے۔ کہ حضرت بریرہ رضی اللہ عنہا آزاد ہو گئی۔ تو ان کے خادم حضرت مغیث رضی اللہ عنہ اتنے غم زدہ ہوئے۔ کہ روکران کی دارالحی آنسوؤں سے ترہو گئی۔

۷ - بنی بی عالیہ کی اوڑھنی آنسوؤں سے ترہے۔ الادب المفرد سے یہ اتنی اس لکھا ہے۔ کہ ایک دفعہ سیدہ عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اپنے بھانجھے سے ناراض ہو گئیں۔ بعد میں جب یہ واقعہ انہیں یاد آئا۔ تو آنسوؤں سے ان کی اوڑھنی ترہو جاتی تھی۔

۸ - شنکت جنگ جبل کی یاد ہیں۔ تذکرہ الخواص و تاریخ بغداد کے حوالے سے تحریر ہے کہ حضرت ام المؤمنین سیدہ عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا جنگ جبل میں اپنے مقتول ساتھیوں کو جب یاد کرتیں۔ تو روتے روتے ان کی اوڑھنی ترہو جایا کرتی تھی۔

-۹۔ البصیرۃ کی عزاداری ہماری نغمیں کے حوالے سے لکھا ہے۔ کریمہ نا امام عظیم رضی اللہ عنہ کے انتقال کو یاد کر کے ان کے شاگرد رشید جناب امام محمد دریا کرتے تھے۔

(ما خود از مام اور صابریں: ۸۰)

### جواب:

ان نو مدد ستو اتر حوالہ باتات میں اور ان سے اگلے پچھے تقریباً تمام دلائل میں دو تین نظر بار بار آئے ہیں۔ «وَبَحَارَ»، جزء اور نوصہ۔ ان الفاظ کے متعلق گزشتہ اور اس میں ذکر شدہ ہو باتات کے ضمن میں ایک ضابطہ میش نہست ہے۔ تاکہ اس کی روشنی میں مسئلہ زیر بحث کی تحقیق ہو جائے۔ ضابطہ یوں ہے۔

کسی شخص کے انتقال پر بال نوجوان، سینہ پیننا، زنجیریں مارنا اور کپڑے پہاڑنا ایسے افعال ہیں۔ جو حرام ہیں۔ ان افعال کے لیے پاہے لفظ بکار استعمال ہو یا جزء اور نوصہ۔ لہذا بکار، جزء اور نوصہ وہی حرام ہے جس کی صورت ذکر شدہ افعال پر منی ہو اور کسی شخص کے وصال پر انکو سکرنا، آنسو بیانا اور رونا وجہب کر درجی بالا افعال سے غالی ہوں) جائز اور نہست رسول یہی خواہ اس کیفیت کو ان تین الفاظ میں سے کسی سے بیان کیا گیا ہو۔

گزشتہ اور اس میں لفظ نوصہ اور جزء کا الفوی مفہوم اور کتب شیعہ سے اس کی تصدیق مذکور ہو چکی ہے۔ یہاں صرف وضاحت کی خاطر ایک حوالہ میش نہست ہے۔  
 الْأَقْتَالِيُّ كَا أَرْشَادٌ ہے۔ وَلَا يَعْصِيْنَكُ فِي مَعْرُوفٍ۔ عورتیں معروف میں اپ کی نافرمانی نہ کریں۔ آیت کے اس جملہ کے تحت شیعہ مسلم کی تفاسیر بھی یہی بحثی ہیں۔ کسی مسلمان عورت کو گرباں چاک نہیں کرنا چاہیے۔ منہ نہیں پیننا چاہیے۔ سیاہ پڑھے نہیں پہنچے پاہیں اور زین نہیں کرنے پاہیں۔ یعنی یہ افعال کرنے والا دراصل حضرت مسلمؓ علیہ وسلم کا نافرمان ہے۔ یاد دسرے طریقے سے یہ افعال شرعاً ناجائز اور حرام ہیں۔ جب

عام مسلمانوں عورتوں کے لیے یہ حکم ہے۔ تو ازدواج مطہرات اور حضرات محاپ کرام و ائمہ اہل بیت کے لیے بطریقہ اولیٰ ان کی ممانعت ہوگی۔ لہذا ان افعال پر مشتمل بکار، بجزع اور نوصہ حرام ہے ان فراغ و عنوانات اور ان کے ضمنی میں مذکورہ احادیث و روایات کے الفاظ میں غور کریں۔ تو یہیں بھی کوئی ایسا نظر نظر نہیں آئے گا جس کا معنی یہ ہے پہنچا، بال نوجہنا اور زنجیریں مارنا ہو۔ ہمارا اور اہل شیع کا اختلاف صرف یہی ہے کہ کسی حدیث درودات یا اقوال ائمہ اہل بیت سے پہنچا بست کر دکھاؤ۔ کم و بہتر اتم اور تحریر داری کبھی ہوئی یا کسی نے کبھی کی ہے محض رونا اور انسو بہانا مختلف فہریتیں۔ ہم اسے جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن اہل شیع کے ہاں مرد باتم وغیرہ افعال کرنے سے ہیں۔ خواہ مخواہ پائچی وک ورق سیاہ کر دینے سے کوئی دلیل حاصل تو نہیں ہو سکتی مختصر یہ کہ کسی کے انتقال پر جو امور جائز ہیں۔ اُن پر یہیں کوئی اعتراض نہیں۔ لیکن جنہیں ہم (بلکہ اہل شیع بھی) نا جائز اور حرام کہتے ہیں اور پھر ان کا ارتکاب بھی کرتے ہیں) حرام کہتے ہیں۔ اُن کے جواز کی کوئی دلیل پیش کی جائے۔ ہم اس کے ثبوت پیش کرنے پر فی الحال میں ہزار روپے نقداً نام دینے کو تیار ہیں۔

فَلَعْتَ بِرُّوَايَا أُولِي الْأَبْصَارِ

## دُغابازی نمبر ۲۳

امیر حمزہ پر رونے والی عورتوں کے لیے بنی ملائکہ  
کی دُعا

**لِمَا فَرَأَوْ رَصَحَّا يَهُ:** رونے والوں کے لیے بنی کی دُعا۔

**مَارِجُ النَّبَوَةِ:** اہل سنت کی مسیت کی بے مارنی البرۃ بددوم ص ۳۱۰ مولوں شادید الحنفی محدث ملی الہلسنت مسیت ملائکہ پر

اوَّلَىٰ گُرَبَّةِ زَنَانِ ازْغَاثَةِ حَمْزَةِ شَنِيدِ پَرِسِیدَ كَالِيْ چَمَّا اوَّلَ اَسْتَكْفِنَدِ زَنَانِ اَنْصَارِ  
بِرَّلِمَ قَوْ گَرِنِيدِ لِپِسْ دِعَا كَرَوْ وَ اَنْخَضَرَتْ فَرِمَوْ دَرَضِيَ اللَّهُ عَنْكَنْ  
وَعَنْ اَوْلَادِ كَنْ وَ اَوْلَادِ اَوْلَادِ كَنْ

**ترجمہ:**

بنی کیم نے حمزہ کے گھر سے عورتوں کے رونے کی اواسنی۔ پوچھا یہ کیا  
ہے۔ لوگوں نے عرفی کی انصار کی عورتیں اپکے چھا حمزہ پر رورہی ہیں۔ بنی نے  
ان عورتوں کے لیے دعا فرمائی۔ کہ اشد تم پر بھی راضی ہو اور تمہاری اولاد  
سے بھی راضی ہو اور اولاد کی اولاد سے بھی راضی ہو۔

قاریین۔ حضور کی یہ دعا ان عورتوں کے حق میں ہے۔ جنہوں نے دھب مذہب قدر تھا  
صیہروالی آیات کی مخالفت کی۔ اور شبید را وحی پر گریکیا۔ اور بنی کی دعا کی سزا اوار

(ما خود از رسالاتم اور صحابہ ص) (۸۱، ۸۲)

تو میرا۔

## جواب اقل:

”مارچ النبوة“ میں موجود روایت مذکورہ میں شیخ محقق نے ایک نقطہ بھی ایسا درج نہیں فرمایا۔ جس سے مرد جامات کی بُرائی ہو۔ حضرت امیر حمزہ رضی اللہ عنہ پر رونے والی عمرتوں نے دیسینہ کوئی کی، نہ بال تو پھے، نہ زنجیریں اریں۔ بلکہ صرف روئیں اور آنسو بہائے۔ اسی لیے ان کے حق میں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کی۔ اگر مرد جامات دک جس میں مذکورہ تمام اشیاء موجود ہوتی ہیں۔) ان عمرتوں سے وقوع پذیر ہوتا۔ تو ایسے حرام فعل پر اندھا پیغمبر رضی اللہ علیہ وسلم ہرگز نہ دیتا۔ بلکہ زجر و توبیخ ہر قی معلوم ہوا۔ کلجنی نے بارگاہ رسالت میں وہ دلیری اور بے جیانی کی۔ کہ جس سے سرکار دو دن اعلیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسر پر یہ الزام آبانتا ہے کہ آپ اللہ کے پیغمبر ہو کہ حرام فعل کے مرتکب کے لیے دعا کے خیز فرمائے ہیں۔ بکنا! کوئی معمولی سادگی بھی ایسا کہنا اگر اپنے نہیں کرتا۔

## جواب دوم:

مخفی نے ”مارچ النبوة“ سے بقدر ضرورت حضرتے لیا۔ اور جس سے اس فرضی دعویٰ کی تردید ہوتی تھی۔ اُسے ذکر نہ کی۔ آخر ایسا کیوں نہ کرتا۔ جب بد دیانتی کے لیے ملکوٹ کرنا ہوا ہے۔ تو پھر جس طرح بھی مطلب ماقلہ ہو جائے۔ وہ کتنا پڑتا ہے۔ اس کی فریب کاری کو ظاہر اور دعوکہ دہی کو دافع کرنے کے لیے ہم مارچ النبوة کی مکمل عبارت درج کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو۔

### مارچ النبوة

درستیا حکایتے غریب است کُنْقَلَ كَرْدَانَهُ كَرْجُونَ أَنْجَفَرَتْ صَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
بعدین نزول فرمودا ز کشنا نہما نے انصاراً وا ز گریہ زنان شنیده مگر از فانہ

حمزہ فرمودنکی حمزہ لا جواہی لہ یعنی حمزہ زنانی کو بروے گری کندہ  
نمادرد۔ انصار چوں ایں گئی شنیدند زنان خوش را گفتند کو نخست بسنا تیر حمزہ  
روم و بردی بگزینیداً نگاہ بسنا تیر خوش گری کندہ زنان انصار میان شام و غشن  
بسنا تیر حمزہ ام من و تائیم شب بردی بیگزیستند اُنحضرت بخواب رفتہ برد چوں  
بیدار شدند اور گری زنان از فنا تیر حمزہ شنید پر سید کا ایں چما و از است گفتند زنان  
النصار بر علم تو گزیند پس دعا کرد اُنحضرت فرمود رضی اللہ عنکن و عن  
او لاد کن و او لاد او لاد کن۔ ایں چیز است در معراج النبوة در  
روضۃ الاحباب ایں زیادہ کر دک در روایتی امہ کو مقصود من ایں نہ برو کر زنان  
بیانند و حرمسنہ گری کندہ و نہی کردا ز قرہ کردن و مبالغہ و تاکید در اس امر تقدیم  
اسانید اتحمی اُنفت بنہ ملکیں شیعۃ اللہ علی طریق الحق والیقین  
کو غلام ہر آنست کر گفت اُنحضرت ایں کم را لکھی حمزہ لا جواہی لہ مقصود  
از اس تاسعہ و تالم و غربت و مصیبت حمزہ بود کہ کشہ شد بمالتے کو معلوم  
است و غربت دیگر کسی ہم ندارد کو بروے گری کندہ و گزیستن بے نو و منو  
هم نیست و انصار بیہت میادت باستفادہ و مبالغہ ایشان در ایں باب  
فہمیدند کہ ملک مقصود اُنحضرت اُنست کو زنان بیانید و گری کندہ و اُنحضرت نیز چوں  
از جانب ایشان معنی استفادہ و امثال مشاہدہ کر دو تو انہ کو نوہ گری رادیافتہ  
باشد پس من کردا ز ان ہمہ مبالغہ نمود در اس و تو انہ کو در اس میں نوہ ہم مباح  
باشد پس نسخ کردن ایں حکم را۔ واللہ اعلم۔

(معراج النبوة جلد دوم ص ۱۲۲، ۱۳۳)

ترجمہ:

اس بگا ایک غریب حکایت ہے۔ کہ جب حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ

تشریف لائے۔ تو آپ نے اکثر انصار کے گھروں سے عورتوں کے رونے کی آواز سنی۔ صرف امیر حمزہ کے گھر سے کوئی آواز نہیں اٹھتی تھی۔ آپ نے فرمایا۔ کہ حمزہ پر روئے والی کوئی عورت نہیں ہے۔ انصار نے جب آپ کا ارشاد سننا۔ تو انہوں نے اپنی عورتوں بے کہا۔ کہ جاؤ پہلے باکار امیر حمزہ کے گھر ان پر گریہ کرو۔ پھر اپنے اپنے گھروں میں گریہ کرنا۔ انصاری عورتوں نے مغرب اور عشاء کے درمیان امیر حمزہ کے گھر اکر گریہ شروع کیا۔ اور آدمی رات تک یہی کیفیت رہی۔ اُدھر حضور مصلی اللہ علیہ وسلم مات خواب میں تھے۔ جب آٹھے۔ تو امیر حمزہ کے گھر سے عورتوں کے رونے کی آواز سنی۔ پوچھا۔ یہ کسی آواز ہے۔ حاضرین نے کہا۔ کہ انصاری عورتوں کے چھا پر گریہ کر رہی ہیں۔ پھر اپنے دعا کرتے ہوئے فرمایا۔ اے اللہ! تو ان عورتوں سے راضی ہو۔ ان کی اولاد اور اولاد کی اولاد سے راضی ہو۔ معارض البنوہ میں اسی طرح مذکور ہے۔ لیکن روפתہ الاحباب میں کچھ زیادہ ہے۔ وہ یہ کہ ایک روایت میں آیا ہے۔ کہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میرے ہمینہ کا مقصد شیخ تھا کہ عورتیں آئیں۔ اور امیر حمزہ پر آکر گریہ کرنا شروع کر دیں۔ آپ نے نوٹ کرنے کی سنتی سے ہبھی فرمائی۔ اور اس کو بڑی تاکید کے ساتھ ذکر فرمایا۔ ابھی

بندہ میکین اللہ تعالیٰ اس کو حتیٰ لقین پر ثابت رکھے دینی مصنف شیخ عبدالحق رہی  
کہتا ہے۔ کہ ظاہر یہی معلوم ہوتا ہے۔ کہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد دلکش حمزہ والا  
بواکی لہ .. سے مقصد محض افسوس کرنا اور دکھ دکھ کا انہما رکھا۔ کیونکہ حضرت حمزہ رضی اللہ عنہ  
کی فہادت جیسا کہ معلوم ہے۔ ابھی غربت اور کس میسری کی حالت میں ہوئی۔ اور  
دوسری غربت یہ کہ ان کے پیچے کوئی رونے والی نہیں ہے۔ جوان کی شہادت پر گریہ کرے۔

اور بنیزیر نے صلی اللہ علیہ وسلم کی خوشنودی اور رضامنی کے حصول کی فاعلی اور اس بارے میں مبالغہ کی وجہ سے یہ سمجھا۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پا ہتے ہیں کوئور تھیں حضرت حمزہؓ کے گھر آئیں اور گزیر کریں۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جب ان عورتوں کی طرف سے یہ دیکھا۔ کہ انہوں نے یہ سب کچھ مجھے خوش کرنے کے لیے کیا ہے۔ اور میرا حکم فری طور پر مانتا ہے۔ تو اپنے ان کے حق میں دعا کی، ہو۔ اور یہ بھی ایک دوست ہر سکتی ہے۔ کہ اس روشنے نے فرم ممنونہ کی صورت اختیار کر لی ہو۔ جس کی بنا پر اپنے سنت منش فرمادیا۔ اور تیسرہ احتمال یہ بھی ہے۔ کہ اس وقت زندگانی کا مبانع تھا۔ بعد میں اپنے اس حکم کو منسوخ فرمادیا ہے۔ و اللہ اعلم۔

## لمونہ کرہ ۱۔

- ”مارث النبوت“ کی مکمل جبارت بعد ترجیح ہم نے پیش کر دی ہے۔ اب ذرا بخوبی کے دلو سے ایک مرتبہ پھر ذکر میں عاشر کریں۔
- ۱۔ شیخ عبدالحق صاحب مارت النبوت کے زادیک ”مردوجہ ماتم“ جائز ہے۔
  - ۲۔ مردوجہ ماتم حضرت امیر حمزہ پر انصاری عورتوں نے کی۔
  - ۳۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر اُن عورتوں کے حق میں دعا فرمائی۔ نتیجہ یہ کہ ہم اب شیع مردوجہ ماتم کرتے ہیں۔ تو جائز اور مبانع ہے بلکہ سنت ہے۔ اور ہمارے ایسا کرنے پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وہی دعا ہمارے شامل حال ہو گی۔ جو اپنے انصاری عورتوں کے لیے فرمائی۔

ایک نہیں کئی طریقوں سے بخوبی نے ڈنڈتی ماری۔ شیخ عبدالحق صاحب مراجعت فرمادی ہے ہیں۔ کہ ”د زح“، منوع و حرام ہے۔ اور بخوبی ان سے جواز ثابت کر رہا ہے۔ انصاری عورتوں نے مردوجہ ماتم نہیں بلکہ صرف آنسو بھاکر اور درکار حضور تھیں کہ

کو نوش کرنے کی کوشش کی۔ اسی پر آپ نے انہیں دعا دی۔ اہل شیعہ! ہم بھی یہی لبٹے ہیں کہ انصاری عورتوں کی طرح غیر حسین مناؤ۔ اور دعا نے پنیبر کے حق دار ہو جاؤ۔ لیکن یہ تمہاری قسمت میں کہاں؟ پھر بقول روضۃ الاجاب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جب انصاری عورتوں سے یہ کیفیت دیکھی۔ تو فرمایا۔ تم میرا مطلب غلط سمجھی ہو۔ میرا مقصد تھا۔ کہ امیر حزبہ بڑی کس مہربی کی حالت میں شہید ہوئے۔ لہذا خبردار! ایسی حرکت آئندہ زہر نے پائے۔ میں تھیں سختی سے منع کرتا ہوں۔ حضور نے تو یہ فرمایا۔ اور تجھی صاحب ثابت کریں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مرد جاتم و نوحہ پر ان عورتوں کو دعا میں دیں۔

منقری پر کشیخ عبدالحق صاحب اس روایت میں مذکور گردیہ وزاری کو جائز مذکوک تو درست قرار دینے کی تاویل و تفسیر کر رہے ہیں۔ لیکن ناجائز نہ کو بڑی شدت کے ساتھ حرام ثابت کرتے ہیں۔ اس لیے تجھی صاحب اگر دیانت داری سے کام لیتے تو بات بالکل ظاہر و باہر تھی۔ کہ مرد جاتم حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی حرام قرار دیا ہے۔ اور انصاری عورتوں نے اول تو یہ نہ کیا۔ ہی نہیں اور اگر یہی تھا۔ تو تجھی آپ نے منع فرمایا۔ لیکن اس صریح حرام کو جائز قرار دینے کے لیے اگر تجھی کو ذات پنیبر پر ازام دھننا پڑے تو اس کی پرواہ نہ کی۔ صحابیات اور صحابہ کو استعمال کرنا پڑا۔ تو ذرا بھر شرم و حیاد نہ آئی اور عبارات کے غلط مفہوم وضع کرنے پڑے۔ تو بڑی دیدہ دلیری سے ایسا کریا۔

فَاعْتَدِرْ وَاوَلِي الْأَبْصَارِ

# دعا بازی نمبر ۲۲

## ام اور حکم بنا:

غلام جین بھنی نے اپنی اس تصنیف کے میں ۸۹ تا ۸۷ تک مختلف عنوانات کے تحت درج شدہ حوار بات سے "مرزا جماعت" کو جائز ترکیب کی رشیس کی۔ اور ان حوار باتیں بھی وہی طریقہ اور طرز استدلال اپنایا گیا ہے۔ جس کا غرض آپ اگر شرط عنوانات اور اس کے تحت درج شدہ حوار باتیں ملاحظہ فرمائیں پہلے عنوانات اور حوار بات مختصر طور پر ملاحظہ ہوں۔

- ۱ - غم یعقوب میر اسلام - حضرت یوسف میر اسلام کے غم میں حضرت یعقوب میر اسلام کے تین افسار زبان، آنکھ اور دل مکروہ ہو گئے۔ (تفسیر کبیر)
- ۲ - غم یوسف میں کہ کا جنک بانا۔ غم یوسف میں حضرت یعقوب میر اسلام کی کمر جنک گئی۔ (اخاز)

- ۳ - غم یوسف میں بینائی کا ختم ہونا بروح المعانی کے حوار سے حضرت یعقوب میر اسلام کی بینائی بھر یوسف میں ختم ہو گئی۔ (روح المعانی)

- ۴ - زندہ پر غم کوششید کے برابر ہے۔ حضرت یعقوب میر اسلام کو اپنے فرزند حضرت یوسف میر اسلام کی گم شدگی پر ستر ماڈل کے صدر کے برابر صدر ہوا۔ لہذا ان کو متلو شہیدوں کا ثواب ملا۔ (تفسیر در ٹنشور)

- ۵ - ابن جیاس غم حسین میں روئے روتے نابینا ہو گئے۔ (تدذکرة الخواص)

## جواب:

ان عنوانات میں سے پہلے چار عنوانات اور بھر ان کی تائید میں تفاسیر کو حوالہ بیش کر کے ثابت کیا گی کہ "دمر و جہا تم"، حضرت یعقوب علیہ السلام نے بھی کیا۔ عاشا و کلام حضرت یعقوب علیہ السلام کی ذات اس الزام سے قطعاً بری ہے۔ خود قرآن گواہ ہے۔ کجب حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائیوں نے گھر کر اپنے ابا جان سے کہا۔ یوسف کو بھیڑ کا کیا گیا۔ تو اپ نے ان کو فرمایا۔ فَصَدِّقْ بِرْ جَمِيلَ اللَّهُ۔ اچھا! صبر ہر حال میں اچھا ہے۔ بہت جلد اللہ تعالیٰ ہم سب کو پھر سے الٹھا فرا دے گا۔ اللہ تعالیٰ اپنے پیغمبر کو زبان سے نکھلے حروف قرآن میں ذکر کر رہا ہے جن میں انہوں نے صبر کو اپنانے کا اعلہما فرمایا۔ اور جنہی انہی کے بارے میں "دمر و جہا تم"، ثابت کر کے صبر اثبات کر رہا ہے

حضرت یعقوب علیہ السلام کے تین اعضاو  
 (آنکھ، زبان، دل) کا کمزور پڑ جانا کس وجہ سے ہوا۔ خود بخی بھی مقرر ہے۔ کاس کی وجہ  
 حضرت یوسف علیہ السلام کا غم تھا۔ غم یوسف کہاں اور سینہ کوئی، زنجیرزندی اور بال فرچنا  
 کہاں؟ کیا حضرت یعقوب علیہ السلام کے تینوں اعضاو دمر و جہاتم، کرنے کی وجہ سے  
 متاثر ہونے تھے۔ نہیں۔ بلکہ دلی صدر تھا۔ اور جدائی یوسف کی پریشانی تھی۔ جس کی  
 وجہ سے آپ کے اعضاو شریف متاثر ہوئے۔ اگر "مرجہ اتم" سے ایسا ہوتا۔ تو سینہ کی  
 ڈریاں ٹوٹ جاتیں۔ پشت پر سے کھال آتی جاتی اور سر سے بال کافر ہر جاتے۔ مروجہ  
 اتم، کا آنکھ، زبان اور دل سے کیا تعلق؟

اللہ تعالیٰ نے حضرت یعقوب علیہ السلام کی صابرانہ شان بیان فرمائی۔ اور اس کے ساتھ ایک بات اور ذکر کی جس میں نبی صاحب کامن پسند لفظ بھی تھا۔ معلوم نہیں اس پر نظر نہیں پڑی۔ یا اپنے حق میں وہ فٹ نہ آتا تھا۔ اس لیے اُس کو چھوڑ دیا۔ وہ یہ ہے

کہ بب شام ڈھلے حضرت یوسف علیہ السلام کے بھائی گھر لوٹے۔ اور یوسف علیہ السلام کو اپنے منصوبہ کے تخت راستے سے ہٹا پکے۔ تو ان کا گھر میں مقابل ہونا اس کیفیت میں تھا۔ وَجَاءَهُ وَأَبَاكَمْرٍ حِشَاءً يَبْنَكُوْنَ۔ وہ رات ڈھلے روٹے کر لاتے اپنے والد کے پاس آئے۔ یعنی وہ کہہ رہے تھے۔ ہائے! ابا جان۔ یوسف کو بھیریا کھا گیا۔ اس میں لفظ ”بکار“ موجود ہے۔ اور ہو سکتا تھا۔ کہ اس سے نجفی کا مقصد پورا ہو جاتا۔ لیکن پھر صیبت یہ ہوتی کہ ان بھائیوں نے خود ہی تو یوسف علیہ السلام کو کنوؤں میں پینکا تھا۔ خود ہی کھوٹے پیسے کے عوض یچ کر گھر آئے تھے۔ اور اب خود ہی ان پر بکار کر رہے ہیں۔ کہیں اس سے شیعہ مسلم کی حقیقت عیال نہ ہو جاتی کہ خود ہی امام عالی مقام کو کوئہ بلا یا خود ہی ان کے نمائندے مسلم بن عقبہ کی بیعت کی۔ اور پھر خود شہید کر کے دنیا کے سامنے رو ناکر لانا شروع کر دیا۔ اور غم جیں میں بڑھاں ہو کر ”محبত حسین“، کاظمیار کرنے لگے۔ تو جس طرح حضرت یعقوب علیہ السلام نے یوسف کے بھائیوں سے فرمایا تھا۔ بَلْ مَوْتٌ لَكُمْ أَنْفَكُمْ أَمْرًا۔ بھیریے نے نہیں کھایا بلکہ تمہاری مشترک سازش ہے۔ اسی طرح ان دو محبان حسین“، اور ”عاشقان ابل بت“ کو حضرت زینب رضی اللہ عنہا نے مجی ایک وزاری دیکھ کر فرمایا تھا۔ خود ہی شہید کیا۔ اور پھر خود ہی رو رہے ہو۔ جاؤ رو نا تمہاری قسمت میں ہو جائے۔ یہ وجہ تھی کہ واقعہ یوسف میں لفظ ”بکار“، والی آیت سے استدلال نہ کیا۔

تفسیر در مشور کے حوالے سے یہ ثابت کیا گیا۔ کہ حضرت یعقوب علیہ السلام نے اپنے زندہ بیٹے کے نعم میں صدر مالھا یا۔ اور اس سے سو شہید کا ثواب پایا۔ آخر یہ صدر ہے دلی انکوس ہے۔ اور پریشانی ہے لیکن گھر و جماعت کی کیفیت یہی ہے۔ سینہ پر بال تھے مارتے وقت دلخیپت تھیت، کی اواز پشت پر زنجیریں پڑنے کی جھنکار اور خون شکوار سے نکل کر ٹھنڈنے نکل پھیل جانا۔ کیا دو صدمہ، کہلاتا ہے۔ اور پھر یہ عجیب

صد مر ہے۔ جو سال میں ایک اور هم تربہ جوش ارتا ہے۔ اُس کے بعد نہ امام زان کی شہادت زان کی تعلیمات بسب کی خصی۔ سبحان اللہ! بڑا ستانسون ہے شوہیدوں کے ثواب حاصل کرنے کا۔ جس ماں کا ایک بچہ مر جائے۔ اُسے عمر بھر میں نہیں آتا۔ جس کے ستر قوت ہو جائیں۔ اس کی کیفیت ہوگی؟ اگر واقعی الٰہ شیعیں کو امام عالی مقام کی شہادت کا مسئلہ رہتا۔ تو ان میں سے کسی کی کمر سیدھی نہ رہتی۔ کسی کی زبان گویا نہ رہتی۔ کتنی کی آنکھ بنیانہ ہوتی۔ کیونکہ حضرت یعقوب علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ کے تبانے سے اتنا غم بہے۔ کہ امام عالی مقام سے اب ملاقات دنیا میں قطعاً نہیں ہوگی۔ پھر ان کا غم یعقوب علیہ السلام کے غم سے سخت ہوا۔ جب تھوڑے غم نے وہ کام کیا۔ تو بڑے غم سے اس سے بڑے کام کی آتی تھی۔ لیکن اس چھوٹے غم کا عشرہ عشیرہ نہیں۔

آخری عنوان اور حوالہ ”تذكرة المخواص“ سے پیش کیا گیا۔ پہلی گزارش یہ ہے۔

کریکت ایک راقضی شیعی کی ہے۔ وہ بھی آخر دماتی... ہونے کے ناطے سے ”مر و بہام“ کا قابل تھا۔ اس نے بھی اس شخصی کی طرح ادھر ادھر کی بائی ہوں گے۔ اس لیے اس کا حوار شخصی کے لیے کاراً مر ہو سکتا ہے۔ اور اس سے اُس کے ہم نواہ و ہم پیار خوش ہو کر دو نعمتہ حیدری، ”تو لگا سکتے ہیں۔ لیکن ہمارے لیے اُس کی تحریر قطعاً محبت نہیں۔ اور دوسری بات یہ ہے۔ کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی بینائی ختم ہو جانا بحسبہ صدھم اور رونے کے تھی۔ جس طرح حضرت یعقوب کی بینائی ختم ہوئی تھی۔ مروجہ ماتم رحمت یعقوب نے کیا۔ اور نہیں حضور علی اللہ علیہ وسلم کے صحابی سے ایسا ہر نام تصور راید ہے کہ شخصی کی ان عنوانات اور ان کے تحت مندرجہ حالہ بات سے دھوکہ دہی اور فربہ کاری ناظرین پر عیاں ہوگی۔

فاعتبر و ایا اولی الابصار

## نبوت:

«امام اور صحابہ» کے میں ۸۹ پر ایک اعتراض و جواب مقول ہے۔ چونکہ اس میں توہینِ الہ بیت تھی اس لیے اس کا جواب دینا کوئی ضروری نہیں۔ بنواری شریعت کے بابِ افضل یا کتابِ القروم سے ایک حدیث ذکر کی گئی۔ کہ روزے کی حالت میں حضرت ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا پرسہ لیا۔ اس کے ذکر کرنے کے بعد شیخ فہی نے خبثِ باطنی سے خربِ گل کھلا کرے۔ اور توہینِ آمیزہ باتیں درج کیں۔ ہم اس کے متعلق صرف اتنا عرض کر دیتے ہیں۔ کہ اگر ایسا واقعہ نہ ہوتا۔ تو امت ایک شرعی سُلْطَن سے قیامتِ سُلْطَن کے لیے محروم رہتی۔ لہذا ان کا یہ احسان ہے۔ کہ ہمیں ان کی وساحت سے ایک حکم شرعی لی گیا۔ دوسرا اس واقعہ سے زوہبین کے درمیان اس محبت فطری کا اہل ہوتا ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف سے ایک نعمت اور احسان فرمایا۔ وَجَعَلَ بَيْتَكُمْ مَوَذَّةً وَرَحْمَةً۔ اس اللہ نے تم میاں بیوی کے درمیان مورث اور محست قائم فرزادی۔ اللہ تعالیٰ کے اس احسان کا اعتراض بننا کر پیش کرنا کی باطنی اور جمالات کا آمینہ دار ہے۔ اگر زوہبین کا عمل قابلِ اعتراض ہے۔ تو حضرت فاطمۃ الزہری رضی اللہ عنہا کو گدھے پر بٹھا کر مدینہ کے ایک ایک گھر کے سامنے پھرانا کون سی اچھائی ہے۔ جو تمہارے اکابر نے ان کے بارے میں لکھی۔ احتجاج لمبرسی اور رسیت الاصزان کو تو فراخکھولو۔ اگر یہی تحریر ہے۔ تو بتلو۔ کیا حضرت علی المرتضیؑ فی اللوعہ اور فاتوانِ جنت کی یہ کیفیت (وجم) نے ان کی طرفِ نسبوں کی قابلِ اعتراض نہیں ہے؟ میں ہوتا ہے۔ کہ «محبت» کے نام سے تم عداوت کو پروان چڑھاتے ہو۔ اور حضرت انبیاء کو مصاہب، اہل بیت اور ائمہ حضرات کو دنیا کے سامنے بنانم کرنے کی یہودی سازش کے ہم نوا اور تم خیال ہو۔ عبداللہ بن سبأ کی روحاں ای اولاد سے اور کیا تو قع ہو سکتی ہے۔

## دعا پازی نمبر ۲۵

**حرمت ماتم پر کوئی آیت موجود نہیں**

**amat aur hajat:**

amat ہو یا گریہ زنجیرز نی ہو اس سریں فاکٹ ان ان سے مقصد امام نخلوم کی شہادت کی یاد  
تاواہ کرتا ہے۔ تاکہ امام عالی مقام محسن اعظم شہید انسانیت نیز دین معراج البدھی، سفینہ النجاة  
ما نشین سول، ہجر گوشہ تول، را کب دوش رسول مخدوم ملائکہ شہید شباب اہل الحجۃ  
ابن عبدالحسین بن علی علیہ السلام الاف التحیہ و الشاد رومی وارواح العالمین لہ اللہ اکہ شہادت  
کو دنیا فراموش نہ کرے۔ اور حسین علیہ السلام کی شہادت واصل بھی کریم کی شہادت ہے۔  
و دیکھئے سرا شہادتیں شاہ عبد العزیز (اور خی کی شہادت کی یاد مانا کسی شریعت میں حرم  
نہیں ہے۔ حرمت امام پر بڑا ذریعہ یا جاتا ہے۔ کو دکھاؤ کہاں لکھا ہے۔ جو اب اعرض ہے۔ کہ  
آپ حرمت امام کے تھی ہیں۔ اور دلیل دعویٰ تھی کے ذمہ ہوتی ہے۔ اب آپ ہی بتائیے  
کہ چودہ سو سال گزر گئے۔ ما تہ حسین کی حرمت پر آپ نے کتنی آیات پیش فرمائیں۔ کہ جن  
کی دلالت مطابق یا لتفظی یا انتزاعی امام حسین کی حرمت پر ہے۔ امام حسین کی حرمت پر ایک  
آیت بھی نہ آپ کے بزرگ پیش کر سکے۔ اور نہ آپ کی نسلیں پیش کر سکیں گی۔ ہم امام حسین  
علیہ السلام اور ان کے متعلقین پر امام کرتے ہیں۔ اور قاضی و قاضی صاحب کو چیلنج کرتے  
ہیں۔ کہ کوئی آیت قرآن سے دکھاؤ۔ کہ جس میں لفظ امام ہو۔ اور لفظ حسین ہو۔ اور پھر

اس میں ماتم حسین میں اسلام پر حرمت کا حکم ہو۔ لفظ حرمت کا قرآن سے دکھانا ضروری ہے۔۔۔۔۔  
 ماتم حسین صویٹ کی روشنی میں۔ اگر قرآن پاک سے ماتم حسین کی حرمت آپ نہیں دکھا  
 سکتے۔ تو آئیے حدیث کے میدان میں اور گراپ حدیث بخاری یا دیگر صحاح سیخ سے پیش کریں تو اس  
 سلسلہ میں گذشتہ ہے کہ آپ لکھتے ہیں صرف اسراہی جواب کے لیے رکھتے ہیں دعوے ہمارے نزدیک  
 وہ کتب منتهی نہیں اور ہمارے لیے وہ جنت نہیں۔ آپ کے مذهب کی تباہی آپ ہی کو مبارک  
 اگر حرمت ماتم حسین پر آپ کوئی حدیث اہل تشیع کی تاب سے پیش کریے تو  
 وہ حدیث کسی میں لفظ حسین ہو اور لفظ حرمت ہو۔ اور ما تم حسین پر ہمارے کسی امام نے  
 حرمت کا حکم لکھا ہو۔ تو لا ڈیکن چاریاری ذہب کا کوئی مالم بھی آج تک ایسی کوئی حدیث  
 پیش نہیں کر سکا۔ تو جب ہمارے امر میں سے کسی نے ماتم حسین کو حرام ہفیریا۔ تو پھر ما تم  
 ہمارے لیے بازیز ہے۔ لیکن یہ عجیب بات ہے۔ کسینہ ہم پڑھنے ہیں اور حکر دشمن  
 اہل بیت ملاوں کا دکھنا ہے۔ آخر کیوں؟ شام اس سی لیے کہ ہمارے ماتم سے حسین  
 مظلوم کی مظلومیت کا اعلان ہوتا ہے۔ جو ان کو گوارا نہیں۔ (ماتم اور صحابہ میں ۹۱ تا ۹۲)

جواب: بنی شیعی نے درج بالاعبارت میں ادھر ادھر کی بہت سی باتیں بانٹیں۔ اگرچہ  
 کلم یا جاہل ان بالوں سے متاثر ہو سکتے ہو گا لیکن میدان تحقیق میں ان کی حیثیت پر کہا  
 کی بھی نہیں۔ بہر حال اس لبی چوری عبارت سے جو ہم نے نیچہ افذا کیا۔ وہ درج ذیل  
 سطور میں آپ لاحظہ فرمائیں۔ اور پھر ان کے جوابات مذکور ہوں گے۔

۱۔ ماتم حسین کی شہادت دراصل حضور ملی اللہ علیہ وسلم کی شہادت ہے۔ اور شہادت  
 رسول کریم ملی اللہ علیہ وسلم منانا کسی شریعت میں حرام نہیں ہے۔

۲۔ چودہ سو سال ہو گئے۔ کوئی سنی آج تک ایسی ایک آیت بھی پیش نہ کر سکا۔ جس  
 میں ماتم حسین کی حرمت مطابق **حَمَّا** یا **الْتَّرَأُ** ہو۔ لہذا اب بھی چیلنج ہے کہ  
 کوئی ایک آیت جس میں لفظ ماتم حسین اور پھر امام حسین پر ماتم کے حرام ہونے

کا ذکر ہو تو پیش کرو۔

۲۔ اگر ہماری کسی کتاب سے ان الفاظ میں حرمت و کھاؤ کے امام حسین کی شہادت پر اتم کرنا حرام ہے؟ تو اس کے راوی امام کا ذکر ہونا چاہئے۔ ورنہ امام عالی مقام کی خلوصیت پر ہمارا ہاتم کرنا نہیں کیوں دکھ دیتا ہے؟  
تو اس کے جواب میں یہم عرض کر نہیں کہ

**شہادتِ حسین اگر شہادتِ رسول کی فرع مانتے ہو تو  
رسول کا مقام کیوں نہیں کرتے؟**

جیسا کہ شرفی مانتا ہے۔ کہ ہمارے درمیان اختلاف یہ ہے۔ کہ مرد جماں (جس یہ سینہ کو بی، زنجیر زنی اور بال فرچنا شامل ہیں) مانز ہے یا نہیں۔ یہاں یہ بحث نہیں۔ کہ یہم شہادت مننا درست ہے یا نفلط۔ امام عالی مقام کی شہادت درصل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت نہیں۔ اس حدیک درست ہے۔ اور شہادت رسول مانا کی شریعت میں حرام نہ ہونا یہ بھی تسلیم ہے۔ لیکن یادمنانے سے سینہ کو بی اور زنجیر زنی، ثابت کرنا کس درجہ کی حادثت ہے جو بخوبی برداشت رہا ہے۔ ہم اہل سنت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت باسادت پر ہزاروں لاکھوں بچھوں پر میلا دانبی میں اللہ علیہ وسلم کی محافل معقد کرتے ہیں۔ امام عالی مقام کے ایام شہادت میں اسی طرح جگہ جلسے اور میافل کا انعقاد ہوتا ہے۔ جن میں آپ کے فضائل و محسن کا بیان ہوتا ہے۔ اوزفالو کے ظلم کے تذکرے ہوتے ہیں۔ اس سے کس کو انکار ہے۔ لیکن سینہ کو بی وغیرہ مذکورہ شہادت کے درمیان کہاں اور کہ صر سے آگیا۔؟

اسی ضمن میں ایک بات قابل ذکر یہ ہے کہ جب شیعہ اس بات کو تسلیم کرتے ہیں۔ کہاں عالی مقام کی شہادت اور اس کا آئندگہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت اور آئندگہ کا نائب ہے یا وہ اصل اور یہ اس کی فرع ہے۔ تراصیل کی شہادت یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایام ولادت اور ایام انتقال پر دعویٰ مقدماتم، کیوں عنقاو ہے؟ اصل کو چھوڑ کر فرع کے ساتھ یہ رو یہ اپنا نا آخر اس کی کوئی وجہ کوئی دلیل اور کوئی سبب تو ہوتا چاہیے۔ اس کی وضاحت غنیٰ اور اس کے ساتھیوں پر ہمارا قرض ہے۔

**جواب دم:**

### (ارد ماتم پر قرآن سے آیت)

نغمیٰ شیعیٰ نے اس مقام پر پڑیے پر فریب انداز میں لکھا ہے۔ کہ کوئی سنتی آج یہک  
ایک آیت بھی ماتم حسین کی حضرت پر پیش نہ کر کاہنے ہے وہ نہ کر سکے گا پھر اسی ہر چلچلہ علیٰ سبیل اتنزیل  
ایسا نہیں۔ تکبھر تم ہی اس کے ثبوت کے لیے کوئی ایک آیت پیش کرو جس میں لفظ ماتم ہو۔  
لفظ حسین ہو۔ اور حسین پر ماتم کرنے کی اجازت ہو۔ رضی اللہ عنہ

اس جعلی صحیحۃ الاسلام نے کاش صرف منطق کی ابتدائی کتب کا ہی اگر مطالعہ کیا ہوتا۔ یا ان  
میں بیان شدہ اصول یاد ہوتے۔ تو یہ ان لوگوں کا اور انہوں نام اسطابہ ہرگز رد کرتا۔ جلد خبر یہ کیلئے موجود د  
محمول کا ہونا ضروری ہوتا ہے۔ لہذا جب تک موضوع اسی موجود نہ ہو۔ تو محمول کو کس پر حل ریں  
گے۔ اور کون اس کی خبر بنے گا لہذا نغمیٰ شیعیٰ کو چلچلہ کی جاتا ہے کہ پورے قرآن کریم میں  
موجود ریعنی ماتم حسین (رضی اللہ عنہ) دکھا دو۔ تجھاں تم نام حسین دکھاؤ گے۔ اس کے ساتھ میں  
”amat حسین کی حرمت“ بھی دکھا دوں گا۔ لہذا جب لفظ حسین، ہی سرے سے قرآن کریم  
بن ہمیں۔ تو ان پر کیے کچھ نام کی حرمت کا ثبوت ملکب کرنا حاصلت اور فریب نہیں توار  
یا پر گا۔

باقی رہی یہ بات کہ قرآن کریم میں کسی کسی آیت سے دلالت کے کسی طریقے سے عین درمت  
تمہنا بنتھیں۔ تو اس سلسلہ میں گزارش ہے کہ اسے اہل تشیع! سیدہ کوئی، زنجیرا نہ اور کپڑے  
پھاڑنا وغیرہ افعال تھارے ہاں کی ہامر رکھتے ہیں۔ یعنی ان مجھوںی افعال کو کس نام سے  
یاد کیا جاتا ہے۔ کیا اس کو تھارے ہاں تھاری اصطلاح میں "ماتم"، نہیں کہ جائیداں!  
یقیناً اہل تشیع کی اصطلاح میں "ماتم"، ابھی افعال کا مجھوںی نام ہے۔ اور اسی کے متعلق ان  
کے ساتھ ہمارا اختلاف ہے۔ آئیے ذرا قرآن کریم میں عمومی دلالت کے اعتبار  
سے دیکھیں۔ کراس کے عدم جواز پر کوئی آیت دلالت کرتی ہے؟ قرآن کریم یہ مذکور تعالیٰ  
کا ارشاد ہے۔ وَ لَا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْرُوفٍ وَّ فِي مَنْهَا مَنْهَا مَنْهَا مَنْهَا مَنْهَا مَنْهَا مَنْهَا  
تمہاری نافرمانی نہ کریں۔ تو ان کی بیعت سے تو آیت مذکورہ کی تفسیر میں خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
سے مقول ہے۔ وجہے کتب اہل تشیع نے بھی ذکر کیا ہے۔

### حیات القلوب

کلینی ولی بن ابراہیم برند ہے معتبر از صادق روایت کردہ اندک حضرت  
رسول در روز فتح مکہ در سبیل شست و با مرداں بیعت کر دنما وقت نماز ظہر شد و  
نماز کرد۔ و باز بیعت گرفت تا وقت نماز عصر پس بعد از نماز نشست برلے  
بیعت زنان و حق تعالیٰ ایسی آیات رافتاد۔ یا ائمہا البتی اذاجاءك  
الْمُؤْمِنَاتِ يُبَأِ يَعْتَدُكَ عَلَى أَنْ لَا يَسْرِكَ مَنْ يَا اللَّهُ شَيْئًا  
وَ لَا يَسْرِقَنَّ وَ لَا يَقْتَلَنَّ أَوْ لَا دَهْنَ وَ لَا يَأْتِيْنَ بِمُهَمَّاتِ  
يَفْتَدِيْنَ هَبَّنَ أَيْدِيْهِنَّ وَ أَرْجُلِهِنَّ وَ لَا يَعْصِيْنَكَ  
فِي مَعْرُوفٍ فَبَا يَعْلَمُنَّ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ  
غَفُورٌ رَّحِيمٌ۔ یعنی اسے پیغمبر برزگوار ہرگاہ آئندہ بسوے تو زنان ہونہ

کہ بیتِ کنندہ تو بائیخ شریک نگو اند با خدا چینیے۔ دزدی نکند و زنا نکند  
و نکشند اولاد خود را فیسا و درند بستا بیکرا فرما کنند میاں دست ہا پا ہا خود  
یعنی فرزند دیگر را بشو ہر خود محق نکشد و نافرمانی تو نکند در ہر امر ممکنی کر با ایشان  
بفرمانی پس بیعت کن با ایشان و طلب امر مژش کن از برائے ایشان از فردا  
برستیک قدا امر زندہ و میر با ناست۔

چول ایں آیت حضرت برائشان ..... وام حکیم و ختر عارث بن  
ہشام کرزن محکم پسرا جہل برو گفت یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آن کرام  
معروف است کہ ندا گفتاست کہ اعمصیت تروراں نکنیم حضرت فرمود کہ  
درصیبت ائمہ طمأنچہ بردنے خود مزید و روئے خود را مخراشید  
و روئے خود را مکنید و گریبان خود را چاک مکنید و جامِ خود را سیاہ مکنید و داویلا  
مکنید۔ پس برائی شرعاً حضرت برائشان بیعت کرد۔

(حیات القلوب جلد دو مص ۸۲۲، ۸۲۱ باب  
چهل و سوم در بیان فتح مکہ مطبوعہ زوکشو (مع قدم)

ترجمہ:

یعنی اور علی بن ابراہیم نے بستندہ کے معتبر و جاہب امام حسن صادق (رضی اللہ عنہ)  
سے روایت کی ہے۔ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فتح مکہ کے دن مسجد  
میں تشریف فرماتے۔ ظہر کے وقت تک مردوں کی بیعت فرماتے رہے  
پھر فماز ظہر دا کی۔ اور اس کے بعد فماز عصر تک مردوں کی بیعت کا سلسہ جاری  
رہا۔ فماز عصر کے بعد اپنے عورتوں کی بیعت کے لیے تشریف فرمائے  
اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ آیات نازل فرمائیں۔ یا ایہا النبی  
اذ اجاءك المؤمنات الخ اے بنی محزم: جب اپ کے پاس

مومن عورتیں حاضر ہوں۔ اور ان شرائط پر پرا ترنے کا وعدہ کر کے آپ کی بیعت پا ہیں۔ قرآن کو بیعت میں لے لیں۔ شرائط یہ ہیں کہ اسٹد کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہ ہٹھا رہیں گی۔ چوری نہیں کریں گی، زنا نہیں کریں گی۔ اپنی اولاد کو قتل نہیں کریں گی اور زندگی ایسا بہتان تراثیں گی جو انہوں نے اپنے ہاتھوں اور پاؤں کے درمیان بطور اخترام گھٹڑا ہو گا۔ یعنی کسی دوسرے کے بچے کو اپنے فائدے کے ساتھ نہیں ملاں گی۔ اور اس پکنی نیکی کے کام میں منافع نہیں کریں گی۔ بیعت کر لینے کے بعد ان کے لیے اسٹد تعالیٰ سے غفرت طلب کریں۔ یقیناً اسٹد تعالیٰ پختہ و لا امہربان ہے۔

جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حاضر عورتوں کو یہ آیت پڑھ کر سنائی تو  
ام حکیم خستہ رہارت بن ہشام جو مکہ مبہن ابی جہل کی بیوی تھی نے  
عرفی کیا۔ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم: وَهُوَ كُون سی نیکی ہے۔ جو اس آیت  
میں اللہ تعالیٰ نے ذکر فرمائی۔ اور یہیں اس کی تافہیانی سے منع کیا ہے حضور  
صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ وہ یہ ہے۔ کریمیتوں کے وقت اپنے  
موہبوں پر طہانچے نہ مارو۔ اپنے چہروں کو مت خراش۔ اپنے بالوں کو  
مت الکھیزو، اپنے گریبان پاک مت کرو، اپنے کپڑوں کو سیاہ نہ  
کرو۔ اور وادیا مامت کرو۔ ان شرائط پر انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے  
ان عورتوں کی بیعت لئی۔

فروع کافی:

**عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ**  
**وَ لَا تَعْصِمْكَ فِي مَعْرُوفٍ، قَالَ الْمُعْرُوفُ أَنَّ لَا يَشْفَعُنَّ**

جَيْبًا وَلَا يَلْكُمْ خَرَّاً وَلَا يَدْهُونَ وَلَا يَلْأَيْتَ خَلْفَنَ  
 يَعْنِدَ قَبْرِي وَلَا يَسْقُدُنَ شُوَّبًا وَلَا يَنْشُرُنَ شَعْرَاعِنَ  
 مُحَمَّدْ بْنَ يَحْيَى عَنْ سَلْمَةَ بْنِ الْخَطَابِ عَنْ سَلِيمَانَ  
 بْنِ سَعْدَ الْخَزَاعِيِّ عَنْ عَلَى بْنِ اسْمَاعِيلَ عَنْ عُمَرَ وَبْنِ  
 أَبِي الْمَقْدَادِ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ  
 تَدْرُوْتَ مَا قَرُولَهُ تَعَالَى وَلَا يَعْصِيْنَكَ فِي مَعْرُوفٍ وَلَا فَحْشَى  
 لَا. قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ  
 لِنَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ إِذَا آتَانَا مِثْ فَلَا تُخْمِشْنِي عَلَى وَجْهِهَا  
 وَلَا تُنْشِرْ فِي عَلَى مَشْعَرَاهُ وَلَا تُنَادِي بِالْوَيْلِ وَلَا تُقْيِي  
 عَلَى نَائِيْهَاهُ قَالَ هَذَا الْمَعْرُوفُ الْذِي قَالَ اللَّهُ  
 حَرَزَ وَجَلَ.

دفوع کافی جلد پنجم کتاب المکاح ص ۵۲  
 باب صفت مبایعہ النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
 مطبوعہ تہران طبع جدید)

ترجمہ:

ایک شخص نے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ولا یعصینک فی معروف  
 کے سمعن پرچھا۔ تو اپنے جواباً فرمایا معلوم یہ ہے کہ عورتیں گریاں نہ  
 پھاڑیں، رخسار نہ ہیں، واوریلا نہ کریں۔ اور قبر کے نزدیک غیر شرمنگی بات نہ  
 کریں۔ اور نہ ہی اپنے کپڑے سیاہ کریں۔ اور بال بکھرے رکھیں  
 (یعنی یہ سب کچھ وقت مصیبت نہ کریں) اعمروں ابی المقدام کہتا ہے۔  
 کمیں نے امام ابو جعفر علیہ السلام سے سُننا۔ انہوں نے فرمایا۔ کیا تم

جانتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول "و لا يعصيتك في معروف" ۔  
 کا کی مطلب ہے۔؟ میں نے عرض کیا۔ قبیل فرمائے گے۔ ایک مرتبہ  
 رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سیدہ فاطمہ از ہمرا رضی اللہ عنہما کو فرمایا۔ دیکھو  
 بیٹی! جب میرا نتقال ہو جائے۔ تو مجھ پر لازم ہے غم اچھرو مذمہ کرنا،  
 اور نہ ہی سر کے بال سمجھ کر مجھ پر غم کا اظہار کرنا، اور واپسیا بھی نہ کرنا اور نہ  
 ہی زخم کرنے والیاں بلانا۔ (تاکہ وہ مل کر زخم کریں) پھر فرمایا۔ یہی وہ  
 معروف ہے۔ جس کا اللہ تعالیٰ نے "و لا يعصيتك في معروف"  
 میں تذکرہ فرمایا۔

## لمفت کرنا:

نبھی نے بڑے اعتناد اور دعوای کے ساتھ تحریر کیا تھا۔ کہ قرآن کریم میں مطالبی  
 تضمیں یا التزامی دلالت کے کسی طریقہ پر بھی ما تم کی حوصلہ کوئی شنی نہیں دکھاسکا  
 ہم نے اس ضمن میں "و لا يعصيتك في معروف" قرآنی آیت کے جملہ کے تحت  
 اپنی نہیں ان کے امر کی تفسیر پیش کی۔ امدادیں بیت میں سے امام باقر اور امام جعفر صادق  
 رضی اللہ عنہما دوں نے اس آیت کے حصہ سے جو تفسیر سمجھی۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
 سے ان تک پہنچی۔ وہ یہی کہ بوقت غم کسی کے نتقال پر اگر بیان پاک کرنا، ممن بر  
 طہا نچھے مارنا۔ واپسی کرنا اور زخم کرنا ایسے افعال ہیں۔ جن کا ارتکاب دراصل رسول کریم صلی اللہ  
 علیہ وسلم کی معروفت میں نافرمانی کرنا ہے۔ کیا مرد و جہا تم اس کے علاوہ کوئی اور شے ہے؟  
 اگر انہی بیکان سے نا مدد امور قیچھ مژتمل ہے۔ تو پھر ان کی حرمت قرآن کریم میں موجود ہے  
 مطابق، تضمیں یا التزامی کسی طور پر اس کا احتمال نہ ہوتا۔ تو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم  
 اس آیت کے ضمن میں ان امور کا تذکرہ کیوں فراہم ہے ہیں۔ ام حکیم کے سوال اور اس کے

بواب میں اپ کا یہ امور ارشاد فرمانا۔ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ آیت کریمہ میں ان افعال کی حرمت موجود ہے۔ سوال کرنے والی بھی اسی آیت کے متعلق وضاحت طلب کر رہی ہیں۔ اور جواب میں اسی آیت کے متعلق حضور مصلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرمائے ہے میں۔

اسی طرح امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے بھی اس آیت کی تفسیر میں وہی کچھ ارشاد فرمایا۔ جو رسول کریم مصلی اللہ علیہ وسلم نے ام حکم کے جواب میں ارشاد فرمایا تھا۔ پھر امام باقر رضی اللہ عنہ نے از خود اس کی تفسیر میں رسول کریم مصلی اللہ علیہ وسلم کا قول شریعت نقل کی۔ جو آپ نے اپنی بیٹی سیدہ فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا سے فرمایا تھا۔ خود حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے افعال ذکر کر رکھے، امام باقر نے حضور سے اپنی افعال کی روایت کی اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ نے وہی تفسیر فرمائی۔ تو اب اگر بخوبی کو قرآن کریم میں، اتم کی حرمت نظر نہ آئی۔ یا بالقول اس کے کسی نے اچ سک نہ دکھائی۔ تو یہ دونوں خدا رب ختم ہو گئے۔ لہذا اگر اس کے بارے میں کسی کی تلاش پاہتے ہیں۔ تو حق آگیا۔ اور بالل و فراڈ بھاگ گیا۔

اس سے بخوبی کی اس عبارت کی تردید بھی ہو گئی۔ کو قرآن کریم میں احادیث اہل تشیع میں کوئی ایک ثابت دکھادو جس میں نامہم ہیں، حرمت ماتم اور امام ہمین پر اتم کرنا حرام لکھا ہو۔ تفصیل اس کی یہ ہے۔ کو قرآن کریم کے احکامات کی ایک فرد کے لیے مخصوص نہیں ہوتے (اسوائے چند احکامات کے) بلکہ اس میں قیامت تک کے لیے انسانوں کے لیے ہوتی ہے۔ لہذا اس جامیعت کے پیش نظر احکامات کو مطلقاً ذکر کیا گیا۔ یا عام انداز اختیار کیا گی۔ پھر وہ جس پر مطبق ہو۔ اسی پر وہ حکم صادر ہو گا۔ چوری کی سزا اتحاد کا ملتے ہیں۔ زنا کی سزا رجم یا سوکوڑ سے ہیں۔ بقول بخوبی کوئی چور اور زانی کہہ سکتے ہے۔ کو قرآن کریم میں میرانام بتاؤ۔ کہاں ہے۔ میرانام اور پھر اس کے ساتھ باتھ کا ملتے یا کوڑوں کی سزا کہاں ہے؟ تو کیا اس طرح وہ ستر سے بچ جائے گا۔ قطعاً نہیں۔ یا یزید کے چاہئے والے کہتے ہیں۔ تمہری پر لختت پیش ہے، ہو۔ بتاؤ۔ قرآن کریم میں یزید کا کہیں نام اور پھر اس پر لختت کی اجازت مذکور ہے؟

قانون یہ ہے کہ کسی حکم عام کو خاص کرنے کے لیے اس کے خصوصیات کی دلیل ضرور ہونی چاہئے۔ ہر مردے والے پر گریان چاک کرنا، واویلا کرنا کپڑے پھاڑنا، سینہ کوبی کرنا وغیرہ افعال از روئے آیت ولایت عصینہ فی معروف، حرام ہیں۔ تم اگر ان افعال کو امامی مقام کے لیے جائز سمجھتے ہو۔ تو اس عام حکم کے تحت انہیں داخل نہیں سمجھا گیا۔ لہذا کوئی دلیل اور تفصیل کی وجہ پیش کرنا تھا را کام ہے۔ یعنی یہ شایستہ کیا جائے۔ کہ امام یا امامی متحام کی شہادت کے غم میں سینہ کوبی وغیرہ افعال خود حضور نے یا اب بیت کسی امام نے ان کی مراحت کی ہے۔ کہ یہ اس آیت کے عموم سے فارج ہیں۔ اگر کوئی ایک حوالہ پیش کر دو۔ تو میں ہزار روپے لended امام میں گے۔

غلام کلام یہ ہے کہ بخشی نے اپنی جہالت اور بے وقوفی سے باہل لوگوں کو بے توف بنا کر اپنا مقصد ثابت کرنے کی کوشش کی۔ لیکن ابھی علم اس کے اس محروم فریب اور دھوکہ دہی سے بخوبی آشنا ہیں۔ اور ہم نے اس کی فریب کاری اور دھوکہ دہی کو طشت از بام کر دیا ہے۔ ایدہ ہے کہ قارئین کرام بھی بخشی کی اس مکاری و ہوشیاری سے مطلع ہو چکے ہوں گے۔

## فاعتبر وایا اولی الابصار

## دعا بازی نمبر ۲۶

ما تم اور صحابہ:

ٹانیاً عرض یہ ہے کہ ہم کتب اور بیویا کوئی اور کتاب اہل تشیع کی، اس کی ہر ہر حدیث کو سمجھنی سمجھتے۔ بلکہ ہر ہر حدیث کو علم رجال کی روشنی میں پر کھتے ہیں۔ اس حدیث کے راوی دیکھتے ہیں، صحت، سند روایات کے بعد اس حدیث کی دلالت دیکھتے ہیں۔ اس کا منطق اور مفہوم دیکھتے ہیں۔ کہ یہ عام ہے یا غاصب، بطل ہے یا مقید، محمل ہے یا مبین اور پھر دیکھتے ہیں۔ کہ اس کا کوئی معارض تو نہیں اگر معارض ہو تو تعادل اور تراجیع کے باہم یا اس کو لے جاتے ہیں۔ حدیث کوئی مراحل کے گزرنے کے بعد قابل عمل ہوتی ہے۔

پہلے ترمومات کا حال ازرو میں سند دیکھ لیجئے۔ فروع کافی کی وہ روایات کر جس میں جزع کا معنی بتا یا گی ہے۔ اور اس کے الفاظ کی نسبت امام کی طرف ہے۔ یہ نسبت ثابت نہیں۔ کیونکہ اس کا راوی ہل ابن زیاد ہے۔ اور وہ ضعیف ہے۔ شیعہ مذہب کی کتب رجال دیکھ لیں۔ خصال والی وہ روایت جس میں ران پیشی کا ذکر ہے اس کا راوی بجز بن عبد الشد واقعی ہے۔ اسی روایت کا راوی فروع کافی میں ہش بن زیاد ہے۔ جو ضعیف ہے۔ فروع کافی کی وہ روایت جس میں گری کا ذکر ہے اس کا راوی جراح مائی ہے جو مجهول ہے۔ برہان والی روایت کا راوی سلم بن خطاب ہے۔ جو ضعیف ہے۔ فروع کافی کی وہ روایت جس میں ران کا ذکر ہے اس کا راوی سکونی ہے۔ جو ضعیف ہے۔

غاصر ہے کہ ضعیت روایات کے سہارے امام مظلوم کا اتم بند نہیں ہو سکتا۔ اور اس طرح اس کی حرمت ثابت نہیں ہو سکتی۔ اگر شیعہ مجتہدین کے نزدیک کوئی صحیح السندر روایت آپ کوں لے کے تو وہ پیش کریں۔ ورنہ خدمتِ دین کے اور بہت سے مولودیں بخواہ مخواہ امام مظلوم کی حرمت ثابت کرنے کی سی لامحفل سے باز رہیں۔

راخوند از رسالہ امام اور صحابہ (۹۳، ۹۴)

### جواب:

نغمی کے بیان کے مطابق کسی حدیث دروایت کی تصدیق و تحریک بعض شرائط پر منحصر ہے۔ اس سے کس کو انکھا رہے۔ میرا خیال ہے۔ پوری کتاب میں صرف یہ ایک بات عالمانہ کہی گئی۔ اور درست کہی گئی۔ رہایہ معاذر کفر و عذ کافی وغیرہ کتب اہل تسیین سے حرمت جزء اور مروجہ امام وغیرہ کے حرام ہونے کی روایات جن کے راوی سہل بن نیاد عبداللہ واقفی، جراح مأْنَی، سلم بن خطاب اور سکونی ضعیت راوی ہیں۔ لہذا ان کی روایات قابل استدلال و جبعت نہیں۔ اس سے نغمی تاظرین کو یہ باور کرنا پا ہتا ہے۔ کہ سنی عمار ہمارے خلاف ہماری کتب سے ایسی احادیث دروایات کا سارا لیتے ہیں جو ضعیت راویوں سے مردی ہیں۔ اس کے علاوہ ان اہل سنت کے پاس کوئی صحیح مرفوع اور مند روایت نہیں جوان امور کی حرمت پر دلالت کرے۔ اس مقام پر گزارش ہے۔ کہ جن دو روایت کے نام سے کہا گیا ابھی کے متعلق اہل تسیع کی کتب فتن ربانی سے ہم ثابت کرتے ہیں۔ کہ یہ راوی ضعیت نہیں ہیں۔ بلکہ انہیں ضعیت بناریا گیا۔ اور وہ بھی اس لیے کہ اس حربے اور فریب کے علاوہ اپنی جان چھوڑانے کا نغمی کے پاس کوئی راستہ نہ تھا۔ دل تھام کر ان راویوں کے بارے میں اپنی کتبے حوالہ جات دیجیں۔



حضرت بزرع والی روایت کاراوی "سہل بن زیاد" ثقہ ہے۔

### نقش المقال:

سہل بن زیاد الادمی الرازی اب رسعید  
إِنَّهُ ثَقَدْ لَهُ رَهْرَهُ الَّذِي سَمِعْتَهُ مِنَ الشَّيْخِ فِي بَابِ  
أَسْحَابِ الْمَبَادِئِ مِنْ رِجَالِهِ الْمُتَّابِرِ عَنِ الْفَهْرِسِ  
تَصْنِيفًا وَكَانَهُ فِي بَعْدِ أَمْرِهِ كَانَ يَدْهَبُ مَذْهَبَ  
الْمُشْهُرِ ثُمَّ يَرْبَأْ لَهُ وَثَاقَتُهُ وَتَسْعَةً فِي ذَالِكَ جَمْعٌ  
فِي مَرْضِعٍ مِنَ التَّحْرِيرِ مِنَ الْفَنَدَةِ وَقَدْ عَرَفْتَ  
حَالَ سَهْلِ بْنِ زَيَادٍ وَإِنَّ الْأَقْوَى تَوْثِيقَهُ وَفِي  
مَوْضِعٍ أَخْرَى مِنْهُ وَالْحَدِيثُ صَحِيحٌ وَإِنْ ضَعَفَ  
بَعْضُهُ سَهْلُ بْنُ زَيَادٍ۔

(نقش المقال مصنفہ علامہ مامقانی

جلد دوم ص ۵، باب سهل من ابواب الین

مطبوعہ تلمیزان طبع جدید)

ترجمہ:

اب رسعید سہل بن زیاد ادمی رازی..... ثقہ ہے۔ یہ وہی روایت ہے کہ  
جس کے حسنی میں نے شیخ طوسی کی کتاب "رجال" "جوشنی" کی کتاب  
"وفہرست" کے بعد کی تصنیف ہے۔ میں پڑھا ہے۔ کویا کروہ دشمن

شروع میں ہل بن زیاد کے بارے میں مذہب مشہور رضیف راوی ہونا) رکھتا تھا۔ پھر حب شیخ کو اس بات کی تحقیق ہو گئی کہ سمل بن زیاد اور قدری (بے۔ اس سلسلہ میں ایک جماعت نے شیخ کی اتباع کی کتاب "التحریر" میں مذکور ہے کہ تو نے ہل بن زیاد کا حال علوم کر لیا۔ وہ ثقہ راوی ہے۔ ایک اور مقام پر تحریر ہے کہ اس کی روایت صحیح ہے۔ اگر پیغمبر نے ہل بن زیاد کو ضعیف کہا ہے۔

## گریہ کی حرمت کا راوی "جراح الماننی"، ثقہ ہے

تنقیح المقال:

جراح المدانی ..... وَيُنَافِيْهِ نَعْلَمُ الْوَحِيدُ  
عَنْهُ عَدَّهُ فِي الْمَدَدِ قَدِيرٌ قَلْتُ وَلَعَلَّهُ فِي  
عَيْنِ الْوَحِيدِ قَالَ الْوَحِيدُ وَلَعَلَّهُ يَعْنِي  
عَدَّهُ مَمْدُودًا لَا تَلِصْدُوقِ طَرِيقًا إِلَيْهِ  
وَلَعَلَّهُ كَثِيرًا الرِّوَايَةُ قَدِيرًا يَا تَمَّ مَعْلَكَاتٍ  
بِالْقَبُولِ وَمُؤْتَدَةً قَوْلُ النَّجَاشِيِّ يَرِي وَيُمَعَنْهُ  
جَمَاعَةً مِنْهُمُ النَّصَرَوْنُ مَسْوَيْدٌ اِنْتَهَى۔ وَقَالَ  
بَعْضُهُمُ انَّ رِوَايَةَ النَّصَرِ وَمَنْ مَا شَدَّهُ مِمَّنْ قِيلَ  
فِي حَقِيقَةِ صَحِيحِ الْحَدِيثِ مِنْ أَمَارَاتِ الْوِثَاقَةِ  
وَأَقُولُ إِنَّ عَدَّهُ قَدِيرًا يَا تَمَّ الرَّجِلُ مِنَ الْجُسَانِ غَيْرُ

بَعِيدٌ لِأَنَّ عَدْمَ تَعْرِضِ النَّجَاشِيِّ لِمَذْهِبِهِ يَكُثُّشُ  
عَنْ كُوُّنِهِ إِمَامِيَّاً حَمَّاً أَوْ ضَحْتَاهُ فِي مُقَدَّمَاتِ الْكِتَابِ  
وَمَجْمُوعُ مَا ذَكَرَ يَكُنْفِي فِي إِدْرَاجِهِ فِي الْجِسَانِ فَتَدَبَّرَ  
جَيْدًا وَقَدْ نُقْلَ في جَامِعِ الرُّوَاةِ وَآيَةُ الْمَاقِسِ  
بِنْ سَكِيمَانَ عَنْهُ.

(تنقیح المقال جلد اول ص ۲۶ باب الجیم

مطبوعہ تهران طبع جدید)

ترجمہ:

جراج المرانی ..... اور اس (جو کچھ و جیزہ کتاب میں جراج مانی کا  
ضیغت ہونا تھا ہے) کے منافی ہے۔ نقل کرنا وحید کا صاحب و جیزہ سے  
جراج مانی کا مدد و میں میں شمار کرنا۔ میں (عبدالله مامقانی) کہتا ہوں۔ شامد  
وحید نے صاحب و جیزہ سے و جیزہ کتاب کے علاوہ کسی اور کتاب سے  
اس کا مدد و میں میں شمار کیا ہو۔ وحید نے کہا۔ اور شامد اس کا اس کو مدد و میں  
قرار دینا اس لیے ہے کہ شیخ صدقہ کا ایک طریقہ (روایت کا) اس  
(مانی) کی طرف ملتا ہے۔ شامد اس لیے کہ کوئی کثیر الروایات ہے۔ اور اس  
کی روایات قابل تقبل ہیں۔ اور اس کی تائید کرتا ہے نجاشی کا قول کہ اس  
(جراج) سے ایک جماعت روایت کرتی ہے جن میں سے نفر بن حید  
بھی ہے۔ انتہی بعض نے کہا کہ نفر اور اس جیسے راویوں کا کہ جن کو صحیح الحدیث  
قرار دیا گیا ہے کہ جراج سے روایت کرنا، جراج کی ثقاہت کی علامت  
ہے۔ اور میں کہتا ہوں کہ اس (جراج) آدمی کی روایات کو حسان حسن  
حدیث کی جیسی شمار کرنا بعید نہیں۔ کیونکہ نجاشی کا اس کے ذہب کا پیغمباڑ کا

اس کے امی ہونے کا انکشافت کرتا ہے۔ جیسا کہ ہم نے کتاب کے مقدمہ میں واضح کیا ہے۔ اور جو کچھ ہم نے ذکر کیا ہے۔ یہ اس کی صدیث کو حسن فراز دینے کے لیے کافی ہے۔ اس میں خود کرو۔ اور جامیں الرواۃ میں قاسم بن سلیمان کی جراح سے روایت مقول ہے۔

## ران پیٹنے کی حرمت والاراوی اسماعیل بن ابی زیاد کوئی ثقہ ہے

### تنقیح المقال:

اسماعیل بن ابی زیاد السکونی الشعبرا۔۔۔۔۔

رُبَّمَا يَكُشَّفُ عَنْ كَوْنِهِ إِمَامَيَا شَدِيدَ التَّقْيَةِ لَا  
 شُتِّتَهُارِهِ بَيْنَ الْعَامَاتِ وَأَخْتِلَاطِهِ بِهِرُورِ كَوْنِهِ  
 مِنْ قُضَائِلِهِ وَإِذَا أَنْضَمَ إِلَى ذَالِكَ كَثْرَةً وَإِذَا تَمَعَّنَهُ  
 مُتَلَقَّاهُ بِالْقُبُولِ عَنْهُ الْفَحْوُلُ بَلْ رَبَّمَا يُرْجِحُوهُ  
 نَهَا عَلَى رِوَايَاتِ الْأَجْلَلِ الْعَدُوُلِ بِعَمَانِ فِي بَابِ التَّيْمِيرِ  
 فِي طَلْبِ فَاقِدِ الْمَائِغَلَوَةِ سَمِّيَ أوْ سَلَمِيَنْ وَكَذَّ الْأَنْصَرِ  
 إِلَى ذَالِكَ حَصْلَهُ نَشَلَ الرَّوَاءِ كَيَاتِ عَنْهُ فِي جَمِيعِ الْأَبْرَاءِ  
 وَكَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا يَتَنَقَّى عَنْهُ وَكَانَ يَرْوِي عَنْهُ  
 جَلَّ مَا يُخَالِفُ الْعَامَاتِ حَصَلَ الظُّنُونُ بِكَوْنِهِ إِمَامَيَا  
 وَرَبَّمَا يَسْتَشِيدُ بِكَوْنِهِ إِمَامَيَا يَمِّيَا فِي الْعِلَّا عَنْ أَسْبَعِهِ

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ التَّوْفَلِيِّ عَنِ السَّكُونِيِّ  
 عَنْ آئِيْعَبٍ يَا اللهُ عَلَيْكُمُ التَّسْلَامُ قَالَ مَنْ تَعَذَّذَ  
 فِي الْوُضُوءِ كَانَ حَنَّا قِضَبَهُ بِالشَّادِ الْمُعْجَبَةِ أَوَالْقَادِ  
 الْمُبَمْلَكَةِ فَإِنَّ خَطَا بِهِ إِيَّاهُ بِعِشْلِهِ إِلَكُهُ بِمَا يُشْعِرُ  
 بِكُوَّتِهِ مِنْ أَهْلِ الْأَمَامَةِ فَتَأَمَّلُ وَثَانِيَّةَ يَا نَهَلَوْ  
 سُلَيْمَانُ كَوْنَدَ عَوَيْيَا فَتَدَادَ إِذْعَى الشَّيْخَ فِي الْعِدَةِ  
 وَغَيْرِهَا إِجْمَاعَ الشِّيْعَةِ عَلَى الْعَمَلِ بِرَوَايَاتِهِ  
 وَعَنِ الْمُحَقِّقِ فِي الْمُسَائِلِ الْمُرْزِيَّةِ إِنَّهُ كَرَحَوْيَشَّا  
 عَنِ السَّكُونِيِّ فِي أَنَّ الْمَاءَ يُظْهِرُ وَكَرَأَلَهُ مَرْحَرا  
 يَا نَهَلَهُ عَارِيَّ وَأَجَابَ يَا نَهَلَهُ وَإِنْ كَانَ حَذَالِكَ فَلَمَّا وَمَنْ  
 ثَقَاتِ الرُّوَاةِ وَنَقِيلَ عَنِ الشَّيْخِ فِي مَعَاضِعِ مَنْ كَتَبَهُ  
 أَنَّ الْأَمَامَيْتَةَ مُجَمَعَةٌ عَلَى الْعَمَلِ بِرَوَايَاتِهِ  
 عَمَّا يَرِدُ وَمَنْ مَا تَلَمَّمَ مِنَ الثِّقَاتِ وَلَمْ يَقْدَحْ بِالْمَذَهَبِ  
 فِي الرِّوايَةِ مَعَ اشْتِهَارِهِ مَا وَحْكَتِي جَمَاعَتِنَا مَمْلُوَّةٌ  
 مِنَ الْفَسَاقِ الْمُسْتَنَدَةِ إِلَيْهِ فَقَدْ لَمَّا فَلَتَكُنْ  
 هَذِهِ كَذَالِكَ.

(تنقیح المقال جلد اول ص ١٢٠-١٢١ باب

اسماعیل من ابواب الهمزة - مطبوعه

تلرانطبع جدید)

ترجمہ:

اسماعیل بن ابی زیاد سکونی شبیری ..... بعض دفعات کے امامی

اور شدید السقیہ ہرنے کا ثبوت ملتا ہے۔ اس کے اہل سنت میں مشہور  
ہونے اور ان سے میل جمل رکھنے اور ان کا قاضی ہونے کی وجہ سے  
اور جب اس کے ساتھ اور اس کی کثرت روایات اور جدید لوگوں کے  
نزدیک قابل قبول ہونے کو ملایا جائے گے۔ بلکہ بعض اوقات وہ اس کی  
روایات کو اجلاد و معادل راویان کی روایت پر ترجیح دیتے ہیں جیسا کہ  
ایک تیریہ دو تیریہ صینیخ کے فاسطے سے پانی زپانے والے کے لیے  
تمم کے باب میں اس کی روایات ہیں۔ اور اسی طرح اسی کے ساتھ  
ظایا گیا ہے۔ تمام مسائل میں اس کی روایات کو نقل کرنے کو۔ اور امام  
جعفر صادق رضی اللہ عنہ اس کے سامنے حدیث بیان کرنے سے پرہیز  
نہ کرتے تھے۔ اور اس سے بہت سی ایسی روایات مروی ہیں۔ جو  
اہل سنت کے مقابلہ ہیں۔ لہذا اس کے متعلق غالب گمان امامی ہونے  
کا ہی ہے۔ اور بعض اوقات اس کے امامی ہونے پر استہدا کی جاتا  
ہے۔ بوجہ ان روایات کے جو کتاب "العمل" میں صفت کے باپ  
سے وہ عملی ابن ابراہیم سے وہ اپنے باپ سے وہ نوٹل سے وہ  
سکونی سے وہ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے ہیں۔ کہ فرمایا امام موصوف  
نے کس نے وضویں زیادتی کی وہ وضو توڑنے والا یا اس میں کمی کرنے  
والا ہے۔ پس بے شک امام کا سکونی کو خطاب فرمانا اس قسم کی احادیث  
میں بعض اوقات اس کے امامی ہونے کو ظاہر کرتا ہے۔ پس خوب کر۔ دو مرا  
یک کا گراس رسکونی (کامی دغیر شیعہ) ہونا تسلیم کریں جائے۔ تو شیعہ  
نے "العدۃ و الحیرہ" میں اس کی روایات پر عمل کرنے کے متعلق  
شیعہ کا اجماع ذکر کیا ہے۔ کتاب "المتأمل الفرزیہ" میں محقق سے متعلق

اس سکونی سے ایک حدیث نقل کی ہے۔ اس بارے میں کہ پانی طاہر  
سلہر ہوتا ہے۔ اور سکونت نے ذکر کی کہ لوگوں نے تصریح کی ہے۔ کہ وہ عالمی ہے  
اور اس کا جواب دیا ہے۔ کہ اگرچہ وہ ایسے ہی ہو لیکن پھر بھی وہ ثقہ راویوں  
میں سے ہے۔ شیخ سے اس کی کتاب کے متعدد مقامات پر منقول ہے۔  
کہ فرقہ امیر موسکونی اور علما اور ان کی مثل، راویوں کی روایات پر عمل رکھنے  
میں تخفیت ہیں۔ اور مشہور حدیث کے روایت کرنے کے پیسے مذہب کا کوئی  
لحاظ نہیں کیا جاتا۔ اور ہماری جماعت (اشیعہ) کی تابعیں اس سکونت کی ملاٹا  
منقول سے نتاوی سے بھرپڑی ہیں۔ ترییجی اسی طرح ہے۔ دینی سکونتی  
امامی شیخ ہے)

## برہان والی روایت کا راوی "سلی بن الخطاب"

### تفصیل

#### تنقیح المقال

لِكُنَّ مَوْلَىَ الْوَحْيِيدِ مَالِيًّا إِلَىِ الصَّلَاحِ حَالِ الرَّجُلِ  
فَتَأَلَّ إِنَّ التَّضْعِيفَ مَا مُخْسُودٌ مِنَ النَّيَاعَشِيِّ وَمَرَّ فِي  
الْفَائِدَةِ الْإِشَارَةِ إِلَىِ أَنَّهُ لَا يَدْلِلُ عَلَىِ الْفَلَاحِ فِي نَدْرَىٍ  
الرَّاوِيُّ رَأَىَ صُعْتَ تَضْعِيفَ ابْنِ الْغَصَانِيِّ وَنَافِعَكَ  
لِجَلَالَةِ بَلْ وَثَاقَةَ رَأَوْ يَدْكُلُ هَذِهِ الْأَحِيلَةَ الْمَذُكُورَةَ  
فَنَتَأَوَّعَدُ بِهِ رَسَّيْمًا وَمِنَ الْقُمَيْتَيَّانِ وَمِنَ مَشَائِخِهِ رَوَ  
أَعَاظِيمِهِ وَفِيْهِمْ ابْنُ الرَّوَلِيِّ وَأَيْضًا يَرْوِيْعَنَّهُ  
مُحَمَّدُ بْنُ أَحْمَدَ بْنِ يَعْنَيِّ وَلَرِدَسْتَشِّ وَرَأَيْتَ

وَآيَتَاهُوَكَثِيرُ الْتِرِّ وَآيَةً صَاحِبُ الْكَتْبِ إِلَى غَيْرِهِ إِلَّا  
مِمَّا هُرِفَ فِيهِ .

تفصیل المقال جلد دوم ص ۳۹ باب سلسی من  
ابواب السین مطبع عہ تهرانطبع جدید

## ترجمہ:

یکن مری و حسہ سلمی بن الخطاب کی اصلاح کی طرف اول ہے پس اس نے  
کہا کہ سلمی ابن الخطاب کو ضعیف کہنا نجاشی سے یا گیا ہے اور فائدہ میں  
اشارہ گزر چکا ہے۔ کہ نجاشی کا اس کو ضعیف کہنا خود قول ضعیف ہے۔  
وہ بھی محض راستے میں۔ اور یہ بھی گزر چکا ہے۔ کہ ابن عفنا ری کا سلمی بن  
الخطاب کو ضعیف کہنا خود قول ضعیف ہے۔ تمہارے لیے اس کے  
لغتہ ہونے کی دلیل بھی کافی ہے۔ کہ اس سے بڑے بڑے طبیل اقدار  
او عظیم علماء نے روایت کی ہے۔ علاوہ ازیں بالخصوص علمائے قمیں  
ان کے مثالیخ اور دیگر معتبر علماء اور فاسد کرا بن ولید نے بھی اس سے  
روایت کی ہے۔ محمد بن الحیی اس سے روایت کرتا ہے۔ یکن اس کی  
روایت کے دوران کہیں بھی استثناء نہیں کرنا ایسی اس کی تمام ملاویات کو ذکر  
کرنا ہے) اور اس کے لغتہ ہونے کی پر دلیل بھی منید ہے کہ وہ کثیر الروایات  
ہے۔ بہت سی کتابیں کامنہ ہے۔ اور کئی دوسری صفات سے  
موصوف ہے۔

## ملحدہ فکر یاہ:

نجفی شیعی کو فروع کافی، خصال اور برہان وغیرہ کتب اہل تشیع میں ذکر و  
موجود روایات۔ ذکر جن میں سیزہ کوئی، بال فوجنا، لان پیٹنا وغیرہ حرام کہے گئے ہیں)

سے جو سک شید پر زد ہے تو تھی۔ اس سے بھی نہیں کہ اور کوئی بہانہ نہ آیا۔ تو ان روایتوں میں سے کسی ایک راوی کو ضعیف کہہ کر گھوٹکا جی کرانی پاہی۔ اور صاف صاف لکھ دیا کریں روایات اگرچہ مذکورہ مصنفوں اور مذکورہ کتب میں موجود ہیں۔ لیکن بوجہ ضعف راوی قابل استہشاد نہیں۔

سلک شید کی فن روایا پر متمدد اور معتبر تر کتاب "تفصیل المقال" سے ہم نے ان روایوں کے متعلق حوالہ بات درج کر دیتے ہیں۔ اور سادھے ہی ان کا ترجیح پیش کر دیا ہے۔ جس کو ضعیف کہا گی۔ وہ قوی اور ثابت نکلا۔ جس کو محبوہ کہا گی وہ جانا پہچانا راوی ہے۔ اور جن لوگوں نے اپنی ضعیف کہا ان کا خود دیہنا ناقابل اعتبار ہے۔ یہ سب راوی ثقہ اور پچھے امامی شیخ تھے علام رامقانی نے ان کی ثقاہت کے ثبوت کے لیے کئی ایک مرلیتے ذکر کیے۔ ناکر ان مختلف طریقوں سے ان لوگوں کے قول کی تردید ہو جائے۔ جوان کے شعف کے قائل ہیں۔ نجفی کی "تفصیل المقال" کی عبارات دیکھ کر شرم کے مارے رنجست اُڑ جانی قابل ہی تھی۔ لیکن کس قدر دھڑکانی سے اپنے بیگانوں کو دھوکا اور فریب دینے کی کوشش کی گئی۔ معلوم ہوتا ہے۔ کہ نجفی نہ اپنوں کا خیر خواہ ہے۔ اور نہ ہی غیروں کا۔ بلکہ صرف اور صرف دھوکا اور فریب کا احیا کرنے کے درپر ہے۔ ہو سکتے ہے۔ کہ اہل شیعہ کو اس کی چیختی چھڑی بازی پر اعتبار آجائے۔ لیکن تب حقیقت سامنے آتی ہوگی۔ تو اس کا مذہر ماتم کرتے ہوں گے۔ واد و حجۃ الاسلام، "ذرا پزوں کی زغیروں کی کہترت نہ سمجھنے دی۔ لیکن کی ہوا۔ اپنی دنیا و آخرت بر باد کر لی۔ اور منہ کالا لے کر قبریں روپوش ہو گیہ۔"

## فاعتبر وایا اولی الابصار

نحوٰ:

«اتم اور صحابہ» کے صفحہ ۹۵۶ تا ۹۶۱ پر نجی نے موجہ اتم اور عزاداری کے ثبوت میں قرآن کیم کی یہ آیت ذکر کی ہے۔ لایحہ اللہ الجھر بالسو دمن المول الامن ظلمو چو بکھر بعینہ استدلال مفتوحات شیعہ، میں اسماعیل شیعی گرجوی کا بھی ذکر تھا اور اس کا جواب اور اس کی تردید با تفصیل بھی ہے۔ لہذا اس کو چھوڑ دیا گیا ہے۔

## دغا بازی نمبر ۲

بَنِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَزَّلَ أَمْلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَمْ مَلِسْ تَمْ  
بَنِي هَبْيَا

ما تم اور صحابہ: ام المؤمنین بنی اسلمی کو نبی کریم کی طرف سے اتم کی اجازت۔  
المعجم الصغیر للطبرانی:

عَنْ أَقْرَبِ سَلَمَةَ زَوْجِ الْبَيْتِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
أَنَّهَا قَالَتْ يَا أَرَ سُوْلَ اللَّهِ اَنَّ فَسَاءَ بْنَيْ مَخْرُومَ قَدْ  
أَقْمَنَ مَا أَقْمَنَ عَلَى الرَّكِيْدِ بْنِ أَبِي الرَّلِيْدِ مُغَيْرَةَ  
فَأَذَنَ لَهَا فَقَالَتْ وَهِيَ تَبَكُّرِيْ - أَبَكِيْ الْوَلِيْدَ بْنَ الرَّلِيْدِ  
بْنِ مُغَيْرَةِ - أَبَكِيْ الرَّلِيْدَ بْنَ الرَّلِيْدِ وَأَخَا الْعَثِيْرَيْرَةِ -  
(ابن سنت کی معتبر کتاب المعجم الصغیر للطبرانی ص ۲۰۴)

ترجمہ:

ایک روز اسلام نے بنی پاک کی خدمت میں عرض کیا کہ یا بنی اللہ ولدین

منیرہ کا بنی عزیزم کی حورتوں نے اتم کیا ہے۔ (اور اس جناب سے اس  
باقم میں شرکت کی اجازت پاہتی ہوں) پس جناب نے ان کو اجازت دی۔  
ام سلہ اُبیس اور روستے ہمئے اس شہر کے ساتھ اتم کیا۔ اب کی اولیہ  
بن الولید بن مغیرہ... اب کی الولید دخال العشیرہ  
قارئین آپ نے غور فرمایا کہ ام المؤمنین نے بنی پاک کو اتم پاہرنے کی خبری  
اور اتم میں شرکت کی اجازت بھی پاہتی۔ اگر اتم فعل حرام ہوتا تو ایسا نبی کریم  
ام المؤمنین کو اس میں شرکت کی اجازت نہ دیتے۔ اور شرکت سے منع فرماتے اور بڑے  
حورتوں نے اتم پاکی تھا اُبیس بھی اس پر سرزنش کرتے۔ لیکن ایسا نہیں ہوا۔ نبی رَمَّعَ نے  
انہیں بھی منع نہیں کی۔ اور ام المؤمنین کو شرکت کی بھی اجازت دے دی۔ اور بنی ام سلہ  
نے اتم میں شرکت بھی نہیں کی۔ بلکہ اتم میں نو صڑپڑھا۔ ام المؤمنین کا نبی کی اجازت سے  
بزم اتم میں شرکت کرنا غائب ہے۔ اور ہم دیکھیں گے کہ ملاں لوگ اس روایت کے بعد  
ام المؤمنین پر کی فحشوے لگاتے ہیں۔ نیز بی بی سلہ نبی کی اجازت سے اگر عام اتم میں  
شرکت کر سکتی ہیں۔ تراستہ رسول امام حسین کو اتم کس طرح حرام ہو گی  
صلائے عام ہے یا زان نجتہ وال کیے

(دعا تم اور صحابہ مس ۹۰۰ ۹۰)

### جواب اوقل:

بڑی کلیمہ میرے جو روایت مذکور ہوئی اس میں نبی نے خواہ مخواہ ادھر ادھر کی  
بانک کا پناہ مطلب سیدھا کرنے کی شوشش کی ہے۔ حضرت امداد رضی اللہ عنہا نے جو کچھ  
کیا۔ اس کے لیے لفظ درتبخی، استعمال ہوا۔ اور خود انہوں نے بھی... اب کی.. کاف لفظ ذکر کیں  
ہے۔ وہ مسکاہ کا معنی گذشتہ اور اراق میں ہم ذکر کرچکے ہیں۔ اس کے بغیر حدیث مذکور میں  
ایک لفظ بھی ایسا نہیں جس کا معنی سینہ کو بی، زنجیرزندگی اور گال نوچنے وغیرہ ہوں اخلاق

تو نبی امیر کے ہجرت وہ جمادی کی بے۔ صرف روتا (جو بکاء کا معنی ہے) مختلف فیضیں ہیں ہے۔ اس لیے بکاء کا معنی ہاتم اور پھر اس سے مر جمادی ثابت کرنا دھرم کو دی ہے۔ اور فریب کا روی ہے صرف آنسو بہا کر روتا نلاف شرع برگز نہیں بلکہ ثابت نبوی ہے۔

### جواب دوو:

نبی نے مجسم صنیع کی روایت لفظ کرنے میں بدیانتی اور کربلا میں کام ظاہر و گیا ہے۔ یہی وجہ سے، کہ روایت مذکور میکل طور پر ذکر نہ کی گئی۔ در ناس کے بعد وادی الفاظ میں خود اس کی تردید ہو جو رحمتی را اس روایت کی صحت و عدم صحت کا فیصلہ اسی روایت کے آخر میں موجود ہے۔ صاحب مجموع مغایر روایت کے ذکر کرنے کے بعد بحثتے ہیں۔ تفسیر دید مشام میں عتاد و لذیں ری عن ام سالمة الـ بلذ الـ استناد۔ یعنی حضرت ام سلم رضی اللہ عنہا سے یہ روایت صفتہ مشام بن عمار نے کی ہے۔ یہ روایت کسی دوسرے راوی سے ہرگز روایت نہیں۔ اس آخری جملہ کا مطلب، مقصود یہ ہے کہ یہ روایت قابل استدلال نہیں اس روایت کے دو راویوں میں سے هشام بن عمار نے اسی روایت کی تائید کیں ہیں۔ بلکہ من گھڑت عذشیں بیان کرنے والا ہے۔ فن رجال کی کتب سے اس کی تائید میں حوالہ لاحظہ ہو۔

### ہشام بن عمت ارکیسا راوی ہے

### تمہذیب التہذیب

وَقَالَ الْأَجْرِيُّ عَنْ أَبِي دَاوُدَ أَبْوَا أَكْرَبَ بْنَ عَيْمَانَ  
بْنَ عَبْرَةِ الرَّحْسَنِ خَيْرِ بْنِ عَمْتَ مُحَمَّدَ هشام بْنَ عَمَانَةَ  
خَدِيْثِ مَسْنَدَةِ لَهِيَّ لَهَا اصْلَ . . . رَقَالَ إِبْرَهِيمُ زَوْهَرُ  
ذَكْرَ أَخْمَسَةَ هشامَةَ فَقَالَ طَيَّاشَ خَسِيفَتْ وَذَرَ لَذْنَفَشَةَ

فِ الْكِتَابِ إِنَّا أَنْشَأْنَا عَلَيْهِ الْحَسَدَ حَتَّىٰ اتَّهَمَهُ أَنَّهُ إِنَّكَ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ السَّلَوةَ

(قہدیبہ لندذت - بد ملاس ۵۲، ۵۳)

تمذکرہ مشام ملبوعد ببر و مت

**ترجمہ:**

اجری سے ابی داؤد اور اس سے اجھے ادی سلیمان بن عبد الرحمن سے بیان کی۔ رہشام نے چار سو ایسی احادیث لیکی ہیں جو حسنہ کے اعتبار سے مکمل ہیں لیکن ان میں سے کوئی جسی اصل اور ثابت شہر ہے ہر دوسری نے ذکر کیا کہ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ہشام کا ذکر کرتے ہوئے کہا کہ رہلہ باز اور خنیف قسم کا ادمی ہے اور انہوں نے اس کا تقدیمی ذکر کیا جس کا مطلب الفاظ قرآن کے ساتھ ہے۔ اور یہاں تک فرمایا کہ اس کے چیخے ممتاز پڑھنے والوں کو اپنی ممتازی پا جائے۔

**ای روایت کا دوسرا راوی "اب الحمزہ شمالي" ، بھی ضعیف ہے**

### تہذیب التہذیب

فَالَّذِي أَنْتَ مُضْعِفٌ لَّيْسَ بِشَيْءٍ وَقَالَ إِنَّ مُعِينَ  
لَيْسَ بِشَيْءٍ وَقَالَ أَبُو ذَرَعَةَ لَيْسَ بِشَيْءٍ قَالَ أَبُرَحَدَ سُوِّيَّ  
لَيْسَ الْحَدِيدُ يُكْتَبُ لَا يُخَيَّبُ بِهِ ..... وَقَالَ يَزِيدَ  
بْنَ دَارْزَنَ كَانَ يُؤْمِنُ بِالْجُنُونِ ..... وَقَالَ ابْنَ  
حَبَّانَ كَانَ كَثِيرًا أَرْسَلَ فِي لَكْبَارٍ حَتَّىٰ لَرَنَ مِنْ

حَدَّى الْأَحْتِيجَ بِإِبْرَادِ النُّفَرَادِ مَعَ عَلَّمٍ فِي تَشْيِيعِهِ وَرَوَى  
ابْنَ عَائِدَةَ يَقِنَّا مِنَ الْفَلَاسِلَيْنِ بِثِيقَةٍ وَعَدَّهُ مُسْلِمًا فِي  
فِتْرَةٍ مِنَ التَّرَافِيْصَاتِ۔

(تہذیب التہذیب جلد دوم ص ۸۰۷ تذکرہ ہشام طبری

(بیروت)

### ترجمہ:

”ابو حمزہ شماں“ کے بارے میں امام احمد نے کہا۔ کوئی ضیافت ہے۔ اور کسی قابل نہیں۔ ابن عین نے بھی یہی کہا۔ اور ابو زرعہ کا ہبنا ہے کہ یہ زم ہے۔ ابو قشم کہتے ہیں کہ اس کی حدیث لکھنے جانے کے قابل نہیں اور زندگی اس سے جنت پڑھی جاسکتی ہے۔ یزید بن بارون کا ہبنا ہے۔ کہ رجعت کا قابل ہے۔ ابن سبان نے کہا کہ یہ اخبار میں بہت وہی تھا۔ اس مدت تک کہ اس کی اخبار کے ساتھ احتیاج نہیں کیا جاتا۔ جبکہ یہ اس خبر کا منفرد راوی ہر۔ اور اس کے ساتھ ساتھ وہ شیعیت میں پڑا کہ ادمی تھا۔ ابن عدری نے فلاں سے روایت کی ہے۔ کہ ابو حمزہ شماں اپنے نہیں۔ اور سیلانی نے اسے راضیوں کے قبیل سے شمار کیا ہے۔

### ملحد فکریہ:

جنی شیبی نے گزشتہ دلائل کی طرح اس روایت سے ”مرد جماتم“، ثابت کرنے میں فریب دینے کی کوشش کی۔ حضرت ام المؤمنین امام محمد رضی اللہ عنہا کے واقعہ میں مذکور لفظ ”بخار“ سے اول تو زینہ کوی وغیرہ کا پتہ نہیں پہتا دوسرا اس روایت کی سند میں صرف ہشام کا نام ہے۔ یعنی صرف اسی راوی نے اس روایت کو ذکر کیا۔ اور خود اس کی حقیقت وہ جو تہذیب التہذیب کے حوالے سے ہم بیان کرچکے ہیں۔ دوسرا راوی ”ابو حمزہ شماں“

تو چنی کا اپنا بڑا انحصار۔ جب چھوٹے میان کی فریب دہی اور دھوکہ بازی کا یہ عالم ہے۔ تو بڑے میان کی کمگی کھلائیں گے۔ بکھر راضی اور فعال شید نے اسم الممین اسم سدر منی اللہ عنہا کے بارے میں تجھکہا۔ وہ اس کے اپنے عقائد کی ترجیحتی ہے۔

## دعا بازی نمبر ۲۸

رَانْ پَيْثَ كَرْخُونْ بِهَا نَاسْنَتْ حَفْرَتْ آدَمَ هَـ  
معاچ النبوه :

در روايت است که چند آفلق و اضطراب و ردے اثر کرده که دست بر زان تو زده کر گشت و پوست از سردست و سرنازے اور فست بد و اشخازال نفا ہر شدہ۔

(ابن سنت کی معترکت کتب معاچ النبوہ کرن اول ص ۳۳)

ترجمہ:

حضرت آدم میں سے ہیں چنی اور اضطراب نے اتنا اثر کی کہ ما تم اپنے زان پر مارا اور اس سے گشت و پوست ہاتھ اور زان کا ضائع ہو گیا اور ممی خا ہر جو گئی۔

قارئین کرام جو لوگ ران پیٹنے سے عمل باطل ہونے کا فتوی دیتے ہیں۔ فذاعصہ کی ٹپی اتنا کہ جو اے کو پڑھیں کہ حضرت آدم ابو البشر ایں ڈھم میں ران پیٹ کر رہے ہیں۔ اور خون بھی بھاڑ رہے ہیں۔ ابو البشر اس سر ہر ج ران پیٹیں کہ اس سے خون باری ہو جائے۔ یہ تو حرام نہیں۔ لیکن اگر مصائب احمدیں علیاً السلام کی یاد میں شیعہ ران پر ہاتھ ماریں۔ تو یہ

بچارے تمام اعمال سے باقاعدہ و مثبت۔ کیا اسی چیز کا نام الصاف ہے؟  
و شمنان امام حسین کہتے ہیں کہ یہ روایت ضعیف ہے۔ اور ہم بھی کہتے ہیں جو جس روایت  
میں بھی ران پٹینے کی قباحت کا ذکر ہے۔ وہ بھی ضعیف ہے۔

ابباب الصاف: ما تم کو چار یاری ملاں گاہے تلقید مزید کہتے ہیں۔ اور گاہے  
دین سے خارج کر دیتے ہیں۔ ہم نے چار یاری مذہب کی کتاب سے  
حضرت آدمؑ کا ماتم ثابت کر دیا ہے۔ اب ان کی خوشی ہے۔ راپنے باپ  
آدمؑ کو معاذ اللہ معاذ اللہ مزید کا معتقد بنائیں۔ یا کسی اور کا۔

(دانخواہ زرسار ما تم اور صحابہؓ ۹۹۰، ۹۸)

### جواب اول:

جنہی شیئی نے حضرت آدم علیہ السلام کا فعل جس کتبے ثابت کیا ہے۔ اُسے ہمارے  
محض علامہ قابلِ اعتبار کتب نہیں گردانتے۔ جیسا کہ اعلیٰ حضرت مولانا احمد رضا خان بریلوی  
قدس سرہ نے احکام شریعت میں ”و معالج النبوة...“ کے مصنف ماعین کاشفی کے متعلق  
پوچھے گئے ایک سوال کے جواب میں فرمایا۔ کہ یہ کتاب ایک ملحوظ کی کتاب ہے۔ اور اس  
میں رطب و یابس سمجھی کچھ موجود ہے۔ اگرچہ مصنف کا مسلک اہل سنت سے تعلق تھا۔  
لیکن ان کی کتاب ایک ملحوظ کی وجہ سے ایسی اہمیت نہیں رکھتی۔ کہ اس سے استدلال کیا جا  
سکے۔ لہذا ایسے شخص کی کتاب سے عبارت پیش کر کے ”ما تم آدمؑ... ثابت کرنا  
دن بازی ہے۔

### جواب دوسرہ:

گزارشہ سطور میں اپنے خود جنہی کی تحریر سے ملاحظہ کیا۔ کہ ہر ایک کی ہر ایک روایت  
قابل قبول نہیں ہوتی۔ بلکہ اس کی تبریزت کی کچھ شرائط ہیں۔ اس کے راویوں کا اسم اسکے جمال  
کی کتاب میں کیہا تھا ہے۔ اس کی سند کبھی ہے۔ اس کے ان ظاہر کیتے ہیں۔ اور منہوم کیا ہے۔

دیگرہ؟ یعنی بہت سے درجیں اس کے جبور کرنے کے بعد کوئی روایت درج محدث تک پہنچ سکتی ہے۔ ہم دریافت کرتے ہیں کہ یہی احتیاط صرف ان احادیث کے متعلق ہے جو تمہارے ملک و مشرب کے خلاف پڑتی ہوں۔ یا ہر ایک حدیث کے لیے یہ شرائط ہیں۔ اگر ہر ایک کسی ہے یہی تو پھر حضرت ادم علیہ السلام کے ران پیشے والی حدیث کسی ہے جو یہی شرائط دیکھی جائیں گی۔ اگر ان شرائط پر پوری ارتقی ہے۔ تو درست و روزنا معتبر ہو گی۔

معارف النبودیہ کی سرے سے اس روایت کی سند ہی موجود نہیں ہے۔ اس لیے اس کے راویوں کے بارے میں کچھ بھی نہیں کہا جاسکتا۔ لہذا اس کی صحت اور عدم صحت کے پہچاننے کا کوئی طریقہ نہیں۔ ایسی بے سند روایت سے یا استدلال پیش کرنا کہ حضرت ادم علیہ السلام ران پیشے اور خون بہلتے ہیں۔ امام جعین کے مصائب پر اس کرنا کیروں ناجائز ہے؟ کیا روایت مذکورہ قابل استدلال ہے۔ جب معلوم ہوا کہ یہ روایت کئی ایک وجود سے غیر معتبر ہے۔ تو پھر اس سے استدلال پیش کرنا اس قدر دعا اور فریب دہی ہے۔ اس مجموع روایت کے برخلاف بہت سی ایسی احادیث صحیح موجود ہیں۔ جن کی سند بھی قابل اعتماد ہیں جس کی کہتمی ہیں، وہ بھی قابل اعتماد ہے۔ تو اس وقت کون عقلمند ایسا کرے گا کہ مجموع روایت کو تو قابل استدلال سمجھے۔ لیکن مشہور و صحیح روایت کی طرف دھیان بھی نہ جائے۔

غمی کو پاہیئے تھا۔ کہ یہی روایت مروجہ ماتم کے جواز پر کسی اہل بیت کے امام ہے ذکر کرتا۔ کیونکہ اس کے نزدیک مکالمہ تشیع کے نزدیک کوئی عمل اور کوئی عقیدہ اس وقت سک شافت اور مقابل عمل نہیں ہو سکتا۔ جب تک اس کے متعلق حضرات ائمہ اہل بیت میں سے کسی ایک کی حدیث موجود نہ ہو۔ معارف النبودیہ اول تو سئی واعظی کتاب بھے اس سے تمہارا ایک تعلق۔ دوسرا اس روایت کی سند غلوت ہے۔ اس سے تمہارا استدلال بیکار۔ تیسرا حضرت ادم کا واقعہ اگر تسلیم (بغرض محال) کریا جائے۔ تو اس سے شریعت محمدیہ

مذکوری مسئلہ کے باقی رہنے اور جائز ہونے کی کیا دلیل؟  
 ہمارا دعا ہے کہ تجھنی اور اس کے یار و مردگار بھی مل کر گزشتہ کریں۔ کہ اپنی کسی  
 کتاب سے سند صحیح کے ساتھ کسی ایک امام سے یہی روایت (حضرت اورمہ کے  
 ران پیشئے والی ثابت کردکھائیں۔ قرآنہ انگلا انعام پائیں۔

فاعتبروا یا اولی الابصار

## دعا بازی نمبر ۲۹

**ران کا پیٹنا سنت نبوی ہے۔**

دال سنت کی معترکتاب صحیح بخاری جلد دوم ص ۵۰ (۱) دال سنت کی معترکتاب  
 نسائی شریف جلد سوم ص ۳۵۵ (۲) دال سنت کی معترکتاب ارب المغزد  
 ص ۲۹۱ (۳) دال سنت کی معترکتاب صحیح مسلم جلد اول ص ۲۹۱ (۴) دال سنت  
 کی معترکتاب سند ابی عوان جلد دوم ص ۲۹۲ (۵) ہے۔

مسند ابی عوان م:

وَ هُوَ مُؤْلِي يَشْرِبُ فَخِذَةً وَ هُرَيَّتُوْلُ وَ سَكَانُ الْأَنْسَأَ  
 أَكْثَرَ مَشْبُّي جَزَّ لَا۔

(مسند ابی عوان جلد دوم ص ۲۹۲)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے کہ رسول اللہ رضی اللہ عنہ اس مال میں کہ اپنی ران کو بیٹھ جائی

شرح البخاری:

قَوْلُهُ يَسْرِي بِفَخِدَةٍ فِي شَوَّجَرَاءٍ ضَرِبَ الْفَخِذَ  
عَثَّةً ثَالِثَتِي.

دہل سنت کی معتبر کتاب شرح البخاری

جلد سوم ص ۹

ترجمہ:

شایخ ابن حجر ذرا تھے ہیں۔ کہ اس حدیث میں وقت افسوس ران پیشی کا  
جو اجازت ہے۔

قاد عین! ملاں لوگ ران پیشی کے عمل کے باطل ہونے کا فتنہ دیتے  
ہیں۔ تو ہم ایسیں نبی کریم صلی اللہ علیہ اور وسلم نے جب ران ہمیشی تو حضرت صلی اللہ علیہ اور وسلم کے  
عمل کا کیا ہوا؟

رسول اللہ شریعت کے بادشاہ ہیں۔ اور جناب کے ران پیشی کا ذکر صحیح بخاری  
میں ہے۔ بخاری کی ہر ہر حدیث کو اہل سنت من حیث السند صحیح اانتے ہیں۔ اور جناب  
شریعت کا بادشاہ خود ران پیشی ہے۔ تو پھر اگر شیعوں غیر حسین علیہ السلام میں ماتم کریں۔ ران  
پیشیں۔ تو ان کے عمل کروں باطل ہوں گے۔ جو اہل نبی سے نبغیل رکھتے ہیں۔ اور درجہ تنقیق پر نائز  
ہیں عمل ان کے باطل ہیں۔

ارباب الصافات! ماتم کو تعمید پر زیر گھسنے والے اپنے بخاری پڑھیں۔ اور ڈوب  
کر رہا ہیں۔ ہم نے بخاری شریعت سے نبی کریم کا ماتم ثابت کر دیا ہے۔  
شریعت کا بادشاہ معاذ اللہ معاذ اللہ کیا ران پیشی میں زیادہ کامقدام  
ہے؟  
دعا خدا از درس اللہ ماتم اور سعابہ

## جواب اول:

بخاری شریف و عینہ کتب احادیث سے جو نجفی نے روایت پیش کی ہے اس میں بھی دغا بازی سے کام لیا گیا ہے۔ پہلے اس روایت کا پس منظر ملاحظہ ہو۔ پیروں کے منزع کی طرف آئیں گے۔ حضرت علی رضی انور عزیز سے روایت ہے کہ ایک دن حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے گھر تشریعت لائے۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو فرمایا کہا تم نہ اذ بحده نہیں پڑھتے۔ میں نے عرض کیا جحضور! حالات نیز میں ہماری روؤں اللہ کے پیروں ہوتی ہیں۔ وہ واپس کر دیتا ہے۔ تو ہم امتحان بٹھھتے ہیں۔ میری یہ بات سن کر آپ واپس تشریعت لے گئے۔ جاتے ہوئے میں نے منا کر آپ اپنی ران پر باتھا مارہے تھے اور یہ پڑھ رہے تھے۔ وکان الامسان اکثر شئی جد لا۔

بخاری شریف میں مذکور حدیث پاک کا تزحیم ملاحظہ کرنے کے بعد پڑھتے والا فیصلہ کر سکتا ہے۔ کہ اس میں ”مروجہ ماتم“ کے لیے کوئی لفظ نہ ہے۔ پھر اس سے جواز کا معاملہ ذہون مذکور بدل کی بات ہے۔ نجفی سے پوچھئے کہ آپ جس ماتم کے جواز کی بات کر رہے ہیں۔ وہ اسی طرح کا ہے۔؟ ذرا تباہی نے تو ہمیں کھضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کس کے انتقال اور کس کی شہادت پر ران پر باتھا مارا تھا؟ حالانکہ شید لوگ امام حسین رضی انور عنہ کی شہادت کے موقع پر ایسا کرتے ہیں اور اسی کو نجفی جائز ثابت کرنے کے درپے ہے۔ لے دے کے حدیث زیرِ بحث میں اگر کوئی لفظ لفظ رکھتا ہے۔ تو وہ یہ تحریک فیخ دادہ ہے۔ جس کا معنی یہ ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ران پر باتھا مارتے تھے۔ آئیے ذرا اس کی وجہ معلوم کریں۔ کہ ایسا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کس وجہ سے کیا؟

ایک تاویل وہ جو نجفی نے ابن حجر عسقلانی شارح البخاری کی نقل کی۔ جس سے انہوں نے پوچھتے افسوس ران پر باتھا ماذ جائز ثابت ہونے کی دلیل بنائی۔ لیکن صرف یہی ایک تاویل ذکر کردہ مبنًا اور دوسری تاویلات سے منمزہ ہیں۔ فرقہ ان الصاففہ نہیں۔ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ

اس کی مزید تاویلات لکھتے ہوئے رقم طرائف۔

وَقَالَ ابْنُ الْمِتْنِينَ كَوْهَةَ الْحُجَّاجَةَ يَا أَلَا يَعْلَمُ الْمُذْكُورَةُ  
وَأَرَادَ مِنْهُ أَنْ يُنْسَبَ التَّقْصِيرُ إِلَى نَفْسِهِ وَنَقْلُ  
ابْنِ بَطَالٍ عَنِ الْمُهَلَّبِ قَالَ فِيهِ اتَّدَّلَيْنِ لِلَّامَ اَنْ  
يَشَدَّدَ فِي التَّرَاقِلِ حِيثُ قَنْعَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
بِسْرَلِ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْفَسَنَا بِيَدِ اللَّهِ لَاتَّهُ  
حَلَامٌ صَحِيحٌ فِي الْعَزَّزِ عَنِ التَّنَفِلِ وَلِرَكَانِ فِرْضِنا  
مَا عَذَرَهُ قَالَ وَإِنَّا نَسْرُبُ فِخْدَهُ وَقَرَأْتَ دَلَاءَ يَةَ  
فَدَالَ عَلَى اتَّدَّلِ غَلَنَ اتَّدَّلَ أَخْرَجَ جَمِيرَ فَنَدَمَ عَلَى أَنْبَاهِهِمْ  
..... وَقَالَ النَّوْرِيُّ الْمُخْتَارُ اتَّدَّلَ ضَرَبَ فِخْدَهُ  
تَعْبَيْهِ مِنْ سَرْعَةِ حِرَابِهِ وَحَدَّمَ مِنْ افْتَدَلَهُ  
عَلَى الْمَعْتَذَارِ بِمَا عَتَذَرَ بِهِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ

(فتح الباري شرح صحيح البخاري)

للعقلاني جلد سوم ص ۹

طبع عدل مصر )

ترجمہ:

ابن تین نے کہا کہ تصور صلی اللہ علیہ وسلم نے ران پر ہاتھ اس یہے مارا  
کہ توارث کردہ آپ سے احتجاج فرمانا اپ کو اچھا نہ لگا اور آپ نے  
تقصیر کر اپنی حرف نسبت کرنے کو اچھا سمجھا۔ مہلب سے ابن بطال  
تائق ہے کہ اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ امام کو نوافل  
کی ادائیگی کے لیے اس پر سختی کرنا نامناسب ہے۔ دیکھتے ہیں کہ

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی المرتضیؑ رضی المتعزؑ کے مذہب افسنا بیسداں اللہ، کو سن کر کچھ نہ کہا۔ (یعنی نماز تجدید پڑھنے کے لیے مزدکچہ نہ کہا) کیونکہ نفلی نماز کے تپوڑنے کے لیے معمول اور صحیح غدر ہے۔ اور اگر فرائض کی بات ہوتی۔ تو پھر اتنا مذہب قبول نہیں ہوتا۔ اور انہوں نے کہا کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنے ران پر ہاتھ مارنا اور رأیت کر دینہ کا تلاوت کرنا تو یہ اس بات پر دلالت کرتا ہے۔ کہ آپ نے اپنے بارے میں گمان کی۔ کہ میں نے انہیں نماز تجدید کا کہہ کر کچھ نہ کی ہے۔ تو آپ نے از روئے نہ مامت ران پر ہاتھ مارا..... امام فروغی کا کہنا ہے۔ رمحتار یہ ہے کہ آپ نے ران پر ہاتھ اس لیے ادا۔ کہ آپ حضرت علی المرتضیؑ کے جواب کی سرعت سے تعجب میں پڑھ گئے۔ اور اس لیے جی کہ ان کا جواب آپ کے خیالات کے نامرفیق تھا۔ اولاد علم ناظرین کرام! حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ران پر ہاتھ مارنے کے واقعہ کے تاویلات آپ نے درج بالا حوار میں ملاحظہ فرمائیں۔ مختصر یہ کہ آپ کا فعل شریف صرف تأسف کے اظہار کے لیے نہ تھا۔ بلکہ ایت مذکورہ کی تلاوت بے موقعہ ہو جانا حضرت علی المرتضیؑ اور ان کی اہلیہ کو بے وقت جگانا اور حضرت علی المرتضیؑ کا جواہ بریہ اور عذر نامناسب معلوم ہونا یہ اور اس کے علاوہ بعض دوسری وجہات علماء نے بیان کیں۔ ان تمام تاویلات سے قطع نظر کرتے ہوئے صرف ایک تاویل کو منتخب کر کے اپنا الاؤس سیدھا کرنا کہاں کی داشتمانی ہے۔

مدیر ش مذکورہ میں لفظاً دینہ سب فحد۔ ران پر ہاتھ مارنے کے معنی میں صریح ضرور ہے۔ میکن اس کی علت کوئی ایک مخصوص نہیں۔ تاکہ اسی پر اس کو مجموع کیا جائے۔ لہذا اس سے غم پر ران پیٹنا اور پھر اس سے اتم حسین پر ران پیٹنا شایستہ

گرنا عدد حجہ کی محاقت ہے۔ اگر یہ ثابت کرنا ہے۔ تو پھر ٹوں کرو۔ کر نجی صاحب اپنے دادا کے گھر رات کے وقت جائیں۔ اور زیندے اتنیں بیدار کریں۔ انہیں نماز تجوہ پڑھنے کی تلقین کریں۔ اور عذر پیش کرنے پر ران پڑھنے بیٹھ جائیں۔ لیکن اس قسم کا اتم ان کی قسمت میں کہاں؟ یہاں تو سرے سے فرضی نمازوں ہی غائب ہیں۔ تہجد کے لیے کون کسی کو کہئے گا۔ ہماری ان گزارشات سے معلوم ہوا۔ کہ اس حدیث سے مردہ ماں میں ثابت کرنا نجی کی فریب کا ریوں میں سے ایک فریب ہے۔ اور اس کے سوا کچھ بھی نہیں۔

### جواب دوم:

اس سے پہلے ہم خود اتم اور صحابہؓ ۹۲ کے حوالے سے تحریر کر لے ہیں۔ کہ کسی حدیث کا قابل قبول ہونا اور قابل عمل ہونا بہت سے مراحل طے کرنے کے بعد ہوتا ہے۔ نجی نے بخاری شریف کی احادیث کے متعلق کہا۔ کہ اس کی تمام روایات اہل سنت کے نزدیک صحیح السنہ ہوتی ہیں؟ خود ہی ہمارے بارے میں اپنا مطلب ثابت کرنے کے لیے اپنی رائے قائم کر لی۔ بخاری شریف میں درج شدہ روایات ازاول تا آخر تمام کو بلا استثناء ہم صحیح السنہ اور قطعی العدالت نہیں سمجھتے۔ بلکہ تمہاری رائے کو درست سمجھ کر ہم پوچھتے ہیں۔ کہ کسی روایت کو صحیح السنہ ہونا یعنی کہ اس کو قابل عمل کر دیتا ہے؟ ملا نکاح اپنی تصنیف کے میں ۹۲ پر تم خود ہی لکھ لچکے ہو۔ کہ صحیح السنہ ہونے کے بعد بھی حدیث کو کسی مراحل سے گزرنا پڑتا ہے۔ دلالت منطقی، ہفہ و مہلک، تصدیق، محبل میں اور معارض وغیرہ مراحل صحیح السنہ ہونے کے بعد ہیں۔ کہ ان سے گزرے بغیر وہ حدیث قابل عمل و استدلال نہیں ہوتی۔ پھر ہم نے فرض کر دیا۔ کہ نجی صاحب صحیح السنہ کے بعد تمام مراحل طے کر گئے۔ لیکن ہم دریافت کرتے ہیں۔ کہ آخری مرحلہ معارض کا بھی اپنے طے کر دیا۔ لیکن اس حدیث کی معارض احادیث کو دیکھا۔ پھر ان میں راجح کو تھی اور مرجوح کو ناممکن کہا۔ نجی صاحب! آپ کی قسمت میں۔ ہمت ہی کہاں تھی۔ کہ

اتئے مرا عل لے کرتے۔ اُو ہمیں اس طرف یہی چلتے ہیں۔

اس حدیث کی معارض وہ احادیث ہیں جن میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کسی کی ہوتی پڑھی جائے، وہ اپنے کرنا اور گریبان پھاڑنا ان تمام کا ثبوت تو کبی بکار ہافت صریح موجود ہے۔ اور وہ احادیث جرع و تعدد میں قابل عمل قرار دیجی ہیں۔

بالخصوص وہ احادیث کہ جن میں آپ نے اپنی صاحبزادی حضرت فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا کو ان افعال سے منع فرمایا ہے۔ اب یہاں اگر تجویز والی فکر وہ حدیث کو مجھی ان احادیث کے مساوی مان بیا جائے۔ تو لازم اتنے ہے کہ رسول اللہ کے قول اور فعل میں لفڑا و ہو۔ یعنی خود ماتم کر رہے ہیں۔ اور اپنی صاحبزادی کو اس سے منع فرمائے ہیں۔ لیکن ایسا نہیں ہو سکتا۔ اس یہی معلوم ہوا۔ کہ مخالفت والی احادیث قطعی الدلالت ہونے کی وجہ سے قابل عمل ہیں۔ اور ان پیشے والی حدیث مختلف تاویلات کی حالت ہوتے ہوئے اس معنی میں مشکل ہوتی۔ اس یہی اس کا راجح مطلب و مقصد ہو گا۔ کہ آپ نے ران پر راتھ بوجو غم و افسوس کے نہیں بلکہ تعب کی بنابردارے۔ اب ان دونوں قسم کی احادیث میں تعارض نہ رہا۔ اور تطبیق ہونے کی وجہ سے نبی پاک کی ذات پر وہ اعتراض نہ ہو سکے گا جو اور پر گزر چکا۔ پھر اس قسم کے تعارض کو فتح کرنے کا ہمارے ہاں یہ قانون ہے۔ کہ قول و فعل کے تضاد میں قول کو ترجیح ہوتی ہے۔ لہذا قولی احادیث ان امور کی حرمت پر دال ہیں۔ انہی کو ترجیح دیتے ہوئے اس حدیث سے ماتم ثابت کرنا ایک بہت بڑا فریب ہے اور دغاباڑی ہے۔

## محکم یہ استدلال درست معلوم ہوتا ہے :

جیسا کہ بالتفصیل تحریر کر لچکے ہیں۔ کہ اس حدیث سے مروجہ ماتم ہرگز ثابت نہیں ہوتا اور نہ ہی رہ حدیث قابل صحبت رہتی۔ لیکن ایک استدلال ہم بھی اس حدیث سے کرتے ہیں

شاید قارئین کرام اسے درست قرار دیں۔ اس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ران پیشی کی ایک وجہ ان بطال نے بھی بیان کی کہ کاپ کا ایسا کرنا ازرو نے نہادت تھا۔ یعنی یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سمجھا۔ کہ میں نے رات کے وقت اگر حضرت علی المرتفع و خیر و کو خواہ مخواہ پر شان کیا۔ ان طرح ابھی تکلیف ہوئی۔ اپنے کیے پر نہادت کا انہمار ران پیش کر کرنا ثابت ہوا۔ تو اسی طرح ابھی اپنے کیے پر نہادت کرتے ہوئے سیدنا کوبی، زنجیر زنی اور کڑپے پھاڑنے کی عادات اپنائے ہوئے ہوں۔ گویا انہم نہادت کیا جا رہا ہے۔ اور ایسا کرنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ کیوں جناب اکیلا استدلال ہے؟ ضرور پسند آیا ہو گا۔ کیونکہ یہ حقیقت کا آئینہ دار ہے۔ آخر امام عالی مقام کو کوفہ بلانے والے کون تھے خطوط پر خطوط کن لوگوں نے لمحے تھے؟ پھر کوفہ اور شام کے بازاروں میں کون روئے نہ ممتاز کون تھے؟ اور شہید کرنے والے کہاں سے آئے تھے؟ ہم با تفصیل کتب شیعوں کے حوالہ جات سے تحریر کر لپکے میں۔ مختصر یہ کہ اس وقت کے «شیعیان علی»، یہ سب کچھ گزر نے پر بطور نہادت روئے پیشے۔ اور آج تک کے شیعیان کی پیروی کرتے ہوئے ان کی کرسم ادا کر کے اپنی بیجان کر رہے ہیں۔ اور امام ظلموم کے ساتھ اپنی آنکھ بیان کرتے ہیں۔

## فاعتبروا یا اولی الابصار

# دعا بازی نمبر ۳

”رَانِ پیٹنَا سُنْتَ عَلَى مِيَالِ الدِّمَاءِ هَے“

اہل سنت کی معترکتاب تحفہ اثنا عشرہ مولف شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ص ۲۳۵ میں ہے۔

تحفہ اشتاً عشریہ:

چوں شکست برش کرام المؤمنین افتاد و مردم از طفین مقتول شندو  
حضرت امیر تختے را لاحظ فرمود راہنمائے خود را کو فتن گرفت۔

ملحق آر جہر:

جب بی بی عائشہ کو شکست ہوئی اور امیر المؤمنین نے مقتولوں کی لاشیں  
کو دیکھا۔ تو اسکے ران کو پیٹنَا شروع کر دیا۔

قارئین: ملاں روگ فتوی لگاتے ہیں کہ ران پیٹنے سے عمل باطل ہو جاتے ہیں  
اگر سے درست مان لیا جائے۔ تو معاذ اللہ حضرت رسول مقبول اور حضرت علی۔ ان  
کا کرنی عمل باقی نہ رہا۔

(ماخذ از رسالہ اتم اور صحابہؐ ص ۱۰۲، ۱۰۴)

جواب:

”مر و جم اتم“ ثابت کرنے کے لیے تھا اثنا عشریہ میں سے ذکورہ عبارت ہیں  
بھی اپنی پرانی روشن کے مطابق دھوکہ دی پر عمل کیا۔ اگر عبارت ذکورہ کو سیاق دیا جائے

سیست مکمل طور پر ذکر کیا جاتا۔ تو اس سے نہیں کہ کیے پر پانی پھر جاتا۔ اور رو رہ کا دودھ اور پانی کا پانی تھم کو سامنے آ جاتا۔ لیکن ایسا جان برجھ کر کی گی۔ تاکہ فریب دینے میں آسانی ہو۔ اور اپنا انوسویہ حا ہو سکے۔ شاہ عبدالعزیز صاحب نے مذکورہ عبارت درصل اہل تشیع کی طرف سے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر کیے گئے ایک اعتراض کے جواب میں تحریر کی۔

اعتراض و جواب کا ترجمہ لاحظہ ہو۔

حضرت صدیقہ رضی اللہ عنہا انھر میں فرمایا کرتی تھیں۔ قائلکت علیتیاً وَ دَوِيدُتْ أَنِّي كُنْتُ نَسْرًا مَمْسَيْتَكَ۔ میں علی رضی اللہ عنہ سے لڑا۔ اور میری خواہش ہے۔ کہ میں بھولی بسری ہو تی۔ داس اعتراض سے اہل تشیع یہ ثابت کرتے ہیں۔ کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑا فی کرنے میں سیدہ عائشہ خود کو غلطی پر اور حضرت علی کو حق پر سمجھتی تھیں۔

اس اعتراض کا جواب شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے دیا۔ کہ جو مفترض نے الفاظ نقل کیے ہیں۔ ان الفاظ کے ساتھ حدیث موجود نہیں بلکہ حدیث کے الفاظ میں یہ ہے۔ کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ زانوپر ہاتھ مار کر فرار ہے تھے۔

بَالِيَّتَنِي مِثْ قَبِيلَ هَذَا وَ كُنْتُ نَسْرًا مَمْسَيْتَكَ۔ میں علی رضی اللہ عنہ اس سے پہلے مرکہ بھولی بسری یا بت کیوں نہ ہو گیا۔ اگر جواب صدیقہ رضی اللہ عنہ نے ایسا فرمایا بھی ہو تو وہ اسی قبیلے سے ہو گا۔ اور جیاں مقصد انصاف پسندی اور رجوع بحق ہو۔ فرمیں سے اس قسم کے احصاءات نہ مانت کا اخیر ہوتا ہے۔ جو بہم تبریث نہیں کیا یہ دکھ اور تعجب کی بات نہیں؟ کہ ایسے قابل قدر بند بات اور احصاءات کو

---

بھی دوگ مرطان میں شمار کرتے ہیں۔

(تحفہ اشناعشرہ مترجم ص ۴۲۸ مطبوعہ کراچی)

## لمف کریہ:

حضرت عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے ما بین جنگ جمل کے بارے میں ہم اپنا موقف تفصیل کے ساتھ تحفہ جعفرؑ کی جلد سوم میں بیان کر کر پکے ہیں۔ وہاں اس بحث کا تفصیل مطالبہ کر لیا جائے۔ یہاں صرف خلاصہ ذکر کیا جاتا ہے۔ ان دو توں صلیل القدر صحابہ کے ما بین جنگ خطاۓ اجتہادی کے ضمن میں آتی ہے۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ حق پر تھے لیکن امام المؤمنین عالیہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی خطا عنادی نہیں بلکہ اجتہادی تھی۔ اس عقیدے کی روشنی میں کوئی شخص سدیقہ رضی اللہ عنہا پر اعتراض نہ کرے جو شاہ ساحب مرحوم نے تحفہ اشناعشرہ میں ذکر فرمائے اس کا جواب ذکر فرمایا۔ خطاۓ اجتہادی کے ثبوت پر ہم نے کتب شید کے وہاں متعدد حوار جات نقل کیے ہیں۔

شاہ ساحب کے جواب سے بھی نے جو مرد جدہ ماتم ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ باسل بھونڈی کو کوشش ہے۔ اس کام و جدہ ماتم سے کوئی تعلق نہیں شاید ساحب تو اس عبارت کے ذریعہ اہل شیعہ کو ازالی جواب دے رہے ہیں جس سے متصور ہے۔ کہ اگر فی مذیع کا لفظ سیدہ عالیہ صدیقہ نے استعمال کیا۔ تو یہی لفظ حضرت علی نے بھی استعمال کیا۔ تو پھر کیا وجہ ہے۔ کہ ایک کابو لا ہو لفظ اس کے حق میں ناقص ہونے کی دلیل بن جائے اور دوسرے کے لیے ایسا ز ہو؟

پھر ہم کہتے ہیں۔ کہ اگر بتول اہل شیعہ سیدہ عالیہ صدیقہ نے یہ لفظ اپنی خطاۓ انجام دار کرنے کے لئے اور بالفاظ دیگر آپ نے اپنی غلطی پر ماتم کیا۔ تو یہی نہامت حضرت علی سے جی مبتول ہے۔ لہذا اگر بھی اس کو ماتم کی دلیل بناتا ہے۔ تو پھر کہتا ہے گا۔ اُن

حضرات نے بطور نذامت ماتم کیا۔ اور یہ شید رُگ بھی اتم برجنمذامت کرتے ہیں۔ کبھی سے امام مظلوم کے ساتھ یہ سلوك ہو گیا۔ ہم نے کیوں انہیں بلا یا۔ کیوں انہیں شہید کیا؟ ان بالوں پر نذامت کرتے ہوئے اہل شیعہ اتم کرتے ہیں۔ تبلائی یہ یا استدلال درست نہیں۔

فاعتبروا یا اولی الابصار

## ڈغا بازی نمبر اسٹر

**”زان کا پیٹنا سنتِ صوابہ،“**

ماتم اور صحابہ:

**مسند ابی عوانہ:**

فَسَرَّبَ الْقَوْمُ بِإِيْدِيْهِ مُرْعَلِيْ أَفْخَادِ هَسْرٍ۔

(اہل سنت کی معترکت بمسند ابی عوانہ

بلدو ۲۴۰ م ۱۳۱ میں ہے۔

(اہل سنت کی معترکت بسن نسیب بلدو

ص ۱۶)

(اہل سنت کی معترکت بسن ابی داؤبد م

ص ۲۲۸ میں ہے۔

**ترجمہ:**

معارفہ بن حنبلی بیان کرتا ہے۔ کہ بنی کربلا کے یونچے ہم نماز پڑھ

ربے تھے۔ کریمہ آدمی کو چینیک اُنی۔ میں نے اس پالنگڈا کہا۔ تو قمر نے مجھے گھورا۔ تو میں نے ان سے کہا۔ کہ تم مجھے کیوں گھورتے ہو۔ تو صاحب براہ نے اپنی رانوں کو پیٹا۔

فارمین ران پیٹنے کے عمل کو باطل قرار دینے والے صحابہ کے عمل کا بھی خیال رکھیں لیکن براہ تعلص کا۔ دور کا تنکا تو نظر آ جاتا ہے۔ اور قریب کا تھیر بھی نظر نہیں آتا۔ صحابہ ران پیٹ رہا ہے۔ بنی کریم خاموش ہیں۔ اور تحفظ ناموس صحابہ کے ٹھیکیدار بھی غائب ہیں۔ کیونکہ ان کی خصوصیت ہی یہ ہے کہ صحابہ کے کسی فعل پر اعتراض نہیں کرتے۔ خواہ اچھا ہو یا بُرا اور شیعوں کے ہر فعل پر اعتراض کرتے ہیں۔ خواہ وہ اچھا فعل ہی کیوں نہ ہو۔ اگر قبلتے صحابہ کے اعمال ماتم کرنے سے باطل نہیں ہوتے۔ تو بے چارے شیعوں کے اعمال غیر ماتم ہیں میں ماتم کرنے سے کیسے باطل ہو جاتے ہیں۔ اور باب النصاف! اگر ماتم کرنا قیدِ یزید ہے۔ تو کیا یہ صحابی بھی یزید می تھے جنہوں نے یزید کی ولادت سے پہلے مجھے نبوی میں بنی کریم کے سامنے ماتم کی۔ (ماتم اور صحابہ ۱۰۳)

### جواب:

نفعی منتظر غرض کو توصیفِ اعتراض سے اور حجتی استدلال سے واسطہ ہے۔  
 چاہے اس کے لیے کچھ بھی کرنا پڑے۔ سن ابی داؤد وغیرہ کتب اہل سنت سے جو روایت ذکر کر کے مرد جد ماتم ثابت کرنے کی لाभال کو شش کی گئی۔ اس سے یہ دعویٰ ہرگز برگز برگز ثابت نہیں ہو سکتا۔ خیانت اور بد دیانتی کا یہ عالم کر روایت مذکورہ جس واقعہ کے متعلق تھی۔ وہ بھی ممکن ذکر نہ کیا۔ آخر کرتا بھی کیوں اس سے اپنے فحول کے پول کے کھنے کا خطرہ تھا۔ اور مقصود میں واضح ناکامی تھی۔ لان پر ہاتھ مارنے کے لفڑی ناظر آ گئے۔ اور انہیں اتنا اٹھایا۔ کہ مرد جد ماتم کے ہم پر کر دیا۔ آئیے ان لفڑی کے کہنے کا پس منظر دیکھیں۔ واقعہ یہ تھا۔

یک شنس نیا نیا مشرف باسلام ہوا۔ الجی اسے نماز کے احکام کا بھی ملم نہ تھا۔ ہوا یہ کہ  
ہمس سے نماز کے دوران کچھ ابی حرکات سرزد ہوئیں۔ جنمہاز میں  
ہر قل نہ چاہئیں تھیں۔ دیگر صاحبِ کرام نے اس کا شمارے کے ذریعہ ان حرکات سے  
بازر کھنے کا طریقہ اختیار فرمایا۔ تو اس نے دوران نماز یہ کہہ دیا۔ تم لوگ مجھے کیوں گھوتے  
ہو؟ اس رسمہ کرام نے آسے خاموش رکھنے کے لیے یہ طریقہ اختیار فرمایا۔ کہ اپنے  
باخموں کی انٹکھیاں رانوں پر ماریں۔ اور اس کے بعد وہ خاموش ہو گی۔ فلمتا رائیہم  
**یَسْكُنُوا فِي إِبِكْنَتِي سَكَنَتٌ** (جب میں نے دیکھا کہ وہ مجھے چپ کرنا چاہتے ہیں  
تو میں چپ ہو گیا۔)

یہ تھا واقعہ کہ جس میں صاحبِ کرام کا اپنے رانوں پر با تھہ (انٹکھیاں) مارنے کا ذکر  
ہے۔ برصاحب النہاد اس واقعہ کے پیش نظر ہی سمجھے کا کہ یہ ران پینی، کسی غم  
اور ماتم کے ارادے سے ہرگز ہرگز نہ تھا۔ اور زہی کسی کی فوت یہ دلگی پرالیسا کیا گیا۔ بلکہ  
اس کے بر عکس خاموش رہنے کے لیے ایک اشارہ کے طور پرالیسا کیا گی۔ اب بتدینے کہ  
شید دلگ ”ران پینے“، کے کس کو خاموش کرنا چاہتے ہیں۔ اور اس لفظ کی طرف اشارہ  
کرتے ہیں۔ باں اتنا ضرور ہے۔ کہ وہ اپنی غلطی کا اطمینان کرنے کے لیے اسی طریقہ کو درود بھائی۔  
کی شکل دیتے ہوں۔ یعنی لوگوں کو ہم نے دھارے بڑا دل کے ذریعہ میدان کر بلکہ بہت بڑی  
غلطی کی۔ چونکہ غلطی بڑی حقی۔ اور اس لیے اس کی غاطر ران پینے سے بڑا اشارہ ہو ناچاہئے۔  
اور وہ یہی ہو سکتے ہے۔ کہ ہم منہجی ہیں۔ سینے کو لی کریں اور زنجیرز فی مار بھی کوئی  
اہم سیں۔ یعنی اشد عنکش کی شہادت درمیان میں کہاں ہیں۔ اور اس پر مکمل  
انہما اور اس پر ران پینے۔ میں کوئی نسبت ہے؟

جنہی ممنوع الموس کی سیں ترا نیاں دیکھیں کر۔ ملک پر با تھہ مارنے۔ سے مرد وہ ماتم  
ثابت کیا چار ہے۔ چاہے وہ کسی طور پر نہما ہو۔ ہم پر چھتے ہیں، کہاگر کسی کی ران پر مکمل

بیٹھ جائے۔ تو وہ اُسے اڑانے کے لیے اُس بجگ پر با تھمارے۔ تو آپ اس سے بھی سرووج ماتم، ثابت کر کے دم میں گئے۔ آپ نے کبڑی کھیلتے دیکھا ہو گا۔ پہلوانی کرتے دیکھا ہو گا۔ ان دونوں کھیلوں میں «ران پیٹی»، جاتی ہے۔ ہنزا ثابت ہو گا۔ کھلن پڑنے والے دو ماتم کر رہے ہیں عقل کے ناخن لو۔ یہ رُگ کس کا ماتم کر رہے ہیں۔ اگر استدلال کا یہی انداز ہوتا تو اپریشن سے زنجیری ثابت ہوتی۔ کسی کے مذہ پر حضرت رسید کرنے سے «من پیشنا»، ثابت ہوتا۔ اور کوئی کی دلائل سے سیاہ کپڑے پہننے ثابت ہوتے۔

نجفی کی بد دماغی اور کفہی نہیں بلکہ فہمی کا یہ عالم ہے کہ مذکورہ روایت میں «ران پیٹی» کو زیدی کی بیری ہندو کا ماتم پر قیاس کر رہا ہے۔ اور اس صحابی کو جو آداب فخارنا سے ابھی باخبر نہ تھا۔ اُسے سمجھانے والے صحابہ کرام کو «مشتی زیدی»، کا پیروکار بنا رہا ہے۔ اور حضرات صحابہ کرام کے اس طور پر ران پر با تھمارنے سے یہ ثابت بھی کیا جا رہا ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے مسجد نبری میں «ماتم»، ہر آپ اُسے دیکھتے رہے۔ مذاہجتی کہیے۔ کہ اقعدہ کورہ اور نجفی استدلال میں کوئی مطابقت ہے؟ یہ تھا۔ وہ مایہ ناز طریقہ استدلال کجب کی بنی پر نغالباً «حجۃ الاسلام» کا لقب نجفی کو دیا گیا۔

۵

براں عقل و دالش بیاں گردست

## دُغایا زی نمبر ۳۲

قرآن میں ہے حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے منہ پیٹ لیا

مام اور صحابہ:- «قرآن میں مز پیٹنے کا ثابت تھا:  
بخاری شریف:

فَأَقْبَلَتِ امْسَاكَةٌ فَصَكَّتْ وَجْهَهَا

(پارہ ۲۶ سورۃ الذاریات)

«صَكَّتْ» کا معنی ہے منہ پر طما نچہ مارنا۔

ثبوت ۲- بخاری شریف:

فَصَكَّتْ فَجَمَعَتْ أَصَابِعَهَا فَقَسَرَتْ بَعْضَ جَبَهَتَهَا

(بخاری شریف جلد ۱۳۹ اول الذاریات

انگلیوں کو اکٹھا کیا اور منہ پر مارا۔

جواب:-

نحوی شیئی کا بعینہ یہ سوال «فتوات شیعو» ہے، اس کے مؤلف نے بھی ذکر کی ہے۔ ہم اس کا جواب تفصیلی طور پر لکھ رکھے ہیں۔ اس مقام پر صرف لکھوڑ خلاصہ اس کا جواب تحریر کیا چاہا ہے۔

”قرآن کریم“ میں من پسندیے یعنی مرد و باتم کا ثبوت پیش کرنے پر بڑا زور دیا گیا۔ اور ناگزیر کو مناظر میں ڈالنے کی انتہائی کوشش کی۔ اور یہ باور کرانے کی سعی کی گئی۔ کہ حضرت سارہ زوج ابراہیم علیہ السلام نے ماتم کیا۔ اور قرآن نے اس کو ذکر کیا۔ آپ ناظرین خود انمازہ الگائیں۔ کہ مجھی کا دعوایے اور اس کے ثبوت میں دیا گیا حوار اب اہم کیا مناسبت رکھتے ہیں؟ حضرت سارہؓ رضی اللہ عنہا کا دادا تو مختصر یوں ہے۔ حضرت جبریل علیہ السلام نے جب ابیس ایک فرزند کے ولد کی خوشخبری دی۔ تو انہوں نے ازراءؓ تعبیت اپنی انگلیاں پیشانی پر رکھ دیں۔ جیسا کہ عورتوں کی برقت تعبیت یہ عادت ہوتی ہے۔ لیکن مجھی نے اس تعبیت کے طور پر منہ پر رکھے گئے ہاتھ سے ”من پر طلبانچو مارنا۔ ثابت کر دیا۔ اس کے برخلاف مجھی نے کاش اپنے مسلک کی تفسیر دیکھی ہرتی۔ تفسیری میں ص ۴۷۸ پر اسی آیت کے تحت مرقوم ہے۔ آئی خُطّت وَجْهَهُمَا۔ یعنی حضرت سارہ نے اسے شرم کے اپنا منہ چھپا لیا۔ ایک اور معنی اور تفسیر میں یوں ذکور ہے۔ فَزَعَتْ سَارَةُ فَصَكَّتْ آئی حاضرَتْ یعنی جب حضرت سارہ میں یوں ذکور ہے۔ فَزَعَتْ سَارَةُ فَصَكَّتْ آئی حاضرَتْ یعنی جب حضرت سارہ رضی اللہ عنہا نے فرشتے سے زمود کی خبر سنی۔ تو گھر ابست کے عالم میں انہیں حیثیں آگیا تفسیری کے اس حوار کے بعد مجھی صاحب سے سوال ہے۔ کہ اگر اس واقعے ”ماتم“ ثابت کرتے ہو۔ تو بھرا بیسے موقع پر کیا کرو۔ آخران موقع پر ایسا کیوں نہیں کرتے جبکہ قرآن سے ثابت ہے؟ یعنی جب تم میں سے کسی کو بچپے کی خوشخبری ملے۔ تو صرف آتم بچھایا کرو۔ جس طرح دور بابیت میں بچپی کی پیدائش پر صرف ماتم بحصی تھی۔) اور بھر براہ جب تھاری کسی پر دو شیخیں کو حیثیں آنا شروع ہو۔ تو سینے کو بی اور زنجیریں، ہر تی پا ہیئے۔ ان دو اوقات میں تمام شیعہ برادری کو سخت ماتم کرنا پا ہیئے۔ کیونکہ بکواز تفسیری قرآن سے یہ ثابت ہے۔

ہماری ان گزارشات سے قارئین کرام بخوبی جان گئے ہوں گے۔ کہ حضرت سارہ رضی اللہ عنہا کے اس واقعے سے مصروفہ ماتم۔ ثابت ازنا حاقدت ہے اور دنبازی ہے

اگر اس ہی ہوتا۔ تو تفسیر قمی والا اس طلب و مقدمہ سے انہا ہو گیا تھا۔ آخر اس کے ملک کی بات ثابت ہر رسمی تھی۔ وہ اس کی بجائے ادھر اور درستار ہا۔

فَاعْتَبِرْ فَوَيَا إِلَى الْأَبْصَارِ

## دُغَا بازی نمبر ۳

وصال نبی پر سیدہ عائشہ کا اور قتل عثمان پر  
عورتوں کا منہ پینا

ماتما و رضیابہ:

کتاب مذکور کے ص ۱۱۸ سے ۱۱۸ تک سنبھل شیعی نے کتب اہل سنت سے موجود تم کے ثبوت پر حجہ عنوانات پیش کیے ہیں۔ ان میں بھی مکاری اور دغا بازی کا منظاہرہ کیا گیا۔ جس کی تفصیل آپ کے سامنے ابھی آتی ہے۔ مذکورہ عنوانات اور ان کا فلاصل صراحت ہے:-  
 ۱۔ ”وفات نبی پر عورتوں نے اپنے رضاہ پیٹ پیٹ کر سرخ کر لیے ۱۰۰، اس عنوان کے ثبوت پر البدایہ والنہایہ جلد ہنگام ص ۲۴۳ کی یہ عبارت پیش کی ہے۔ قدَّ  
 تَوْقِيَ عَلَى الْفِرَاشِ رَالثِّسْوَةُ مَحَوْلَةٌ فَحَمِيرُونَ فَجُبُوْهُنَّ۔  
 جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہوا۔ تو آپ کے اروگرڈ بیٹھی عورتوں نے اپنے چہروں کو سرخ کر لیا۔

۲۔ وقت مصیبت سیدہ اور منہ پینا سنت عائشہ ہے۔ اس کے ثبوت کے لیے متأریخ کامل ابن اثیر جلد دوم ص ۵۵ اکی یہ عبارت درج کی گئی ہے۔ قَالَتْ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ

فِيْضَ وَهُوَ فِي حُجَّةِ رَى شَرَّ وَصَعْدَجَ رَأْسَهُ عَلَى وَسَادَةٍ وَقَمَتِ النَّسَلَامُ  
مَعَ النِّسَاءِ وَأَصْبَرَهُ وَجْدَنٌ۔ بَلْ بِي مَا لَشَ فَرَاتِي مِنْ۔ نَبِيُّ كَرِيمٌ نَّعَيَ لُودِيں دِفَاتِ پَالِي  
میں نے حضور کا سر تکیر پر رکھا اور راٹھ کھڑی ہوئی۔ اور حضور کے غریب، میں نے دوسری  
عورتوں کے ساتھ اپنا منہ بھی پہلیا اور سینہ بھی۔

۳۔ **وَمَاتَمْ زَوْجَهُ عَثَمَانَ** تاریخ ماصوہ رونی کا حوالہ۔ وَذَكَرَ أَبْنَ حَرَبٍ  
أَنَّهُمْ رَأَادُوا حَاجَرَ رَأْسَهُ بَعْدَ هَشْبَدَ فَسَاحَ النِّسَاءَ وَضَرَبَنَ  
وَجْهَهُ عَهْنَى فِيْنَ امْرَاتَ دَنَاسَلَةَ وَأَمَّ الْبَيْتَيْنَ وَبَنَاتَهُمْ۔ ابْنُ حَرَبٍ  
نے ذکر کیا ہے۔ کہ جب قاتلوں نے حضرت عثمان کا سر قلم کرنے کا ارادہ کیا تو  
عورتوں نے چیخ دیکھا کی۔ اور اپنے منہ پیٹھے۔ منہ پیٹھے والی عورتوں میں دو حضرت  
عثمان کی بیویاں تھیں۔ ایک ناہر اور دوسری ام البنین اور منہ پیٹھے والی عورتوں میں  
حضرت عثمان کی بیٹیاں بھی تھیں۔

۴۔ در حضرت عثمان کی بیٹیوں کا تمام اس مقام پر تاریخ کامل ابن اثیر مدد سوم ص ۸۹  
کی یہ عبارت پیش کی۔ وَأَرَادُوا أَقْطَعَ رَأْسَهُ بَدْ فَرَقَعَتْ نَابِدَةٌ عَلَيْهِ  
وَأَمَّ الْبَيْتَيْنَ فَصَبَغَنَ وَضَرَبَنَ الْوَجْهَ۔ جب حضرت عثمان کو قتل کے  
وقت قاتل نے ان کا سر قلم کرنا چاہا۔ تو ان کی زوجہ ناگل اور ام البنین ان پر گڑپیں  
اور تھیں اور اپنے منہ پیٹھے۔

(د) تمام اور صواب بازیں ۱۰۱۸۷)

### جواب:

رسالہ امام اور صحابہ میں درج شدہ عنوانات اور ان کے ثبوت کے طور پر تحریر کردہ  
حوالہ جات کے جوابات کا سلسلہ کچھ طوات پر کھاتا ہے۔ باوجود یہ کچھ دل پاہتا ہے  
کہ تھیں کی ملکاریوں اور دھوکہ دہی کی عبارتوں کا تفصیل پرست مارٹم کروں۔ میکن طوات

کے پیش نظر اختصار کرنے پڑ رہا ہے۔ بگزشتہ مطہری میں ذکر شدہ پار عنوانات میں سے پہلے عنوان کے تحت جو رد ابتد درج کی گئی۔ اس کے متعلق اول یہ بات ہے کہ لقول صحیح ہر روایت کی صد روایت ہونے کی وجہ سے قابل استدلال نہیں بن جاتی۔ بلکہ اس کے لیے بہت سی شرائط ہیں۔ البتہ ایسا نہیں کہ روایت کی صد کہاں ہے۔ ۴ دوسری بات یہ کہ بالفرض عورتوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال پر وہی کیا۔ جو صحیحی کے ذہن میں ہے تو، تم پر چھتے ہیں۔ کیا اس طرح یہ نہیں ہے، ہمارا اعتقاد یہ ہے کہ حضرات انبیاء کے کلام کے علاوہ کوئی دوسرا شخص مخصوص نہیں۔ اس لیے اگر ان عورتوں نے ایسی کیا۔ تو ان کے مقابل میں احادیث صحیحہ اس کی ممانعت ہیں۔ موجود ہیں۔ ایسے میں ان عورتوں کے فعل کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے؟ ہمارا پھر وہی دعویٰ ہے کہ عورتوں اور پچھوپیوں کی بات زکرو۔ خاص کر اس لیے بھی کہاں عورتوں اور پچھوپیوں کو قوم مسلمان بھی نہیں سمجھتے ہیں۔ اک حوالہ پیش کرنا ہے۔ تو کسی امام کا پیش کرو۔ وہ حوالہ باسند ہو۔ اور مرغوع و تصحیح روایت کے ساتھ ذکر ہو۔ ایسا حوالہ ایک ہی پیش کردو۔ اور من ما لکھا لفاظ پاؤ۔ پورے رسالے میں کتنی کا ایسی ایک حدیث بھی ذکر کرنا اس بات کا غماز ہے۔ کہ ایسی حدیث ہے ہی نہیں دوسرے عنوان کے تحت سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا منہ پیٹنا اور سیدہ زینہ کرنا اس روایت کے بارے میں ہم تفصیلی جواب تحریر کر لیکے ہیں۔ کیونکہ ہی اعتراف فتوحۃ شیعہ، ایک اسماعیلی گوجردی نے بھی درج کیا تھا۔ مختصر یہ کہ یہ روایت قابل استدلال ہرگز نہیں ہو سکتی۔

یہ سراور جو حقاً عنوان بھی اس قسم کی روایت سے مزین کیا گی۔ زادس کی صد اور زہی نعل پیغمبر۔ بغیر سند کے یہ روایت کو نظر جنت قرار پائی۔ اور پھر جب کہ فعل ایک عورت کا ہے۔ جو کنہ سے معلوم نہیں۔ اور زہی اس کا فعل نہیں بن بات ہے۔ اس لیے اس سے درستام۔ کے جواز کا ثبوت کیسے ہو گی؟ علاوہ از بی اس روایت کا مودعہ تاریخی مذکور

جلد سوم ص ۱۹۶ ایں اسحاق ہے۔ یہی ابن اسحاق میزان الاعتماد اور تہذیب کے مطابق ایسا ادمی ہے کہ جس کے تعلق منقول ہے کہ لیں بحجه تھیں بتتی اور یہ دلیل و حجلاً ابن سحاق فی التقدیرۃ۔ ایسے راوی کی روایت سے استدلال کس طرح درست ہو سکتا ہے۔؟ لیکن نجفی کے سر پر بہوت سوار ہے کہ وہ اہل شیعہ کو یہ دکھال کر خوش کر سکے کہ کیس نے اہل سنت کی کتابوں سے موجود امام شاہ است کر دیا ہے۔ لیکن یعنی جانئے۔ اہل سنت و جماعت کے مسلک حنفی کے دلائل اور اصول و فتویٰ ابطال یہ نہیں کہ نجفی جیسا پلتا پھر تا ”حجۃ الاسلام“ ان پر گرفت یا اعتراف کر سکے۔

## فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۳۷

### ما تم اور صحابہ کے چند عنوانات اور اس پر تائیدی

#### حوالہات کا فلک

عنوان ۱: «ما تم حضرت خدیجہ ابجری»، اس کے ثبوت پر معارج النبوة میں سے یہ عبارت پڑیں کہ «حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کو جب کفار سے افیت دی تو سیدہ خدیجہ سر پر یہ تی ہوتی باہر نکل آئیں۔

عنوان ۲: «ما تم جناب سیدہ فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہا»، اس کی تائیدی یہ معارض النبوة کا ہی یہ حوالہ پڑیں گیا ہے۔ «جب سیدہ زہرا نے بدر کے دن حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کے قتل کی خبر سنی۔ تو رو تی ہوتی اور یہ تی ہوتی باہر آئیں۔

## جواب:

دولوں عنوانات کے ثبوت میں دو معارج النبوہ میں سے ۔ ۔ ۔ میں یہ حالہ پیش کیا ہے یہاں بدبپ و یابس سے بھری پڑی ہے۔ اور مخفی ایک واعظ کی تصنیف ہے۔ لہذا اس میں کی روایت کا درج ہو جانا قابل استدلال نہیں۔ دوسری بات یہ کہ ان دونوں روایات کی تینی نے بھی کوئی بسند ذکر نہیں لکھنے کے بغیر اس سے محبت نہیں ہو سکتی۔ اگر یہ کہا جائے مگر یہ روایت معارض النبوہ میں بھی موجود ہے اور اس کے مصنفوں قابل غور ہیں۔ تو اس بارے میں عرض ہے۔ کصاحب معارض النبوہ نے یہ روایت ذکر کر کے اس کے بارے میں لکھ دیا۔ از غرامب روایات است کرد معارض النبوہ اور وہ الحص (جلد دوم) جب ناقل خود اسے مزید روایت کہ رہے ہیں۔ ترجمہ قابل محبت کیونکہ ہو گی۔ ۔ ۔

## فاعتبر وایا اولی الابصار

# دغا بازی نمبر ۳۵ سر

ما تم ابو هریرہ

ما تم اور صاحبہ:

سنن ابن ماجہ:

قَالَ رَأَيْتَ أَبَا هُرَيْرَةَ يَضْرِبُ حِبْلَتَهُ مِيدَه وَيَقُولُ  
يَا أَهْلَ الْعَرَاقِ أَنْتُمْ مِنْ عَمُوْنَ إِنِّي أَكْتَبُ عَلَى  
رَسُولِ اللَّهِ.

حاشیہ: قَوْلُهُ يَضْرِبُ حِبْلَتَهُ وَإِنَّمَا يَضْرِبُهُ  
حُنْنَ نَاقَةً تَاسَفًا۔

(اہل سنت کی معترکات ب سنن ابن ماجہ ص ۲۰)

(۲۴۶)

(اہل سنت کی معترکات ب سنن ابن ماجہ ص ۲۰  
مولف محمد ابن یزید ابن ماجہ ہے)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ کیس نے ابو هریرہ کو دیکھا کہ وہ اپنی پیشانی بیڑت  
رہے تھے۔ اے اہل عراق تم گمان کرتے ہو کیس بنی پرچھبٹ

باندھتا ہوں۔ اور اس مفہوم کے حاشیہ پر ہے۔ کہ وہ اپنی پیشانی کو قلم اور تائست کی وجہ سے پیٹ رہے تھے۔

قارئین کرام! اگر حضرت ابو ہریرہؓ کے لیے ماتم کا جواز ہے۔ تو شیعہ حضرات کے لیے بھی غم حسینؑ میں ماتم کرنا جائز ہے۔  
جواب:

صحابیٰ رسول سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا پیشانی پر ہائھماستے کا واقعہ ہے۔ لوگوں نے جب دیکھا۔ کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو بہت زیادہ احادیث اور رسول یاد ہیں۔ اور ان کی روایت کرتے ہیں۔ تو اس پر لوگوں کو تعجب ہوا۔ جب حضرت ابو ہریرہ کو کثرتِ حدیث کی بات پر لوگوں کے تعجب کا علم ہوا۔ تو اپنے ان لوگوں کے ایک دو ہم کو دور کرنے کے لیے ازرا و تعجب۔ اپنا ہاتھ اپنی پیشانی پر مارا۔ اور فرمایا۔ کیا تھیں میری کثرتِ روایات بیان کرنے سے یہ دو ہم پڑ گیا ہے۔ کہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر حجوث باندھوں گا۔ یعنی غلط اور موضوع احادیث بیان کرتا ہوں۔ اگر ایسا ہوا۔ تو اس کا و بال و گناہ میرے سر پر ہو گا۔

اسی واقعہ کو دوسری کتب احادیث میں یوں بھی بیان کیا گیا۔ کہ حضرت ابو ہریرہؓ رضی اللہ عنہ نے ان لوگوں کو کہا۔ دیکھو انصار لوگ تو کھیتی باڑی سے فارغ نہیں ہوتے اور ہمہا جزوں تکاریت میں مصروف رہتے ہیں۔ اور ہم ہوں۔ کم مجھے بہت زیادہ وقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس گزارنے کا موقعہ ملتا ہے۔ اس لیے میرے پاس بہت دیگر صحابہ احادیث زیادہ ہیں۔ اس میں تعجب کی کون سی بات ہے۔ رہایے معاملہ کر شام تک یہ سمجھو کر میں کوئی بات خواہ مخواہ حضور کی طرف نسب کر دوں گا۔ تو اس کذب بیانی اور افترا مکا سزاوار میں ہوں گا۔ اس کی فکر قبیل نہیں ہو گا۔

پاہنچنے۔

واقعہ اپناظرین نے ملاحظہ فرمایا۔ «مرقومہ ماتم»، اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ازرو نے تعجب پیشانی پر با تھمارنے میں کوئی منابع نہ ہے۔ ابو ہریرہ کو غم اور افسوس تھا۔ توکس بات پر؟ یہی ناکل لوگ کثرت روایات حدیث کی وجہ سان پر شک و وہم کرتے ہوں گے۔ کمکن ہے۔ کہ کوئی حدیث ابو ہریرہ اپنی طرف سے کھڑک رحشور کی طرف مسوب نہ کر دیں۔ اور اس وہم پر تعجب اور افسوس کرتے ہوئے اپنے با تھمارنی پر امارے۔ ذرا غم حسین قیامے بتائیں۔ کہ کس وہم کو دور کرنے اور کس تعجب کے انہمار کیلئے «مرقومہ ماتم» کرتے ہیں؟ یا وہی بات یہاں یعنی بن سعیتی ہے۔ کہ واقعی اہل شیع کو پسکے پر افسوس ہوتا ہے۔ اور تعجب کرتے ہیں کہ ہم نے تمید ان کلابی غاندران اہل بیت کو ختم کر دیا تھا۔ باقی افسوس! ہم نے ایسا یکوں کیا تھا۔ اور قاتلانِ حسین نے بزم خود یہ سوچا تھا۔ کہ اس طرح حسین اور اس کے ساتھیوں کا نام لیوا یا قی در ہے گہریکن تعجب ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ انکا نام اور رون کر دیا۔ غم حسین پر اس طرح ماتم کریں۔ یعنی منہ اور پیشانی پر با تھماریں۔ اور کذب بیانی کے وہم پر ماتھا بیٹھیں۔ تو پھر اس کے لیے نجی کو محروم ہو یا صفر بلکہ ہر راه ہر دن اپنا ماتھا بیٹھنا چاہیئے۔ کیونکہ کذب بیانی اس میں کوٹ کوٹ کر بھری ہے۔ کی ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کسی کی شہادت پر ایسا کیا تھا۔ کہ تم بھی شہادت امام عالی مقام پر ایسا کرنا بخوبی کے واقعہ سے ثابت کر رہے ہو؟ مختصر یہ کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ازرو نے افسوس و تعجب لوگوں کے وہم کو دور کرنے کے لیے پیشانی پر با تھمارا۔ اور نجفی نے اس سے سینہ کوئی، رخسار پینا، زنجیر زنی اور سیاہ کپڑے پہن کر غم حسین کا بہانہ بنایا کہ تمازن کرنا جائز کر دیا۔ کیا یہ دغا بازی اور مکاری ہیں؟

فاعتبر وایا اولی الابصار

# عن شاہزادی نمبر ۳ حاتم بلاں

ما تم اور صاحابہ: مدارج النبوة:

پس بیرونِ آمد بلاں دست بر سر زنان و فریاد کنائ و بود فریاد او  
از بریدہ شدن امید و شکست پشت کاش کرنی زائد مهادرین و چوں ناید  
کاش می مردم پیش ازیں روز-

(اہل سنت کی معتبر کتاب مدارج النبوة بل دوم  
من ۲۱ مصنفہ شاہ عبدالحقی محدث ہموی  
میں ہے)

**ترجمہ:**

بھی کوئی کی جب مالت نازک ہو گئی۔ تو بلاں باہر آئے سر پر پڑیتے  
ہوئے اور فریاد کرتے ہوئے اور کہتے بارہے تھے کاش مجھے مان  
نہ صحتی اور اگر جناح تا کاش اس دن سے پہلے مرجا تا

**جواب:**

حضرت بلاں رضی اللہ عنہ کے واقعہ سے موجود اتم ثابت کرنے کی کوشش  
بھی عیش اور بے کار بلکہ فریب کاری کا اعلیٰ نمونہ ہے۔ کیونکہ لقول شعبنی کسی واریت،  
کی قبولیت کے کچھ مراحل ہوتے ہیں۔ اس مقام پر حراج طلب امر یہ ہے۔ کہ روایت

ذکر کرد کی سند ہے؟ کیونکہ جب تک اس کی سند معلوم نہ ہو۔ اس کے بارے میں فیصلہ نہیں ہو سکتے۔ تو جو روایت بلا سند ہو۔ اس کو صحبت و دلیل نہیں بنایا جاسکتا لہذا اس بے سند حدیث کے مقابلہ میں بہت اسی سند صحیح اور مرفوع احادیث موجود ہیں جن میں واپسی کرنے اور مزدور خسار پہنچنے کی ممانعت ہے۔ اس لیے یہ روایت ہمارے خلاف جماعت نہیں بن سکتی۔

حضرت بلاں رضی اللہ عنہ نے یقین کیا اور کیوں کیا؟ واقعہ یوں ہے۔ کہ شدت یہاں کی وجہ سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں فرمایا۔ کجا وہ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو میری طرف سے محکم دو۔ کوہ نماز کی امامت کرائیں۔ الفاظ اشارجۃ النبوة یہیں۔ فرمودا حضرت ملی اللہ علیہ وسلم بفرما ابا بکر اک بگزارد نماز با مردم پس بیرون آمد۔ بلاں دست بر سر زنان الم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا رشاد سن کر حضرت بلاں رضی اللہ عنہ فرط فرمادی کے عالم میں سر پر با تھمارتے ہوئے باہر نکلے۔ ایسا آپ نے کیوں کیا؟ یہی وجہ تھی۔ کہ حضرت بلاں کو نظر آ رہا تھا۔ کہ بہت جلد حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں چھوڑ جائیں گے۔ اور یہ وقت ایسا اندوہنا کہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے سب زیادہ گراں فرمایا تھا۔ اس بے خودی اور بے لبی کے عالم میں حضرت بلاں رضی اللہ عنہ نے سر پر با تھمارے۔ اور کہنے لگے کاشش مجھے ماں نہ صنتی یا میر آج کے دن سے پہلے ہی مر گیا ہوتا۔ اگر روایت بالا کو صحیح صحیح اور مرفوع تسلیم کرتا ہے۔ تو چہ اس سے یہ بھی ثابت ہو رہا ہے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو امام اپنی زندگی میں مقرر فرمایا۔ تاکہ ان کی اولیت و افضلیت سب پر عیان ہو جائے۔ لہذا خلافت و امامت ابو بکر صدیق بھی بخوبی کو تسلیم کرنی چاہیئے۔

دوسری بات یہ کہ حضرت بلاں رضی اللہ عنہ سے یہ ثابت کرد کھاؤ کہ انہوں نے اس بے لبی کے عالم کے بعد بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے دنوں میں

اے طرح کیا ہو؟ اگر اس سے ماتم ثابت کرنا ہے۔ تو پھر ایک دفعہ امام حسین رضی اللہ عنہ پر کوفیوں اور شایلوں نے صفت ماتم کپھادی تھی۔ پھر ہر سال اس کے جواز کا کیا بہاذ ہے۔  
تیسرا بات یہ کہ حضرت بلال رضی اللہ عنہ کا ایک وقت سر پر ہاتھ مارنا اور تمہارے مروجہ ماتم کے ساتھ اس کا کیا تعلق ہے کیا سینہ کوبی، منڈور خسار پیشنا اور بیال لکھے چھوڑ کر دیلوں کی سی شکل بنانا کر آگ پر ماتم کرنے پر اُمرا نما اس کا حضرت بلال رضی اللہ عنہ سے دُور کا بھی تعلق ہے؟

اور اگر روایت مذکورہ صحیح نہیں مانتے۔ تو اس سے استدلال و محنت لغبہ ہے۔  
بہر حال اس واقعہ کے ذریعہ نجیبی نے مروجہ ماتم ثابت کرنے میں بھی مکاری سے کام یا جسے ہم نے اشکارا کر دیا۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ۔

## دُنیا بازی نمبر ۳۷ امام احمد بن حنبل پر مائیم

ماتم اور صحابہ: اہل سنت کی معیر تاریخ بغداد جلد ۲ ص ۴۲۲ -

تاریخ بغداد:

قَالَ سَمِعْتُ الْوَرْكَانِيَّ يَقُولُ يَوْمَ مَاتَ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَقَعَ الْمَاقْطُورُ وَالنَّوْحُ فِي أَرْبَعَةِ أَسْتَاثٍ  
مِنَ النَّاسِ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُلْهُودِ وَالنَّصَارَى وَالْمُجُوسِ

## ترجمہ:

بَشَّابِ اَمَامِ اَحْمَدِ بْنِ حَنْبَلِ فَوْتَ هُوَ مُؤْمِنٌ - وَقَارَانُ صَافَتْ نَهَارَتْ اَنْ پَرَاتِمْ

کیا۔ اہل اسلام، یہود و نصاریٰ، مجوسی۔

قاریین: ما تم کو بدعت کہنے والے اپنے گھر کی خبر لیں۔ امام احمد بن حنبل کو مارا بھی خود ہے۔ اور پھر ان کا ماتم بھی کیا ہے۔ شاہد اسی وجہ سے شیعہ حضرات کو الامم دیتے ہیں۔ کو مارا بھی خود ہے۔ اور پیشے بھی خود ہیں۔ حالانکہ یہ مخالفین ماتم کے بزرگوں کی سنت ہے۔

## جواب:

بنجفی نے تایخ بغداد کے حوالے سے مر و جہ ماتم ثابت کرنے کے لیے دو الفاظ کا سما رائیا ہے۔ ایک لفظ ماتم اور دوسرا نصر۔

ان دونوں الفاظ کی لنوی تجھیں مذکور ہو چکی ہے۔ اور پھر اس کی تائید میں کتب شیعہ سے حوالہ جات بھی گزرنے کے ہیں۔ مختصر یہ کہ "نصر" کیبھی مین کرنے، کبھی صرف رونے کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ اور "ماتم" کا معنی حزن، نصر، آہ و بکار نا اور غم کھانا آتا ہے۔ ان دونوں کے علاوہ بنجفی کے پاس استدلال کے لیے کوئی شیعی نہیں ہے۔ صاجبان انصاف! ان دونوں الفاظ کے معانی دیکھئے۔ اور وہ مر و جہ ماتم، کی صورت و کیفیت تصویر میں لائیے۔ دونوں میں کوئی منابست ہے؟

ہم گزشتہ اوراق میں تحریر کر کچے ہیں۔ کرونا اور انسوبہ نارکسی کی فتیڈگی کے وقت، ناجائز فعل نہیں۔ بلکہ سنتِ رسول ہے۔ آپ سے اپنے بیٹے ابراہیم کے صالح پر حزن و ملال دیکھنے میں آیا۔ آپ کی ائمھوں سے انسوبہ نکلے۔ اور انسوبہ نانے کو اللہ کی رحمت قرار دیا۔ لیکن سینہ کو بی، کپڑے پھاڑنے۔ اور بال ترچنانہ فرمایا۔ اور ان افعال کو اللہ کے غضب ناک ہونے کی دلیل بتلایا۔ امام احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ کے وصال پر

مسلم وغیر مسلم نے جو غم کا اٹھار کیا۔ وہ صرف انسو بہار کو محض روکر کیا۔ اس میں ”مروجہ ماتم“، کی دنگ بھی نہیں تھی۔ دونوں طبقوں کی پرشانی اور غمی کی وجہ یہ تھی کہ اپ جس طرح اللہ تعالیٰ کے حقوق کے پابند تھے اسی طرح بندوں کے حقوق میں بھی کوئی ایسا زندگی کرتے تھے اس لیے مسلمان نے بھیثت عظیم متقی اور مومن کامل ہونے کے ان کے وصال پر غمی کا اٹھار کیا۔ اور غیر مسلموں نے اس لیے حزن و ملال کیا۔ کہ بھیثت انسان آپکے احسان اور خوش خلقی سے وہ انتہائی گروہ یہ ہو چکے تھے۔ ان لوگوں کے دلکھ و درد کے اٹھار سے ”مروجہ ماتم“، ثابت کرنا اپنی مکاریوں کی طرح ایک مکاری و فریب دہی ہے۔

فَلَا عَتِيرٌ وَّا يَا أُولَئِكَ الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۳۸

احمد بن حنبل کے استاد کاماتم

ماتم اور صحابہ :  
تاریخ بغداد:

حَدَّثَنَا أَبُو عَيْبَلَةِ مُحَمَّدَ بْنُ عَلَى الْجَرَیْقِيِّ قَالَ  
سَمِعْتُ أَبَا دَافِعَ دَيْقُولَ عَمَّى أَبُو مَعَاوِيَةَ وَلَهُ أَدْرِبٌ  
سِنِينَ قَالَ فَأَقَامَ عَلَىٰ مَا قَاتَمَا

(المسنون کی معینہ کتاب تاریخ بغداد جلد سوم ص ۲۲۲)

ترجمہ:

امام احمد بن حنبل کے استاذ محمد بن فازم ابو معاویہ ضریر ری وہ بزرگ فار

ہیں۔ جو شیعہ اتنی عداوت رکھتے تھے کہ ایک مرتبہ خلیفہ بارون جاسی سے کہنے لگے، کہ بنی کریم نے فرمایا ہے کہ آخر زمان میں ایک گروہ آئے گا۔ جس کو رافضہ کہا جائے گا۔ اور جو ان کو پائے وہ ان کو قتل کر دے کیونکہ وہ مشرک ہیں) اللہ تعالیٰ نے جب بصیرت کے اندر ہے کہ بھارت کو بھی پار سال کی عمر میں ختم کیا۔ تو ہتا ہے کہ اس وقت مجرم پر ما تم بپا کیا گی۔

(ما تم اور صحابہ ص ۱۳۲)

### حوالہ:

بنفی شیعی نے تاریخ بنداد کے اس حوالہ سے مروجہ ما تم ثابت کرنے کی بخشش کی۔ حالانکہ گذشتہ حوالہ جات کی طرح یہاں بھی دغabaزی سے یہی کام یہ گیا۔ لفظ «ما تم»، کہ جس سے بنفی استدلال کر رہا ہے۔ اس سے مرا در دم و جہا تم، کس نے یہا۔ چار سال کی عمر میں آنکھوں کی بینائی ختم ہر جانے پر ان کے عزیز روزا قارب کو صدمہ لاتی ہوا اور انہوں نے اس سے اٹھا را فسوس کیا۔ اس سے «مروجہ ما تم»، کہاں ثابت ہو گیا؟ اگر بنفی کے لیقول «مروجہ ما تم»، کیا گیا۔ تو پھر یہاں اس کی شہادت ہوئی۔ کس کا دسال ہوا؟ کہ جس پر غم و اندودہ کا یہ طریقہ اپنا یا گیا۔ جو شیعہ اپنلتے ہیں۔

دوسری وجہ ناقابل استدلال ہونے کی یہ ہے۔ کہ اس روایت کا راوی جسے علی بن محمد بن علی، لکھا ہے اس کی بجائے اُس کا نام محمد بن علی اجری ہے۔ اور اسماء الرجال میں اسے عظامہ کے اعتبار سے معترض لی بتا یا گی۔ اور اس کا عقیدہ تھا کہ عترة قبر کی کوئی چیز ثابت نہیں۔ اور کہ ہر شخص اپنے افعال کا عاقق ہے۔ ایسے شخص کی روایت ہمارے خلاف جبکہ نہیں بن سکتی۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

### لسان المیزان:

محمد بن علی بن عبد الرحمن الأجری.....

سَمِيعٌ هُنْ أَكْفَلُ الْعَبَادَاتِ الرَّوَايَةِ كَتَبَ عَنْهُ إِبْرَاهِيمُ السَّعَديُّ  
وَقَالَ كَانَ مَعْتَبَ زَيْلَيَا مُصَرَّحًا بِهِ -

(لسان الميزان جلد پنجم صفحہ نمبر ۲۱۶)

مطبوعہ بیرونیہ طبع جدید

### ترجمہ ۱

محمد بن علی بن عبدالرحمن اجری ..... اس نے حدیث کی ساعت  
ابوالعباس روای سے کی۔ اور اجری کی حدیث کو ابن سعینی نے لکھا  
اور کہا۔ کہ اجری حکم کھلا معتبر لی تھا۔

لہذا اس ذمہ دار لفظ اور ناقابل استدلال راوی کی وجہ سے روایت مذکورہ قابل  
استدلال نہیں۔ جب یہ روایت اس کیفیت والی ہے۔ تو اس سے "దمر و جہاتم"، شابت کرنا  
حالت بھالت اور کور باطنی کی دلیل ہے۔

فاعتبر ویا ولی الابصار

## دعا بازی نمبر ۳۹

"موت عمر پر جنات کا ماتم"

ماتم اور صاحبہ: ریاض النصرہ بلدوں ص ۱۸، مطبوعہ بنداد میں ہے  
ریاض النصرہ:

وَعَنِ الْمَطْلَبِ بْنِ زَيْلَادِ قَالَ رَشْتُ الْجِنْ عَمَرَ فَكَانَ  
فِيمَا قَاتَلُوا - سَتُبَيِّكُوكَ نِسَاءُ الْجِنِّ - سَيِّدِنَّ مُنْتَعِيَّات

وَتَخْمِشُنَ وُجُوهًا - كَالْمَنَاتِيْرِ النَّقِيَّا -

دیاض النصرہ جلد دوم ص ۱۸، مطبوعہ

(بعد اد)

ترجمہ:

جب حضرت عمر فوت ہوئے تو جزوں نے ان کا مرثیہ کہا۔ ملا حافظ ہرواء سے عمر، جنات کی عورتیں تجھے رورائی ہیں بلند آواز سے اور صاف دیناروں کی طرح اپنے چہرے کو وہ پیٹ رائی ہیں۔

قاریان: اگر پینا بدعت ہے تو جنات کی عورتوں کو یہ بدعت کرنے کی کیا ضرورت نہیں۔ اور اہل سنت والجماعت کے بزرگوں کو ایسے جھوٹے انسانے بنانے کی یہ ضرورت نہیں۔ ارباب الصاف: حضرت عمر گئے ہیں۔ جنات کی عورتیں من پیٹ رہی ہیں۔ کتاب اور روایت کے خلاف تحریک خدام اہل سنت والجماعت ناموش ہے اور اگر اولاد تبی بھوکی پیاسی ذمہ ہوئی مسترات اور بچے قید ہوئے۔ لاش امام حسین کی کوئی دن بغیر دفن کے رہی۔ اور جنات اتم کریں یا اہل شیعہ اتم کر کے بنی یاک کو برس دیں تو شریعت کی مشین گن سے فتاویٰ کی گولیوں کی بوجھاڑکی جاتی ہے۔

دماخوا ذر سال امام اور صحابہ م (۱۳۲، ۱۳۳)

جواب:

”دیاض النصرہ“ سے منقول شدہ روایت ہو راس کی معارف احادیث کا موازنہ کیا جائے۔ جیسا کہ خود سعینی نے تسلیم کیا ہے۔ کہ کسی حدیث کی صحت و عدم صحت میں ایک مرحد اس کی معارف حدیث کا بھی ہے۔ برقت تعارض کس کو نز جسے دینی چاہئے۔ ”دیاض النصرہ“ کی مذکورہ عبارت کی پوری سند درج ذکرنے کی وجہ سے اس کا مرتبہ و مقام صدیقہ سند سے کہیں کم ہے۔ اس لیے یہ تقویت و صحیح اس ان احادیث

کامقاہ بر نہیں کر سکتی۔ جن میں سن و صحیح کے ساتھ اور صراحتہ بینہ کوئی وغیرہ کی حرمت مذکور ہے۔ اس لیے ایسی ضعیف احادیث کو بطور حجت کون قبول کرے گا۔

روایت مذکورہ میں جنی عورتوں کا مرثیہ پڑھنا، رونا اور چہرہ پیشنا مذکور ہے۔ اس میں مرثیہ خانی اور رونا محل نزاع نہیں۔ ہاں اگر کوئی لفظ جنہی کے ہاتھ آیا۔ وہ تھمنش و جوہا، ہے۔ لیکن یہ سب کچھ ان عورتوں نے کیا۔ جو جنات میں سے ہیں۔ اول تو اس کا ثبوت محل نظر ہے۔ یہ عورتیں کس کو نظر آئیں۔ پھر ان کے زخمی اور چھیلے ہوئے چہرے کس نے دیکھے؟ اگر یہ سب کچھ موجود ادمیوں کو نظر آ رہا تھا۔ تو ان جنی عورتوں کا فعل کب دلیل شرعی بن سکتا ہے؟ جنات بہت کچھ کرتے ہیں۔ ان کے اعمال و اقوال درجہ استدلال تک ہرگز نہیں پہنچتے۔ جنہی صاحب کوچا ہیئے تھا کہ «مرد جہاں تھا، کے جاڑ پر ادھر کے خواجات دینے کی بجائے کسی امام کا قول و عمل پیش کرتے۔ جو ان کے ہاں جرازو عدم جواز کا معیار ہے۔ لیکن پوری کتاب پھر ان ٹو ایں۔ ایک روایت بھی سن و صحیح کے ساتھ نہیں ملے گی۔ اور اگر کوئی ایک ہوتی۔ تو جنی عورتوں کا سہارا لینے کی ان کو فرورست نہ ہوتی۔ لیس ہاتھ پاؤں مارنے کی کوشش کی۔ اور کوئی تباہ کا تھا اجلانے کی تمنا ک۔ بھلا اس سے بھی کوئی مطمئن ہوتا ہے۔ دغا بازی اور فریب کاری آخر ظاہر ہو جاتی ہے۔

قَاعِتَ بِرْوَايَا اُولَئِكَ الْأَبْصَارِ

## دغا بازی نمبر ۲۰۷

”خالد بن ولید پر سات روز مام ہوا“

ا تم اور صایہ:  
کنز العمال:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عِكْرَمَةَ قَالَ عَجَبًا لِقُولِ النَّاسِ  
إِنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ تَلَى عَنِ النَّوْحِ لَقَدْ بَكَى عَلَى  
خَالِدِ بْنِ الْعَلِيدِ يَمْكَهُ وَالْمَدِيْتَ وَبِسَاءَ  
بَنِي الْمُغَيْرَةِ وَسَبِيعًا يَشْقَقُنَ الْجِيْوَبَ وَيَضْرِبُنَ  
الْوَمْجُوَهَ وَأَطْعَمُو الظَّعَامَ تِلْكَ الْأَيَّامَ حَتَّىٰ مَفَتَّ  
مَا يَنْهَا هُنَّ عُمَرٌ.

(املست کی مستبرکہ بے کنز العمال جلد ۲ ص ۱۸۸ مولوی شیخ طاؤ الدین)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ کہ لوگوں پر تعجب ہے۔ کہ نوح خوانی سے منع کرنے کی  
نیت حضرت عمر کی طرف کرتے ہیں۔ حالانکہ جب خالد بن ولید مرا تو  
بني مغیرہ کی عورتوں نے سات روز تک اتم کیا۔ اپنے سینے پیٹے گیان  
چاک کیے۔ اور نذر نیاز بھی پیٹی رہی۔ اور اس نوح خوانی اور اتم سے  
حضرت عمر نے انہیں با سکل منع نہیں کیا۔

قاریین! اتم کے مخالف ملاؤں کے جب بزرگ فوت ہوئے تو ان پر نو صادر اتم حضرت عمر کے سامنے ہوا۔ بلکہ گریان بھی چاک ہوئے۔ اور حضرت عمر جسے سنت گیرے نے انہیں منع نہ کیا۔ اور اگر شہادت اتم حسین کو یاد رکھنے کے لیے اتم کیا جائے تو ان ملاؤں کو تخلیف ہونے لگتی ہے۔

(ما خود از اتم اور صواب)

### جواب:

نبی نے «کنز العمال» سے ایک روایت ذکر کر کے اپنا مطلب و مقصد ثابت کرنے کی کوشش کی۔ اس سلسلہ میں سب سے اول گزارش یہ ہے کہ اس روایت کی ذکر کردہ کتاب میں کوئی سند موجود نہیں۔ اور زہی بخوبی اس کی سند پیش کر سکتا ہے لہذا بے سند ہونے کی وجہ سے قابلِ استدلال و محبت نہیں۔ اور پھر اس کے مقابلہ میں اسی کتاب میں وہ احادیث و روایات اس کے ساتھ ہی موجود ہیں۔ جن میں یہاں تک ذکر ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ اسی عورتوں پر اس قدر سختی فرمایا کرتے تھے کہ یہ پاری بھاگ اٹھتیں۔ اور بعض دفعہ ان کے دو پڑیے بھی گر جائے اس لیے یہ حدیث سیرتِ نار و نق اعظم کے خلاف ہونے کی وجہ سے ناتقابلِ عمل ہے کنز العمال سے اسی حدیث کے متصل اس کی معارض احادیث ملاحظہ ہوں۔

### کنز العمال:

عَنْ عَمَرَ وَبْنِ دِينَارٍ قَالَ لِمَآمَاتَ خَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ  
إِيْتَمَّعَ فِيْ بَيْتِ مَيْمُونَةَ فِسَامَةَ يَكِينَ فَجَاءَهُ  
عُمَرُ وَمَعَهُ إِبْنُ عَبَّاسٍ وَهَمَّةَ الدَّلَّةِ فَقَالَ يَا  
عَبْدَ اللَّهِ أَذْنِّنْ عَلَىْ أَمْمَقِ مِنْيَانَ قَأْمَرْهَا  
فَتَمَّتْ بِهِ وَأَغْرِيْ جُدْنَ عَلَىْ فَجَحَلِيْخِرْ مِجْهَنَ عَلَيْهِ

وَهُوَ يَصْرِيبُهُنَّ بِالذُّرَّةِ فَسَقَطَ خِمَارٌ إِمْرَأَةٍ مُّنْبَثِتَةٍ  
فَقَالُوا إِنَّا أَمِيدُ الْمُؤْمِنَاتِ إِنَّ خِمَارَهَا فَقَالَ دُعْوَهَا  
فَلَا خُرُمَةَ لَهَا وَكَانَ يُعْجِبُ مِنْ قَوْلِهِ  
لَا خُرُمَةَ لَهَا۔

رکنی العمال جلد ۵ ص ۲۰۰، مطبوعہ حلب

مصر طبع جدید

### ترجمہ:

عمرو بن دینار فرماتے ہیں کہ جب حضرت خالد بن ولید رضی اللہ عنہ نے اس قبال فرمایا۔ تو حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا کے گھر عورتوں نے اکٹھے ہو کر وہ ناشروع کر دیا۔ اتنے میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ اپنے ساتھ عبداللہ بن عباس کر کے کرتشاریت لائے۔ آپ کے باقیہ میں کوڑا بھی تھا۔ فرمایہ اے عبداللہ! جاؤ جا کرام المؤمنین رضی اللہ عنہما سے عرض کرو۔ کہ وہ پر وہ کریں۔ اور وہ نے والی عورتوں کو باہر نکالو۔ چنانچہ حضرت ابن عباس اندر گئے اور ایک ایک کر کے ان کو حضرت عمر کی طرف نکانا شروع کیا۔ جب ہبھی کوئی عورت اندر سے نکلتی۔ آپ اُسے کوڑے سے مارتے۔ حتیٰ کہ ان میں سے ایک عورت کا دو پڑپڑ گر گیا۔ لوگوں نے کہا۔ اے امیر المؤمنین! اس کا دو پڑپڑ اسے دینے دیجئے تاکہ وہ پر وہ کرے۔ فرمایا۔ چھوڑو۔ اس کام کے بعد اس عورت کی کوئی عزت نہیں رہی۔ کہ جسے دو پڑپڑ اس کا درقرار رکھا جائے۔ لوگ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس قول پر تعجب کیا کرتے تھے۔

## کنز العمال:

عن سفیان بن سکمة قال لثامات خالد بن الولید  
 اجتمع نسوة بنى المغيرة في دار خالد يبكين عليه  
 فقيل لعمر انهم قد اجمعن في دار خالد وهن  
 خلقاً عذباً يسمعونك بعذب ما تكره فاكسر سلاليهن  
 فانبهن فقال عمر وما على ليهن أن يرثن ميراث  
 دسويدن على أي سليمان ماله يكن نشعاً لقلقة

(ابن سعد)

کنز العمال جلد ۵ ص ۳۷ مطبوع حلب مصر

طبع جدید

### ترجمہ:

سفیان بن سلمہ کہتے ہیں۔ کہ جب حضرت فالد بن ولید رضی اللہ عنہ کا  
 اسقال ہوا۔ تو قبیلہ بنی معیرہ کی عورتیں ان کے گھروٹے کے لیے الٹھے  
 ہوئیں۔ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو بتلا یا کیا۔ کہ کچھ عورتیں  
 حضرت خالد کے گھر جمع ہوئی ہیں۔ اور وہ اپ کو کچھ ایسی اوازیں اور  
 پائیں سنانا پاہتی ہیں۔ جو اپ سننا پسند نہیں کرتے۔ (یعنی۔ میں اور دادا (با<sup>ا</sup>)  
 اور سینا (پلانا) چاہتی ہیں) تو اپ نے ان عورتوں کو منع کر دیا۔ اور بھر  
 فرمایا کہ اگر وہ عورتیں حضرت فالد پر غم کی صورت میں آنسوؤں سے  
 روئی ہیں۔ تو ان پر کوئی حرج نہیں۔ لیکن اگر انہوں نے سر میں نفاڑ دی  
 یا۔ میں اور وہ میلا کیا۔ تو پھر ان کا انتظام کرنا پڑے گا۔

## لمحہٰ نکریہ:

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا عمل اور سیرت «کنز العمال» کے حوالے سے ہم نے پیش کی۔ آپ کسی کے انتقال پر سرمیں فاٹ ڈالنے اور دادا میلا کرنے کو کس قدر سختی سے منع فراستے تھے۔ اور پھر ایسا کرنے والی عورتوں کو کوڑوں سے مارا جی۔ ایسے پابند شرع اور نہ رقیب و صاحبی کے متعلق یہ بنا کر ان کے سامنے ماتم ہوتا رہا۔ اور انہوں نے اس کی پرواہ تک نہ کی۔ کس قدر بہتان ہے۔ یہ بہتان اس یہے بنا۔ کہ اس کے معارف اسی کتاب سے ہم نے دور دیتیں (اور وہ بھی حضرت فالد بن ولید کے انتقال کے وقت حضرت عمر بن الخطاب کے روایت کے متعلق) ذکر کیں۔ جن میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا نظر یہ واضح طور پر نظر آ رہا ہے۔ سختی کی ذکر کردہ روایت بے سند بھی ہے۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے عمل و فضل کے غلطات بھی ہند اس سے یہ ثابت کرنا کہ حضرت فالد بن ولید پر سات دن تک «ماتم»، ہوتا رہا۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے موجود ہوتے ہوئے بھی اس سے منع نہ کیا۔ کتنی بڑی مکاری ہے۔ اور بد دیانتی ہے۔ اور فاروقؑ عظیم رضی اللہ عنہ کی ذات کو بدنام کرنے کی بپاک سی ہے۔ حقیقت ہے اگر سختی ایسے «دجھے اسلام»، حضرت ناروؑ عظیم کے دور میں ہوتے۔ یا اچ ان جیسا کوئی حکمران آجائے۔ تو اس جیسے ماتبوؤں کی خرب مرمت ہوتی۔ اور زوالِ بناء چھوڑ کر امام باڑوں میں چھپتے۔ یہیں کہیں بھی پناہ نہ ملتی۔

فاعتبروا یا اولی الابصار

# دعا بازی نمبر اے

## ما قم اعرابی

ما تم اور صاحبہ: اہل سنت کی معتبر کتاب شرح الزرقانی مؤٹا امام ماک بل دوم مؤلفے  
امام ماک بن انس اور شارح سید محمد زرقانی ہے۔  
شرح الزرقانی علی مؤٹا امام ماک:

قَالَ جَاءَ إِعْرَابِيُّ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ يَضْرِبُ نَحْرَهُ وَيَتَنَقَّفُ  
شَعْرَهُ وَيَقُولُ هَلْكَ الْأَبْعَادُ.

**ترجمہ:** راوی کہتا ہے بھی کریم کے پاس ایک اعرابی آیا چھاتی کر دیتا ہوا  
اور بالوں کو فرچتا ہوا اور کہتا تھا کہ دور ہے والہاں ہلاک ہوا۔ اور پھر اس میغ  
پر اسی شرح میں ہے۔

رَأَدْ دَارُ الْقُطْنِيُّ وَيَعْثِي عَلَى رَأْسِهِ التُّرَابَ وَفِي رِعَايَةِ  
وَيَلْطِمُ وَجْهَهُ وَيَدْعُقُ وَيُلْكِهُ قِيلَ فِي لِجَوَانِ ذَا الْكَ  
لِمَنْ وَقَعَتْ لَهُ مُصِيْبَةٌ فِي الدَّارَيْنِ۔

**ترجمہ:**

اور دارقطنی نے اس روایت میں یہ اضافہ کیا ہے کہ سریں غاک ڈالے ہوئے تھا  
اور ایک روایت میں اس کا چہرہ پیٹنا اور روادیلا کرنا بھی ذکور ہے۔ اس روایت میں اس شخص

کے لیے جو صیبیت میں مبتلا ہو جواز مو جو د ہے منزہ پڑنے کا، بال نوچنے کا، چھاتی پٹنے کے کا ب یہ لوگ جو بعثت کی رث لگاتے ہیں۔ ذرا پہلے اپنے گم کی خبریں۔ جن چیزوں کو یہ ملاں بعثت کہتے ہیں۔ یہ سب اعرابی نے بنی کریم کے سامنے کی ہیں ساگران میں گناہ تھا۔ تو نمی پاک نے اعرابی کو فوراً منع کیوں زکیا۔

(دامت اور صاحبہ ص، ۱۳)

### جواب:

نبغی علیہما علیہ نے ررقانی شرح مؤطرا امام مالک سے جو روایت نقل کی۔ اس میں بد دیانتی کا ارتکاب کرتے ہوئے صرف اس قدر عبارت لے لی۔ جو اس کے خیال کے مطابق اس کے مقصد کے لیے مفید دکھلائی دی۔ پہلے مکمل عبارت ملاحظہ کیجئے۔ چھار کا جواب۔

### شرح الزرقانی:

(يَسِيرُ بِ تَحْرِه وَ يَتَّقِيْفُ شَعْرَه) زَادَ الدَّارُ قُطْبِي وَ يَحْشِي  
عَلَى رَأْسِهِ التَّرَابَ وَ قِدْرٌ وَ آيَةٌ وَ يَلْطِرُ وَ جَمَدَه وَ يَدْعُو  
وَ يَلْهُه قَبْلَ قَيْلَه جَوَانِ ذَا إِلَكَ لِمَنْ وَ قَعَدَ لَهُ مُصِيبَه  
فِي الدَّارِيْنِ لِمَا يُشَعِّرُ بِهِ حَالَهُ مِنْ شَدَّهِ التَّسَدَّمِ  
وَ صِحَّهُ الْقَلَادِيْعَ وَ يَحْتَمِلُ أَنَّ هَذَا الْوَاقِعَهَ قَبْلَ  
النَّهْيِ عَنْ لَطْمِ الْخَدَ وَ دُوَّرَ حَلْقِ الشَّعْرِ عِنْدَ الْمُصِيبَهِ  
شرح الزرقانی جلد دوم ص ۲، اتذکره

(کفارہ من افطر في رمضان)

ترجمہ:

(اپنی چھاتی پٹنے کا اور بال نوچنا ہوا وہ اعرابی آیا) در قلنی نے کہا۔ کروہ

سر پر فاٹ ڈالتا آیا۔ ایک اور روایت میں مذکور کہ وہ اپنا چہرہ پینتا اور  
فاو طلاق کرتا ہوا آیا۔ کہا گیا ہے کہ اس داقعہ سے مذکورہ امور اس شخص کیلئے  
جاڑیز ہو جاتے ہیں۔ جس پر دنیا و آخرت کی کوئی مصیبت آن پڑی ہو۔ اعلانی  
کا یہ واقعہ اس کی شدت تراست اور بے خودی کی وجہ سے ہوا۔ اور یہ بھی  
احتمال ہے کہ یہ واقعہ اس دور کا ہو۔ جب چہرہ پینتا اور بیوتت مصیبت  
بال مندنہ ابھی حرام دھخا۔

واقعہ مذکورہ کے ضمن میں دو باتیں ہیں نظر رہیں۔ اول یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جب  
یہ اعلان ہزاریا۔ لیس منامن ضرب الحذو دالجع یعنی جس نے رشاد پیٹے گریا  
چاک کیے اور بآہمیت کی باتیں کیں۔ وہ ہم سے نہیں۔ اس اعلان سے قبل اگر کسی نے کچھ ان  
امور میں سے کیا تو وہ حرم نہیں۔ بیسا کہ حرمت شراب سے قبل شراب پینا حرم تصور نہ کیا  
گیا۔ اسی حرمت کے بعد ”وَلَا يَعْصِي نَكْ فِي مَعْرُوفٍ“، آیت اتنے پر اپنے عورتوں  
کی مشروطیت کی تھی۔ جس کی تفصیل تفاسیر طفیلین سے گزر جکھی ہے۔ زرقانی کے آخری الفاظ  
چونکہ معاملہ کی وضاحت کرتے تھے۔ اور نجفی کے عقیدہ کی پر زور تردید کرتے تھے۔ اس لیے ان  
کو نجفی ہڑپ کر گیا۔ دوسری بات یہ کہ اس اعلانی نے بے خودی اور بلا ارادہ ایسا کیا۔ یہ وہ  
مالت ہوتی ہے۔ جس پر گرفت نہیں۔ اگر اسی سے مرد بہ ما تم ثابت کرنا ہے۔ تو پھر دوزہ رکھ کر  
ابنی بیوی سے جماع کرنے کے بعد ایسا کر لیا کرو۔ لیکن وہ بھی عمر میں صرف ایک بار۔

### فاعتبر وایا ولی الابصار

## دعا بازی نمبر ۲۲

**ما تم اور صحابہ:**

رسالہ خدا مسلمان لا ہو رہا۔ اکتوبر ۶۴ھ ص۔ مہمن زیں بربرہ خاتون سے  
بخواں حضرت عائشہ۔

حضرت عائشہؓ کے انتقال سے لوگوں کو بہت صدمہ تھا۔ مسروقؓ کہتا ہے  
اگر بعض مصالح مانع نہ ہوتے تو میں ام المرمیں کے لیے اتم برپا کرنا۔  
قادیینیاں: دیکھا حضرت عائشہؓ کے اتم کی تیاری۔ اگر اتم کرنے سے کوئی  
دو ذمی ہو جاتا ہے۔ تو صحابی کو کیا پڑی کہ موت حضرت عائشہؓ پر دو ذمی  
ہونے کی گوشش رکتا۔

(ما خود از رسالہ ما تم اور صحابہ ص، ۱۲۸-۱۲)

**جواب:**

حضرت مسروقؓ رضی اللہ عنہ نے جو کچھ کہا۔ وہ یہ کہ: "اگر بعض مصالح مانع نہ ہوتے  
 تو میں ام المرمیں کے لیے اتم برپا کرنا،" اس کا معنیوم کیا ہے؟ یعنی بہت سی ایسی  
 احادیث اور ارشادات پنجہ بیانیں اللہ علیہ وسلم یہیں۔ جو اتم کی صراحت کے ساتھ  
 ممانعت کرتے ہیں۔ اگر اسی احادیث پنجہ بیانیں نہ ہوتیں۔ تو میں دو اتم،" برپا کرنا" نہیں بلکہ  
 میں حضرت ملی المرتضی رضی اللہ عنہ سے ایسی بیست سی روایات ملتی ہیں۔ جو جناب  
 مسروقؓ رضی اللہ عنہ کے الفاظ سے ملتی ہلکی ہیں۔ لیکن اج تک کسی شیعہ نے ان روایات

سے «دامَم» ثابت نہیں کیا۔ حالاً لکھاں کا ثبوت ان روایات سے اتنا مشکل نہ تھا۔  
لما حظیر ہو۔

## نَبْعُ الْبَلَاغِ

وَدُوْلَةِ أَنْكَامَرْتَ بِالصَّبْرِ وَتَهْيَةِ عَنِ الْجَزْعِ  
لَا نَعْدُ نَا عَلَيْكَ مَاءَ الشُّوْوُنِ۔

(نبع البلاغ خطیبہ ۲۳۵ ص ۲۵۵) مطبوعہ بیروت

(طبع جدید)

ترجمہ:

حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ حضرت مولی اللہ علیہ وسلم کے وصال پر انہیں  
غسل دے رہے تھے۔ تو یہ کلمات ان کی زبان پر بجاری تھے، اگر  
اپنے یا رسول اللہ علیہ وسلم صبر کا حکم نہ دیا ہوتا۔ اور جزع سے  
منہ نہ فرمایا ہوتا۔ تو ہم اپ کے وصال کے غم میں دماغ کی رطوبتیں ختم  
کر دیتے۔

دیکھئے! حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا قول تقریباً انہی خیالات کا ترجمان ہے  
جو اور حضرت سرسو ق رضی اللہ عنہ سے نقل ہوئے۔ پھر اب تک کسی نے حضرت علی  
المرتضی کے اس قول سے «دامَم» ثابت نہیں کیا۔ بلکہ اس سے تو ماتم کی ممانعت  
ثابت ہوتی ہے۔ اسی طرح حضرت سرسو ق رضی اللہ عنہ کے قول سے بھی جواز کی  
بجائے «دامَم» کی ممانعت ثابت ہو رہی ہے۔ لیکن نجفی نے کمال چالاکی اور  
فریب دہی سے اپنے ساتھیوں کو یہ باور کرنے کی کوشش کی۔ کہ ایک صعبانی «دامَم»  
کی تناکر کے دوزخی ہونے کی تناکر رہا ہے۔ کیا یہی جلو حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ

# دُغَا بازی نمبر ۲۳

|            |                                              |
|------------|----------------------------------------------|
| ام اور بنا | ام با قرن اپنے اتم کی وصیت کی اور پیسے دیئے۔ |
|------------|----------------------------------------------|

**فروع کافی:**

علی بن ابراهیم عن ابی هم عن حماد بن عیی عن  
حر میر او غیرہ قال اوصی ابوجعفر رضیا مات  
در هر لیما تیہ۔

(فروع کافی جلد سوم ص ۳۱، ۳۲)

**توجیہ:**

راوی کہتا ہے کہ امام محمد باقر علیہ السلام نے آٹھ سورہ حم کی اپنے اتم  
کیلئے وصیت۔

قادیینیں: اگر نصریانہ گناہ ہوتا تو محروم امام اپنے مال سے آٹھ سورہ حم اپنے اور  
اتم کرنے کے لیے مخصوص نفرماتے۔ امام کی اس وصیت میں نصروت انتم کا حجاز  
بننا ہے۔ (ماخزاں رسالہ اتم اور صحاہ ص ۱۳۹)

جواب:

# ان روایات میں ماتم سے مراد اہل میت کو کھانا کھلانا ہے

ذکرہ بالادونوں روایات میں جو لفظ استدلال کی بنیاد بنا یا گیا۔ وہ ماتم اور نہ ہے۔ ہم لفظ ماتم کے بارے میں کتب اقت اور کتب مسلم اہل قشیر سے یہ ثابت کرچے ہیں۔ کہ ان کا معنی صرف سینہ کوئی، رخسار پیٹنا وغیرہ، مرد و جنم، نہیں لفظ ماتم دا تم، سے باخوبی ہے۔ المنجد میں اس کا معنی جمع ہونا لکھا ہے۔ اس کے ساتھ یہ بات بھی ہیں نظر ہے کہ یہ لفظ جس طرح تم کسی لیے منعقد شدہ مجلس پر بولا جاتا ہے اسی طرح خوشی کے لیے قائم شدہ مجتمع اور مجلس کو بھی "ماتم" کہتے ہیں اور پھر اسی لفظ سے بعض دفعوہ کھانا بھی مراد ہوتا ہے جو الہام کیلئے جمع کرنے والوں کیلئے تیار کیا جاتا ہے۔ اور اس کھلایا جاتا ہے۔ فروع کافی کے قین عدد حوالہ جائی اس کی تائید پیش خواستے۔

### فروع کافی:

عَلَى بْنِ ابْرَاهِيمَ عَنْ ابْيَهِ حَمَادٍ عَنْ حَدِيرٍ  
عَنْ زَرَارَةِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ  
يُصْنَعُ لِأَهْلِ الْمَيْتِ مَا تَمَّ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِّنْ يَوْمٍ مَّا تَ  
فروع کافی جلد سوم ص ۲۱

کتاب الجنات مطبوعہ لہران (طبع جدید)

ترجمہ:

(بجذف اسناد) امام محمد باقر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ کہ مرنے والے کے گھروالوں کے لیے تین دن تک کھانا پکانا چاہیے۔ (یعنی عزیز و اقارب اپنے اپنے گھر کھانا پکا کر میت کے گھروالوں کو کھلانیں یا ان کے گھر پہنچ دیں۔

### فروع کافی:

الحسین بن محمد عن احمد بن اسحاق عن سعدان عن ابی بصیر عن ابی عبد اللہ علیہ السلام  
 قَالَ يَنْبَغِي لِحِبْرَانَ صَاحِبِ الْمُصِيَّبَتِ أَنْ يُطْعَمُوا النَّظَامَ حَتَّىٰ تَلَاثَةَ آيَاتٍ... لِأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِتَّخِذُوا إِلَّا جَعْفَرَ طَعَامًا فَقَدْ شَعَلُوا.

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۱، ۲۲)

ترجمہ:

(بجذف اسناد) امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے اپنے اتم (وصال) کے بعد جمع شدہ لوگوں کو کھلانے کے لیے آٹھ سو روپم کی دیست فرمائی۔ اور اپ اس عمل کرنے کو سنت سمجھتے تھے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ کے شہید ہونے کے بعد فرمایا تھا جعفر کے گھروالوں کے لیے کھانے کا اہتمام کرو۔ کیونکہ وہ پریشانی میں مبتلا ہیں۔

# مذکورہ احادیث میں موجود لفظ و ماتم،

پروفیٹ کافی کا حاشیہ

حاشیہ فروع کافی:

الْمَاتِمُ كَلَّ مَجْتَمِعٍ فِي حَرْبٍ أَوْ فَرِّيجٍ  
أَوْ خَاصٍ بِالنِّسَاءِ لِلْمَقْوِتِ أَوْ بِالشَّوَّابِ مِنَ النِّسَاءِ  
وَيُطْلَقُ عَلَى الظَّعَامِ لِلْمَيِّتِ.

(زروع کافی جلد سوم ص ۲۱)

ترجمہ:

لفظ ماتم بروزن مقصود ہے۔ ہر اس اجتماع کو جنم یا خوشی کے لیے ہو، یا عورتوں کا خاص کرکی میت پر اکٹھا ہونا، یا تواب کے لیے مستورات کے اجتماع کے ساتھ خاص ہونا۔ «ماتم»، کہلاتا ہے اور اس کھانے پر بھی لفظ ماتم کا اطلاق ہوتا ہے۔ جرمیت کے لیے (یعنی مرنسے دلے کی تعزیت پر لائے ہوئے لوگوں اور اس کے اہل خسانہ کے لیے) پکایا جاتا ہے۔

لمون کریہ:

زروع کافی میں سے وہی حوالہ جو صحیتے اثبات و مروجہ ماتم، کے

طریق پیش کیا تھا کہ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے وصیت فرمائی تھی کہ میرے اتم پر اٹھ سو درم خرچ کرنا اس پر ہمارا سوال ہے کہ کیوں صیست نہ کرنی اور نہ تکریب کیجئی؟ کیا امام موصوف اسی حکم کے اتم کو «شست نبوی» سمجھتے تھے؟ جو شخص بھی اس روایت کو پڑھے گا اور اس کے مفہوم کو سمجھا ہو گا۔ وہ شخصی کی «حدیث اتنی» کی وجہ سے بنیز نہ رہ سکے گا اور پھر اس پر مزید یہ کہ ایک ماشیع اس حوالہ کو ملاحظہ کرنے کے بعد اہل تشیع پر اہل سنت کے اس اعتراض کا جواب بخوبی پلے گا۔ اتم کے لیے اہل تشیع کے پاس ان کے کسی امام کا کوئی قول موجود نہیں، اس حوالہ پر شخصی کے تابعی شیعہ احسان مندوں ہوں گے۔ اور منہ دکھانے کے قابل ہر جائیں گے سا دریہ کہنے میں حق بجانب ہوں گے۔ کہ ہمارے حجۃ الاسلام نے فروع کافی کی ایک مندرجہ روایت کے ذریعہ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کا قول پیش کر دیا ہے۔ اس لیے ہم پسے امام کے قول کے مطابق اتم کرتے ہیں اور کرتے رہیں گے جیسے مقامین کی پرواہ پیش ہے یہ تو تھا عولم اہل تشیع کا اس روایت کے متعلق ایک نیا ہے ذرا سوجہ بوجھ رکھنے والے اشخاص تو وہ اسی روایت کے ذریعہ «مرد جہا اتم» کو ثابت کرنے پر شخصی کا مذاق اڑائی گے۔ اس کی فربت ہی اور جالا کی پرانگشت بد نہال ہر کروہ جائیں گے بغیر نہ رہ سکیں گے۔ اس کی روایت ہم ذکر کر سکتے ہیں۔ ان کی روشنی میں روایت مذکورہ کو پہنچ دو سوال جو گزشتہ سطور میں ہم ذکر کر سکتے ہیں۔ اس کی روشنی میں روایت مذکورہ کو پہنچ اور پھر روایت مذکورہ کے آخری الفاظ سے «مرد جہا اتم» پر استدلال کی قوت ملاحظہ کریں کیونکہ وہ الفاظ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ نے اپنی وصیت کے مطابق شست ہونے کی ملت کے طور پر بیان فرمائے۔ لیکن دُسُول اللہِ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ قَالَ اتَّخِذْ ذُو الْأَدْبَرِ  
جَعْفَرَ كَعْمَانَ الْخَلِيفَ مَيْرِي وصیت دکارٹھ سو درم میرے «امام»، پر خرچ کرنا امدادی  
شست اس لیے ہے۔ کہ حضرت مولی اللہ علیہ وسلم نے بھی ایسا دوامام، جعفر طیار کے عزیز و اقبال کر  
کرنے کا ارشاد فرمایا۔ اور آپ کا ارشادیہ تعلہ کر اے جعفر طیار کے عزیز و اقرباً دا در پر دیو  
جعفر کے گھرو اے ان کی شہادت کی وجہ سے معلوم ہیں۔ اور تعریف کے لیے آئے والوں

کے ساتھ تعریت میں مشغول ہیں۔ اس پریشانی پر اور مشغولیت کی وجہ سے وہ زبانے لیے کھانا تیار کر سکتے ہیں۔ اور نہ ہی تعریت کے لیے آنے والے ہمماںوں کے خود و اُشوں کا انتظام کر سکتے ہیں۔ اس لیے یہ فرضیہ اب تمہیں سرانجام دینا ہے۔ کہ ان کے کھانے کا انتظام کرو۔

حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جعفر طارضی اللہ عنہ کے بارے میں جو کچھ فرمایا۔ کیا اس میں کوئی اشارہ ہے۔ کہ جعفر کی شہادت پر مسند کو بنی کرو۔ گریبان پچھاڑو اور زنجیرز فی کرو۔ جب ان میں سے کوئی ایک بات بھی موجود و مذکور نہیں۔ بلکہ صرف کھانے کا انتظام کرنا مذکور ہے۔ تو اس سنت کے نطابی امام محمد باقر رضی اللہ عنہ بھی نے اللہ سودہم کی وصیت فرمائی۔ جس کا واضح مطلب یہ کہ میرے مرنے پر چونکہ اے میرے اہل خانہ تم پریشان ہو گے۔ لوگ تعریت کے لیے آئیں گے۔ ہو سکتا ہے۔ کہ تمہاری اور اُنے والوں کی خواک کا کوئی انتظام نہ ہو سکے۔ لہذا میرے اللہ سودہم اس مقصد کے لیے کھلڑا۔ تاکہ بوقتِ ضرورت کام آئیں۔ یہ تھا مقصد و مطلب امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کا جسے وہ اپنی رائے میں «سنّت» فرماتے ہیں۔ لیکن نجفی کو اس روایت سے کچھ اور ہی نظر آیا۔ جو سرے سے اس میں ہے ہی نہیں۔ لفظ ماتم اس مفہوم کے طور پر بھی استعمال ہوتا ہے۔ میسا کفر درج کافی کے حوالے سے ہم ثابت کر سکے۔ فروع کافی کی یہ روایت اگر نجفی پوری ذکر کردیتا تو بات واضح نہیں۔ لیکن دغا بازی سے کام لے کر صرف اتنا حتمی لیا۔ جس سے مقصد نکالنا آسان تھا۔

دوسری بات یادو سرا جواب یہ بھی دیا جاسکتا ہے۔ کہ لفظ «ماتم»، اور لفظ «د نوصر»، کا معنی «دمر و جہا ماتم»، ہی نہیں۔ کہ جب بھی یہ الفاظ بولے جائیں۔ تو ان سے یہی مفہوم سے لیا جائے۔ اس لیے اس کے مشترک ہونے کی وجہ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ کے قول میں لفظ سنت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کے بارے

میں ارشاد : اس امر کا قرینہ ہے۔ کہ اس سے مراد کسی کی فوئیدگی پر کھانا تیار کرنا اور اور تعزیت والوں کو کھلانا ہے۔ نبی کریم مصطفیٰ نے آٹھ سو درہم دینے ہاتا کہ اس سے زنجیری خریدیں۔ کالے کپڑے میں۔ گھوڑا خریدیں۔ تعزیتے پر خرچ کروں۔ اور جلوس نکال کر دہر دہر ماتم، کا خرچ پورا کریں۔

**فَاعْتَبِرُ وَلَا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ**

## دُغاباڑی نمبر ۳۷

**وقتِ مصیبت سر میں خاک ڈالنا شلت حضرت عمر ہے**

حَلِيَّةُ الْأَوْلَاءِ:

عَنْ عَقِبَةَ بْنِ عَامِرٍ قَالَ لِقَاطِلَقَ رَسُولُ اللَّهِ حَفَظَهُ  
بِدْتَ عُمَرَ فَبَلَغَ ذَا الْكَعْبَةِ عُمَرَ فَوَضَعَ التُّرَابَ  
عَلَى رَأْسِهِ وَجَعَلَ يَقُولُ مَا يَعْبَارُ اللَّهُ بِعُمَرَ بَعْدَ  
هَذَا -

اہل شنت کی معتبر کتاب علیہ الادلیاں جلد دو م  
صفحہ نمبر ۵ اپر ہے)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ جناب نبی کریم نے بی بی حفصہ بنت عمر کو طلاق دی۔ اور یہ خبر جناب عمر کو پہنچی۔ تو حضرت عمر نے سر میں خاک ڈال لی۔ اور کہنے لگے۔ اب اس کے بعد اللہ کی بارگاہ میں عمر کی کوئی آبرو نہیں۔

قادیین! طلاق میں کی ایک صورت ہے۔ لیکن اآل نبی کا لگھ جس طرح ویران ہوا اور تو اس رسول امام حسین علیہ السلام کی بے دردی سے شہید ہوتے۔ یہ اہل اسلام کے لیے ایک مصیبت عظیمی ہے۔ منصفت فرائصات فرمائیں۔ کہ حفصہ کی طلاق پر حضرت عمر سر میں خاک ڈالیں۔ تو یہ شرعاً جرم نہیں۔ اور اگر امام حسین کی باد میں سر میں ہم خاک ڈالیں۔

تو یہ بہعت ہے۔

(ماخوذ از رسالہ ماتم اور صحابہ ص ۱۵۳، ۱۵۵)

### جواب:

روایت مذکورہ سے ثبوت ماتم کی بات اس وقت تک تسلیم نہیں کی جاسکتی جب تک اس احتمال کی تردید نہ ہو جائے۔ احتمال یہ ہے کہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کا پنے سر پر ناک ڈالا ہو سکتا ہے کہ اس فعل کی حرمت سے پہلے کا واقعہ ہو جو حضرت آجائے کے بعد چہار گز حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے سرزد ہوا۔ تو وجہ استدلال بن سکتا ہے۔ لیکن اس احتمال کے ہوتے ہوئے ثبوت ماتم کے لیے یہ روایت محبت نہیں بن سکتی۔

علاوه اونوں اس روایت کا مرکزی راوی "محمد بن مظفر" ہے۔ شیفیض اگرچہ تمام مسائل میں قابلِ دلوقت ہے لیکن اس سے ایسی روایات جن میں کسی صحابی پر کوئی الزام آتا ہے قابلِ دلوقت نہیں۔ کیونکہ "تشیع"، پائٹے جانے کی وجہ سے ایسی روایات کے متعلق اس کی حیثیت مشکوک ہو جاتی ہے۔ خود مخفی کو دیکھئے کہ حضرت فاروقؓ عظم رضی اللہ عنہ کی ذات کے متعلق "سرمیں ناک ڈالا، ثابت کرنے میں کتنی خوشی ہو رہی ہے اس لیے کسی شیعہ سے یہ احتمال منقطع نہیں ہوتا مگر ہم محمد بن مظفر میں "کشیع" کا ثبوت تو حوالہ ماضی ہے۔

### میزان الاعتدال:

(محمد بن المظفر) الْحَافِظُ شَيْعَةً مَعْرُوفَةً

إِلَّا أَنَّ أَبَا الرَّئِيدِ الْبَاجِيَ قَالَ فِي دِسْتِ شَيْعَةٍ طَاهِرٍ

رمیزان الاعتدال جلد سوم صفحہ نمبر ۱۳۸ مطبوع مطبع

سعادت مصر

**ترجمہ:**

محمد بن خلف راوی ثقہ اور معروف و مانظہ تھا مگر ابوالولید یاجی نے کہا کہ اس میں «شیع، نظر ہر تھا۔

روایت مذکورہ کا ایک راوی الحمد بن عبد الرحمن ابن دربستہ۔ یہ راوی بھی تقریباً بالاتفاق ضعیف ہے۔

### الکامل فی ضعفاء الرجال:

رأیت شیوخ اهل مصر الذين لحقهم مجتمعين  
على ضعفه ومن كتب عنه من الغرباء غير اهل  
بلده لا يمتنعون من الرواية عنه، وحدوثها  
ومن ضعفه انكر عليه احاديث اناذا اكثرا منها البعد عن  
(الکامل فی ضعفاء الرجال جلد اول صفحہ ۸۸ امطبوعہ بیروت)

**ترجمہ:**

ابن عدی کا ہنا ہے کہ میں نے مصری شیوخ کرجن سے میری ملاقات ہرنی  
بسمی کو اس کے ضعف پر متعین پایا۔ اور جو لوگ اس سے روایت کرتے ہیں  
وہ اس کے شہر کے نہیں بلکہ پر ولی ہیں اس لیے وہ اس سے روایت کرنے  
میں کوئی حرج و رکاوٹ نہیں پاتے۔ اور اس سے انہوں نے حدیث  
بیان کی۔ اور جو لوگوں نے اسے ضعیف قرار دیا وہ اس پر انکار کرتے ہیں  
میں ان بعین کا ذکر کرتا ہوں۔

روایت مذکورہ کے دو راویوں کے حالات آپ نے ملاحظہ کیے۔ ان پر روایات  
کا دار و مدار تھا۔ اور دو نوں علمائے تحقیق کے نزدیک قابل اعتبار نہیں۔ اس لیے

ان کی مروریات قطعاً قابلِ استدلال نہیں اب تجھی کہتا پڑھے۔ کمیں نے اہل سنت کی کتابوں سے ثابت کر دکھایا۔ کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی میٹی کی طلاق پڑا پسے سریکی ناک ڈالی۔ لیکن اس کا یہ کہنا اور ثابت کرنا مکاری اور فویب درہی کا نمونہ ہے۔ حقیقت کا اس سے اور اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔

### جواب دوم:

بلیزنا لستین اہل سنت کی معتبر کتاب نہیں ہے کیونکہ اس کے مصنف حافظہ لیوم کو خود شیوں نے اپنا شید ہونا تسلیم کیا ہے۔ جیسا کہ عیان شید وغیرہ کتب میں مذکور ہے اور ہم نے اس کے شیدہ ہونے پر اپنی کتاب میزان الکتب میں مفصل بحث کی ہے وہاں ملاحظہ فرمائیں۔ لہذا یہ کہنا کہ اہل سنت کی معتبر کتاب صلیۃ الاولیاء میں ہمارا عویش کا سریں میٹی ڈال کر اتم کرنا ثابت ہے۔ یہ اول ہا آخر دھوکہ ہی اور فراڈ کے متراوٹ ہے۔

فَاعْتَبِرُ وَايَا اُولی الْأَبْصَارِ

# دعا بازی نمبر ۲۵

**مأموریت** وسائل الشیعہ، کتاب الطهارت

عن العباس بن موسی بن جعفر عن ابیه فی حدیث  
اتد سال عن الماتر فقل ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال ابغثوا لی جعفر طعاماً فجربت الستدۃ  
الی الیوم وحکان علی بن الحسین یعمل لہیں الطعام  
للمأتمر۔

وسائل الشیعہ جلد ۲ ص ۱۸۹ کتب الطهارت باب استعمال  
آنما و الطعام لہل المصلیۃ ثلاثۃ ایام)

ترجمہ:

امام محمد باقر علیہ السلام سے اہل امام کو طعام دینے کے متعلق سوال کیا گیا تھا تو  
امام نے فرمایا۔ کہ یہ جائز ہے۔ بنی پاک نے جب جعفر بن ابی طالب  
شہید ہوئے۔ تو اہل و عیال کو جرام اتم میں مصروف تھے کھانا بھجوانے  
کا حکم دیا۔ اور امام زین العابدین علیہ السلام بھی ان سورات کے لیے  
کھانے کا بندوبست کرتے تھے۔ جرام اتم میں مصروف رہتی تھیں۔

قادر بیان! جو لوگ امام مظلوم میں مصروف ہوں۔ اگر ان کو نذر نیاز کھلانی  
ہائے۔ تو حضرت لال خوب تفسیر کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں۔ کہ یہ امام تو صرف نذر نیاز

اڑانے کے لیے ہی تو ہے۔ لیکن جب ان کے اپنے پیٹ کام مل آتا ہے تو  
مجیب عجیب حدیثیں ملوے کی شان میں اختیار کرتے ہیں۔ (ما تم اور صحابہ م) ۱۳۹

### جواب:

وسائل الشیعہ سے روایت پیش کر کے اس سے مردوبہ ما تم ثابت کرنے  
میں بھی گزشتہ استدلالات کی طرح مکاری اور اندر ہے پن کام مظاہر ہی گیا اس  
روایت کا مخصوص تقریباً وہی ہے۔ جو کچھی روایت میں تھا۔ امام محمد باقر رضی اللہ عنہ  
”ما تم“ کے بارے میں سوال ہوا۔ تو انہوں نے اس کے جواز میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کا وہ ارشاد پیش فرمایا۔ جو اپنے جعفر بن ابی طالب کے استقال پر فرمایا تھا۔ اپنے ارشاد کا  
ترجمہ ہے۔ جعفر کے اہل رکھروالوں (کو کھانا بیجو) لیکن کمال مکاری اور فریب دہی  
سے نجیبی نے اپنے مقصد کی خاطران الفاظ کا ترجمہ بھی بدلتا۔ ملاحظہ ہو۔ اہل عیال  
کو جو ما تم میں صروف تھے کھانا بیجو نے کام حکم دیا۔ خط کشیدہ الفاظ کس عربی لفظ  
کا ترجمہ ہیں۔ اور اگر کہا جائے۔ چونکہ حضرت جعفر شہید ہو چکے تھے۔ لہذا شہید پر اتم  
ہی کرتے ہوں گے۔ تو پھر لوچھا باستکتا ہے۔ کہ کیا یہ ما تم سینہ کو بی، زنجیر زندگی اور  
کپڑے پھاڑنے پر مشتمل تھا۔ تاکہ اس سے ایسا کرنے والوں کی نذر و نیاز کا ثبوت  
دیا جائے۔

دوسری مکاری ملاحظہ ہو۔ وسائل الشیعہ سے جو حوالہ پیش کیا گیا۔ وہ اور اس  
جیسی کئی ایک روایات ایک مخصوص موضوع کے ضمن میں درج کی گئی ہیں۔ صاحب  
وسائل الشیعہ نے یہ روایت اس موضوع کے تحت درج کی۔ ”باب استحباب  
اتخاذ الطعام لام المصيبة ثلاث ایام“، یعنی اس باب میں وہ احادیث مذکور ہوں گی۔  
جن سے اہل صیبۃ (جن کا کوئی فوت ہو گیا ہی) کے لیے تین دن تک کھانا بھینا  
آمام محمد باقر رضی اللہ علیہ عنہ  
مستحب ہے

سے سوال بھی اسی موضوع کے متعلق تھا لئنی میت کے الٰہ غاذ کے لیے کھانا بھیجننا جائز ہے؟ تو آپ نے فرمایا۔ ہاں یہ سنت ہے یعنی اکرم ہے۔ اور امام زین العابدین بھی تعزیرت پر لئے والی عورتوں کے کھانے کا اہتمام کیا کرتے تھے۔ تو معلوم ہوا۔ ”لفظ ما تم“ سے مراد اس مقام پر کھانا ہے جو ریت پر تعزیرت کرنے والوں کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔ اس کو بہم بہ منع کرتے ہیں۔ ہم تو اسے سنت دیتے ہیں۔ روایت ذکرہ کی اپنے بائے ہی مناسبت ہے۔ لیکن عقل کے اندر ہے اور ما تم پر نذر و نیاز کے دلدادہ کو کھانے کے بہانے کے طور پر نظر آیا۔ کہ یہاں ما تم سے مراد سینے کوئی وغیرہ ہے۔ اس لیے ایسا کرنے والوں کی حوصلہ افزائی گرتے ہوئے انہیں پچیس پکائی بیجھنی چاہئے۔ تاکہ ایک تیر سے دو شکار رکھ سکیں۔ حرام کا حرام بھی کرتے رہو۔ اور بخوبی صاحب تمہارے کھانے پر میئے کا بندوق بست کرنے کے لیے حضور صلی اللہ علیہ وسلم امام محمد باقر اور امام زین العابدین سے یہ ثابت کردکھائیں گے۔ کران پاک نزہۃ شخصیات نے ایسے موقع پر نذر و نیاز دی دیکھا۔ آپ نے کہ بخوبی نے کس رو بآہی سے حرام کا روں کے کھانے پیئے کا بندوق بست کر دیا۔ ”صحیۃ الاسلام“، اسی لیے تو بنایا گیا تھا۔

فَاعْتَدِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# ڈغا بازی نمبر ۳۶

**ما تم اور شاہد دو اجازت نہم مظر ثلثاً کر بلما،**

## وسائل الشیعیان

عَنْ صَادِقٍ وَلَقَدْ شَقَقَنَ الْجُيُوبَ وَلَطَمَنَ الْخُدُودَ  
الْفَاطِمَيَاتُ عَلَى الْحُسَيْنِ ابْنِ عَلِيٍّ وَعَلَى مَثْلِهِ  
لَدْطَمُ الْخُدُودُ وَلَكُشَقُ الْجُيُوبُ۔

(ابن تیشیع کی معتبرت بے سائل الشیعی چھاپ قدمیں اور حربہ لکھا)

جلد چہارم ص ۲۰۰ )

تترجمہ:

امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں۔ فاطمہ زہرا کی بیٹیوں نے امام بن کی مصیبت پر (کربلا میں) اپنے منہ بھی پیٹئے اور گریان بھی چاک کیے۔  
(اور فرمایا) حسین علیہ السلام جسی ذات پاک پر منہ پیٹئے جائیں اور گریان  
چاک کیے جائیں۔

قاریان: ابن تیشیع کے امام جعفر صادق نے شیعہ کو امام مظلوم حسین بن علی کے  
ماتم کی اجازت دی ہے۔ لہذا کسی اور نہ رہب کے علماء کے فتاویٰ کا انباران  
کے لیے بیکار ہے۔ (ما تم صحابہ ص ۱۴۲)

## جواب:

وسائل اشیعہ اور جو اہر الکلام سے منقول کردہ روایت پر صحیبے سن رہے ہے۔ اور بے سن روایت خود صحیبی بھی تسلیم کرتا ہے کہ ایسی روایت تسلیم نہیں کی جائے گی۔ اب کوئی اس سے پوچھے کہ تحریک کر پاٹنے کی عادت کب سے پڑی ہے۔ جو روایت خود تمہارے قواعد و ضوابط کے مطابق قابل اعتبار نہیں۔ اس سے شیعوں کو غلط کام کرنے کی تسلی دے رہے ہو۔ اگر اجازت امام و کھانی تھی۔ تو کسی ایسی روایت سے جو درجہ صحت تک تو پہنچتی ہوتی۔ گنہ بھی کروا یا اور وہ بھی بے لذت حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی طرف اس کام کی اجازت فسوب کرنے کی جسارت کی گئی۔ جسے آپ حرام کہتے رہے۔

علاوه انوں تاریخ طبری میں اسی مضمون کی حدیث سن کے ساتھ ذکر رہے گزشتہ اوراق میں ہم نے اسے نقل کر دیا ہے۔ اور اس کے بارے میں تحقیق سے ثابت کیا تھا۔ کاس کے راوی قابلِ وثوق نہیں۔ اور حدیث سخت محروم ہے۔ تو ایسی بے سندار محروم حدیث سے دو موعدہ مانن، ثابت کرتے ہوئے خون خدا دامن گیرنے ہوا۔ اور پھر امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کو اس کا اجازت دہندہ کہتے ہوئے شرم نہ آئی۔

فَلَعْتَهُ رُوَايَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# دُعا بازی نمبر ۷

«انبیاء اور ائمہ کا مام جائز ہے۔»

تم صرف بـ

اہل فقیہ کی کتابے ارشاد المبتدین مل پڑھے

ارشاد المبتدین:

يُسْتَشْنِي مِنْ ذَالِكَ مَوْلَانَا أَيُّوبَ عَبْدُ اللَّهِ الْحَسَنِ فَقِي  
حَسَنَةٍ عَنِ الْقَادِيِّ كُلُّ الْجَرْعَيْ وَ الْبَكَاءُ مَكْرُوفٌ  
مَا خَلَدَ الْجَرْعَيْ وَ الْبَكَاءُ لِعَتَلِ الْحَسَنِيْ - رَوِيَ  
عَنْ جَابِرٍ عَنِ الْبَاقِرِ رَأَشَدَ الْجَرْعَيْ الصَّرَائِعَ بِالْوَيْلِ  
وَ الْعَرَيْلِ وَ لَطْمِ الْوَجْهِ وَ الْمَذْدُرِ وَ حَزْرِ الشَّعْرِ  
وَ قَدْ يُسْتَشْنِي الْأَنْبِيَاءُ وَ الْأَئِمَّةُ كُلُّهُمْ -

ترجمہ:

امام فرماتے ہیں۔ کاس مردوف والی آیت کے حکم سے حضرت امامین  
مشتبھی ہیں۔ نیز کیک اور روایت حسنہ میں ہے۔ کہ امام صادق فرماتے ہیں  
کہ ہر جرز اور بکار مکروہ ہے سو اسے اس جرز اور بکار کے جو قتل حسین پر پڑ  
ظلاصریر کہ تمام انبیاء اور ائمہ اس حکم مشتبھی ہیں۔ لہذا انبیاء اور ائمہ کا مام  
جائیں ہے۔

**جواب:** نجیبی شیعی نے اپنی کتاب "ارشاد المبتدین" کے ساتھ جو سلسلہ کیا۔ اور اس کی عبارت پر خلیم ڈھایا۔ اگر کسی الہی سنت کی کتاب کے ساتھ اسی کرتا تو بھی براحتا سیکھ یہ توہست ہی برکت ہے۔ اسی کتاب کی اگر مکمل عبارت درج ہو جاتی۔ تو پھر پڑپت اک نجیبی کا استدلال کتنا ورزنی ہے۔ اور اس میں کہاں تک صداقت ہے۔ آئیے ارشاد المبتدین کے مکمل حوالہ پر نظر ڈالیں۔

### ارشاد المبتدین:

الْخَامِسَةُ قَدْ صَرَّحَ حَمْدَةٌ مِنَ الْأَصْحَابِ  
بِتَّخْرِيفِ رَشِيقِ الشَّرِبِ الْأَعْلَى الَّذِي فِي الْأُخْرَ وَ  
قِيلَ بِجَوَازِهِ الْكَبِيلِ لِتَسَاوِيَ مُطْلَقاً وَعِنْ أَبْنِ إِدْرِيسِ  
الثَّخْرِيْرِ مُطْلَقاً وَيَظْهَرُ مِنْ كُلَّمَا بَعْضُ الْمُتَلَّغِرِينَ  
الْمُعْلَلِ إِلَى الْكَرَاهَةِ وَالْمُحْشَمَ إِلَى الْجَبَاهِ إِسْتِحْبَابِ  
الشَّرِقِ عَلَيْهِمَا وَالْمَقْوُلُ الْأَقْلُ وَإِنْ كَانَ لَا يَخْلُو  
عَنْ قُوَّةِ الْكَنَّ الْأَخْرَ طَالَتْرُكُ مُطْلَقاً فَقَدْ رُوِيَ عَنْ  
رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِيَسِ مِنَّا مَنْ  
ضَرَبَ الْحُدُودَ وَشَقَ الْجُيُوبَ وَعِنْ الصَّادِقِ  
فِي قَوْلِهِ تَعَالَى وَلَا يَعْصِيْنَا فِي مَعْرُوفٍ أَنْ لَا يَسْقِفُنَّ  
جَيْبَنَا وَلَا يَلْطِمُنَّ وَجْهَنَا وَلَا يَدْعُونَ وَيُلَّا فَيَسْتَشَنَّ  
وَمِنْ ذَالِكَ مَقْوُلًا نَأَبِي عَبْدِ اللَّهِ تَبَقْعِيْنَةَ مَعَاوِيَةَ  
عَنْ الصَّادِقِ كُلُّ الْحَبْرِ وَالْكَارِمَ مَكْرُوَهٌ مَا

خَلَالِ الْجَزْعِ وَالْبُحْكَاءِ لِقَتْلِ الْحُسَيْنِ وَرُوَاَيَ عَنْ  
 جَابِرٍ عَنِ الْبَاقِرِ أَشَدَّ الْجَرْعِ الْمُسْرَاجَ بِالْوَوْيِلِ  
 وَالْعَوْيِلِ وَلَطْمِرِ الْوَجْلِ وَالصَّدْرِ وَجَزْعِ  
 الشَّعْرِ وَقَدْ يُسْتَشْنَى الْأَنْبِيَاءُ وَالْأَئِمَّةُ كُلُّهُمُ وَ  
 الْكُنْ رُوَاَيَ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ أَكَمَهُ أَوْ طَهَ حِنْدَهُ  
 مَا احْتَضَرَ فَقَاتَ لَا يَلْطَمُنَ عَلَى خَدَّهُ وَلَا يَتَقْنَعُ  
 عَلَى جَيْبِهَا مَا مِنْ إِمْرَأٍ تَهُدِّي شَقْ جَيْبَهَا إِلَاهِيَّ  
 صَدْعَ لَهَا مِنْ جَلَّتِهِ صَدْعَ كَلَمَازَ ادَتْ  
 زِيدَتْ -

(ارشاد المبتدئین اصنیف سید محمد تقی مطبع  
 علوی بخشی خان علی سن طباعت ۱۹۶۹ء)

ص (۱۲۱)

### ترجمہ:

پانچواں سند۔ اہل شیعہ کے تمام صحابے ماسولے باپ اور بھائی  
 کے کسی مرنے والے پر کپڑے پھاڑنا حرام صریح قرار دیا ہے۔ اور  
 یہ بھی کہا گیا ہے۔ کہ ایسا کرنا مطلقاً اور توں کے لیے جائز ہے۔ اب  
 اور اس سے روایت ہے۔ کہ یہ مطلقاً حرام ہے۔ بعض متاخرین  
 کے کلام سے یہ ظاہر ہوتا ہے۔ کہ انہوں نے اس فعل میں کراہت  
 کی طرف میلان کیا ہے۔ جو اہر میں باپ اور بھائی کی فوتیدگی پر  
 کپڑے پھاڑنے کو مستحب کہا گیا ہے۔ پہلا قول اگرچہ منسبو طی سے  
 غالی نہیں بلکہ زیادہ احتیاط اسی میں ہے۔ کہ یہ فعل نہ کیا جائے۔ کیونکہ

رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے۔ کہ جس نے گاڑی پر ملا، اگر بیان پھالا  
وہ ہم میں سے تین ہے۔ اور امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے آیت و لذت  
یعصینک فی معرفت کی تفسیر میں مقول ہے۔ کہ عروتوں کو پاہیزے کر  
وہ گریبان نہ پھاڑیں۔ اور نہ ہی منہ پر طمانچے ماریں۔ اور وادیا میں گزند  
کریں۔ لیکن اس حکم سے امام حسین رضی اللہ عنہ کو مستثنی کیا گیا ہے۔ حسنہ میں  
امام جعفر صادق سے معاویہ راوی ہے کہ قسم کی جزع اور بکاہ مکروہ ہے  
لیکن امام حسین کے تقلیل پر جزع اور بکاہ مکروہ نہیں۔ اور جابرؓ کے ذریعہ امام باقر  
رضی اللہ عنہ سے روایت کی گئی ہے۔ کہ جزع کی سخت ترین قسم وادیا،  
کرتے ہوئے چیننا چلانا ہے۔ اور چہرہ و سینہ پیٹنا اور بال لچنے ہیں  
اور تمام انہیں کرام و ائمہ اہل بیت اس سے مستثنی ہیں۔ لیکن جعفر بن محمد سے  
مردی ہے۔ کہ انہوں نے بوقت وصال یہ وصیت کی تھی۔ کہ مجھ پر کوئی ہوت  
ہرگز اپنے گال پر نہ مارے اور نہیں میرے غم میں اپنا گریبان پھاڑے۔  
جو عورت بھی اپنا گریبان پھاڑے گی۔ تو وہ ملکوئے جہنم کے ملکوئے  
بنادیے جائیں گے جس قدر اس میں وہ زیادتی کرے گی۔ اسی قدر  
دوخن کے ملکوں میں اس کے لیے زیادتی کی جائے گی۔

قارئین کرام! ارشاد المبتدین کی عبارت اپنے دیکھی میں اس میں گریبان پھاڑنے  
اور سینہ کو بی دینیہ کے بارے میں چند ایک اقوال پیش کیے یعنی صرف باب  
اور بھائی کی خو تیدگی پر ایسا کرنے کی اجازت دی۔ یعنی نے صرف عروتوں کے لیے  
اس کو باائز قرار دیا۔ یعنی نے تمام انہیاں میں کرام اور ائمہ اہل بیت کے لیے ایسا  
ہاتھ کرنے کی اجازت دی۔ لیکن سب کچھ ذکر کرنے کے بعد زیادہ محتاط اور ضيقی بے قول  
ذکر کرتے ہوئے امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کی وصیت ذکر فرمائی۔ اور پھر امام معرفت

کی زبانی ان عورتوں کے لیے سنت و عید مذکور کہ جو کسی کے مر نے پر گریاں پاک کریں یاد و سری قسم «ما تم ممنوع»، کریں۔ امام موصوف نے خود اپنی ذات کے لیے ان افعال کی اجازت دی۔ اور نہ ہی کسی کو (چاہے وہ پنیر ہر زی امام) مستثنی فرمایا۔ لہذا معلوم ہوا کہ نبی نے ارشاد المبتدین کی عبارت پر ری اسی لیے ذکر نہ کی۔ کہ ہمیں «مر و جہا تم» کے ثبوت کی بجائے خود امام کی زبانی در حرمت، ثابت نہ ہو جائے۔

فَاعْتَدِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## دقایقی نمبر ۳۸

”اتم میں شرکت حقوق انسان میں سے ہے“  
اتم صورت: کتاب الصلوٰۃ فروع حادی صفحہ ۴۰

مَا يَحِبُّ عَلَى الْحِيَرَانِ لَا مُلِّ الْمُصِيبَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ  
الْكَاهِلِيِّ قَالَ قُلْتُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْعَسِينِ إِنَّ أَمْرًا تِيْ وَأَمْرًا  
إِنْ مَارِدٌ تَخْرُجَانِ فِي الْمَائِرِ فَأَنْتَمْ مَا فَتَقُولُ مَلِي  
أَمْرًا تِيْ إِنْ كَانَ حَرَامًا فَأَنْتَمَا عَنْهُ مَحْتَشَى تَرْكَهُ  
وَإِنْ لَمْ يَكُنْ حَرَامًا فَلِإِيمَانِ شَيْئِيْ مَمْنَعَنَاهُ فَإِذَا مَاتَ  
لَنَا مَيِّتٌ لَمْ يَحِبُّنَا أَحَدٌ فَقَالَ فَقَالَ أَبُو الْحَسَنِ عَنِ  
الْحَقْرِ قَسْطَلَنِيْ خَانَ أَيِّ يَبْعَثُ أَيِّيْ وَأَمَّ فَرْوَهَ لَفْسَنِ  
حُقْقَنَ أَهْلِ الْمَدِيْنَةِ۔

ترجمہ:

راوی کہتا ہے کہ میں نے امام مومنی کاظم سے عرض کی۔ کہ میری اور ابن مارہ کی زوجہ اتم میں شرکت کے لیے جاتی ہیں۔ جب ان دونوں کو منع کرتا ہوں تو میری زوجہ مجھ سے کہتی ہے کہ اگر اتم حرام ہے۔ تو ہم کو اس سے منع کر ہم رک جائیں ادا اگر یہ حرام نہیں تو ہم کو منع کرتا ہے۔ تو ہمارا کوئی سرکھ۔

تو ہمارے پاس کوئی نہیں آئے گا۔ امام موسیٰ کاظم نے فرمایا۔ کہ تم مجھ سے حقوقِ الناس کے متعلق سوال کر رہے ہو۔ میرے والد امام جعفر صادق میری والدہ اور امام فروہ کو ما تم میں شرکت کے لیے بحیثیت تھے۔ تاکہ وہ اہلین کے حقوق ادا کریں۔

(ما تم اور صحابہؓ ۱۲۶)

### جواب:

حدیث مذکورہ میں لفظ "ما تم" ہی نجفی کے استدلال کی مرکزی یحییت رکھتا ہے۔ گذشتہ استدلالات کے جواب میں اسی لفظ کے لغتِ عرب میں معانی بھی مذکور ہوئے لیکن کسی عربی لغت اور حدیث کی کتاب میں اس لفظ کا معنی سینہ کو بنی کرنا، پکڑنے پھاڑنا اور بال نرچنا نہیں کئے گئے۔ ہمارے اور نجفی (آل شیع) کے درمیان دراصل اختلاف اسی قسم کے ما تم کے متعلق ہے۔ اور اسی کو نجفی شابت کرنے کی کوشش میں ہے۔ آل شیع اور اہل سنت کی کتب لغت سے لفظ "ما تم" کے معانی لاحظہ ہوں۔

### مجمع البحرين:

الماقر - مُجَمِّعُ التِّجَالِ وَالنِّسَاءِ فِي الْخَرِّ وَالْفَرِّ  
تُرَخِّصَصُ بِهِ إِجْتِمَاعُ النِّسَاءِ الْمُعُوتِ - فَقِيلَ هُوَ  
لِلشَّوَّابِ مِنْهُنَّ -

(مجمع البحرين جلد ششم ص ۵ ذکر ما تم مطبوعہ تہران  
مکتبۃ المتفوییہ)

### ترجمہ:

عورتوں اور مردوں کا غم اور خوشی کے وقت اکٹھا ہونا ما تم کہلاتا ہے۔

پھر اس لفظ کو کسی کی مرت پر اکٹھی ہونے والی صرف عورتوں کے لیے مخصوص کر دیا گیا ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ عورتوں میں سے صرف زوجان عورتوں کے اجتماع کے لیے مخصوص ہے۔

### لسان العرب:

الْمَاتِرِ فِي الْأَصْلِ مُجْمَعُ الرِّجَالِ وَ النِّسَاءِ فِي النَّسَرِ  
وَالْفَرَحِ شَرْحُهُ فِي إِجْتِمَاعِ النِّسَاءِ لِلْمُؤْتَمِنَةِ وَ قِيلَ  
هُوَ لِلشَّوَابِ مِنْهُ مَا لَمْ يَعْلَمْ.

(لسان العرب جلد ۱۲ ص ۳ مطبوعہ بیروت

طبع جدید)

ترجمہ:

لفظ اتم اصل میں مردوں اور عورتوں کے اجتماع پر بولا جاتا ہے۔ چاہیے وہ اجتماع بوقت خوشی ہو یا نام۔ پھر اس کو کسی کی مرت کے وقت اکٹھی ہونے والی عورتوں کے ساتھ مخصوص کر دیا گیا۔ اور کہا گیا ہے کہ ان عورتوں میں سے بھی صرف زوجان اول عورتوں کے لیے مخصوص ہے۔ دوسرا عورتوں کے لیے نہیں۔

اہل شیخ اور اہل سنت کے ہاں یہ دونوں لفظت کی کتابیں مسلم ہیں۔ آپ نے لفظ دو ما تم، کے معانی دونوں سے ملاحظہ کیے۔ فروع کافی کی عبارت پر حاشیہ ان الفاظ میں موجود ہے۔ یہ مطابق علی الطعام للعیتیت۔ «ما تم»، اُس کھانے کو کہا جاتا ہے جو ہیت کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔ (یعنی ہیت پر تعزیت کے لیے آئے ہوئے لوگوں کو کھلانے کے لیے جو کھانا تیار ہوتا ہے۔ اُسے بھی دو ما تم، کہتے ہیں) قارئین کرام! فروع کافی کی ذکر و عبارت میں جس اتم کا ذکر ہے۔ وہ صرف یہ کہ

ام و مسی کاظم رحمۃ اللہ علیہ نے اس بات کی اجازت دی۔ کہیں طرح میری والدہ اور ام فروہؓؑ تھیں۔ اہل دنیز سے بھی کے گھر میت ہرنے کی صورت میں تعزیرت کے لیے بایا کرتی تھیں۔ اس طرح جانا، حقوق العباد، میں داخل ہے۔ اور ایسا ہونا پاہیئے لیکن اس سے یہ کیسے ثابت ہو گی۔ کہ امام و صوفت کی والدہ اور ام فروہؓؑ کے ہاں تشریف لے جائیں۔ اور پھر وہاں سید کریمؓ کریں، بال توچیں اور زنجیریں ماریں؟ کیونکہ فعل حرام فعل ہے جس کے متعلق حضرت علی الرضا علیہ السلام کا ارشاد گرامی ہم ابھی منتقل کر سکتے ہیں۔ (جو وقت مصیبت اگر بیان چاک کرے۔ خسار پڑے وغیرہ وہ ہم میں سے نہیں) کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی فرزند و نبند سے اور منصب امت پر فائز ہونے والے سے یہ ترقی کی جاسکتی ہے۔ کوہاپنے نماجان کے ارشادات کے غلط پلیں گے۔ اس کے علاوہ آپ اگر فروع کافی کی اس روایت کے باب پر نظر ڈالیں۔ ترجمہ بھی بخوبی کاملاً عاہر گز شتاب نہیں ہو سکتا۔ موضوع یہ ہے۔ مصیبت والوں کے ہمایوں پر کیا واجب ہے، یعنی بقول بھوبنی مرے کسی کا اور ماتم واجب اس کے ہمایوں پر ہے۔ ہم اسے چاقو پھریاں لے کر میت والے گھرا جائیں۔ اور یہاں اکٹھے ہو کر سینے کرنی کریں۔ زنجیروں سے ہبوہماں۔ اور کپڑے پھاڑ کر بال تو چھٹے شروع کر دیں۔ یہ سب کچھ تو ہم اسے کریں۔ اور لگھ والے تماشا دیکھا کریں۔ روایت مذکورہ تو یہی کچھ (بقول بھوبنی) کہہ رہی ہے۔ تو اس سے ثابت یہ ہوا۔ کہ امام عالی مقام کا گھرانہ اور یہ درمودب ماتم، کرنے والے ان کے ہمایے ہیں۔ یہ ہمسایع حقوق انسان سے ادا کر رہے ہیں؟

جمع ابحربین اور سان العرب کے حوالے سے جو لفظ ماتم کا معنی ہم نے ذکر کیا۔ فروع کافی کی مذکورہ روایت کے ساتھ والی دوسری روایت میں یہی معہم موجود ہے۔ ملاحظہ ہو۔

## فروع کافی:

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ  
صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ مُرُّوا الْأَهَالِيَّكُمْ بِالْقُتْلِ الْحَسَنِ  
عِنْدَ مَوْتِ تَاكُرْ قَاتِلَ فَاطِمَةَ سَلَامُ اللَّهِ عَلَيْهَا الْمَاقِبُضَ  
أَبُوهَا صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ أَسْعَدَ تَهَا بَنَاتَ  
بَنِي هَاشِمٍ فَقَاتَلَتْ أُمِّيْكُنَ التَّعْدَادَ وَعَلَيْكُنَ بِالدُّعَاءِ۔

(فروع کافی جلد سوم ص ۲۱۸، ۲۱۹) کتاب الحجائن

ترجمہ:

حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ کہ حضرت علی، المرکفی  
رضی اللہ عنہ نے فرمایا تم اپنے اہل دعیاں کو اپنے میں سے کسی کے انتقال  
کے بعد چھپی گشتگو کرنے کا حکم دو۔ یعنی جب سیدہ فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا  
کے والد گرامی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمایا تو قبیلہ بنی ہاشم کی رہائیوں  
نے آپ کی معاشرت کی۔ (یعنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اوصاف حمیدہ  
ذکر کے سیدہ سے تغیرت کی) اس پر حضرت فاطمہ زہرا رضی اللہ عنہا  
نے فرمایا۔ دو بجا گے اس کے تم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مکان و اوصاف  
بیان کرو۔ آپ پر درود پاک بخوبی۔

یہ تھا وہ ماتم جو حضرت امام صادق رضی اللہ عنہ نے اپنی زوجہ کو کرنے کا کہا۔ اور  
حضرت ام فروہ کو جس کے لیے اہل مدینہ کے گھر بھیجا جاتا تھا۔ تو معلوم ہوا کہ یہ سیکھی لیے  
”amatm“ یہی مشروع ہے۔ کہ اس کے لیے رب کے حضور دعا کی جائے۔ اس کی منظر  
کا سوال کیا جائے۔ ذریہ کہ اس کے محاسن و مہماں بیان کرنے مشروع کر دو۔ اور اس  
سے بھی بدترین ماتم کی وہ صورت کہ جس میں نوح خوانی، سینہ کوئی، زنجیرز فی اوگر گیان

چاڑنا پایا جائے۔ اس لیے صحیح کا اس روایت سے مروجہ ماتم ثابت کرنا بھی ایک خوش گن فریب کے سوا کچھ نہیں۔

### فہٹے:

ماتم اور صحابہ کے میں، ۱۴۲ھ تک یہ ثابت کرنے کی گوئش کی گئی۔ کرمیان کر بلہ میں سید زادیوں نے امام عالی مقام کا تین دن تک «مرجوہ ماتم» کیا۔ اس کیلئے البراءہ بن ابی جہانہ بدل دیا گیا، اور کامل ابن اثیر میں ۲۹ وغیرہ کی روایات بطریقہ درج کیں۔ ان تمام حوالہ جات و استلالات کے بارے میں بطور اختصار چند سطور پیش فرماتے ہیں۔ ملاحظہ ہو۔ ان میں تمام استلالات کا جواب ہے۔

روایت مذکورہ اول تو بے نہ بے۔ اور بلا سند روایت جب صحیح کے ہاں قبول نہیں۔ تو ہمارے خلاف جنت کس طرح بن سکتی ہے۔ اور دو میں کہ اس کا راوی درلوطین کیجیئی ہے۔ جو کہ کاظم شیعہ بلکہ بلاد بھتنا شیعہ تھا۔ اس کی روایت بھی ہمارے خلاف کوئی جنت نہیں ہو سکتی۔ اور سوم میں کہ ماتم اور صحابہ کے میں ادا پر صحیح نے ایک عجیب و غریب مکاری کھیلی۔ کہ بلاد میں بھی زادیوں کا تین دن تک ماتم کرنا، اس موضوع کے لیے جو حوالہ ذکر کیا۔ وہ یوں ہے: «تمکل ابی منفٰت حوالہ نیا بیع المودۃ» اس عبارت کا مطلب ہی کہ روایت در محل مقتول ابی منفٰت کی ہے۔ لیکن صاحب مقتول نے اسے نیا بیع المودہ سے انکزیکا ہے اور نیا بیع والے کو صحیح بھی کہا گیا ہے۔ ذرا صحیح کے اس مقام پر فریب ملاحظہ ہوں۔ ماہِ نیا بیع وہ شخص ہے جو اماں بست کی عصمت کا عقیدہ رکھتا ہے۔ اس کی اکثریت پیشتر روایات شیخ الصدوق سے ہیں۔ کیا ایسا شخص صحیح ہو سکتا ہے؟ تو معلوم ہوا۔ کہ ایک شیدر افسنی کو صحیح بنا کر پیش کرنا صحیح کا گھناؤ نا فریب ہے۔ علاوہ ازہر اس انداز اور طرز سے صحیح نے یہ تاثر دینے کی گوئش کی۔ کہ ایک شیعہ محدث لوطین یکجئے نے ایک سنی سے مروجہ ماتم کی تائید میں روایت ذکر کی۔ لہذا اہل سنت کو یہ بیان تسلیم کر لئی پاہیجے۔

ایسے فرالاں بھگنی کی تحقیق کی دو جمیع اوراس کے درجۃ الاسلام، لقب سے ملقب ہونے کی تصدیق کریں۔ صاحب نیایع المودہ سلطان بن ابراہیم کاسن وصال ۱۲۹۵ھ بھری ہے۔ اور ان سے روایت کرنے والا لوٹ بن سعی شیعی محدث خود یا اس کا والد حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے اصحاب میں سے تھا۔ اس کے متعلق شیعہ کتاب تنقیح المقال جلد دوم ص ۳۲ کا حوالہ پیش ہدمت ہے۔

### تنقیح المقال:

عَدَّهُ الشَّيْخُ فِي رِجَالِهِ ثَارَةً مِنْ أَصْحَابِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ  
لِكِنَّ هَذَا أَعْلَمُ لِأَنَّ كُرْطَبَنَ يَحْيَى لِمُرِيْغَطَى أَمِيرَ  
الْمُؤْمِنِينَ وَكَانَ أَبُوهُ يَحْيَى مِنْ أَصْحَابِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ

(تنقیح المقال جلد دوم ص ۳۲)

### ترجمہ:

یعنی نے اپنے رجال میں لوٹ بن یکیے کو حضرت امیر المؤمنین کے اصحاب میں سے شمار کیا۔ لیکن یہ غلط ہے۔ ہاں حقیقت یہ ہے کہ اس کا باپ دو سعی، حضرت علی کے اصحاب میں سے تھا۔

خلاصہ یہ کہ لوٹ بن سعی پہلی صدی ہجری کا آرمی ہے۔ اور صاحب نیایع المودہ تیرھوی صدی کا نجیبی کے لیتوں پہلی صدی میں موجود شخص نے تیرھوی صدی میں ہونے والے سے روایت نقل کی جس کی پیدائش ابھی بارہ سو سال بعد ہو گی۔ اس سے شیعی محدث روایت نقل کر رہا ہے۔ اور پھر اس سے استدلال نجیبی صاحب کر رہے ہیں۔ نہ الگتی کہیے کیا تحقیق ہے؟ اور "درجۃ الاسلام" نے کسی محبت بازی کی۔ عیاری، مکاری اور بد دیانتی آخر کس کیفیت کا نام ہے؟

فلاعتبرروا یا اولی الابصار

## دُنگا بازی نمبر ۲۹

### امام اور حسین میں سرگزی خاکِ المسانت نبی ہے

اہل سنت کی معتبر کتاب ترمذی شریف جلد دوم ص ۵۸۶

اہل سنت کے معتبر کتاب صواعق معرقہ ص ۱۰۷

**ما تم او ر ص ح ا يه : ترمذی شریف :**

قَالَتْ وَدَخَلَتْ عَلَى أَمْ سَلَمَةَ وَهِيَ تَبْكِيُ فَقْلَتْ مَا  
يُبَكِّيُكُو قَالَتْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَعْنِي فِي الْمَنَامِ وَعَلَى  
رَأْيِهِ وَلِحَيَّتِهِ التَّرَابُ فَقَلَتْ مَا لَكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ  
شَهِدْتَ قَتْلَ الْحُسَيْنِ اتَّعًا -

**ترجمہ :**

راوی کا بیان ہے کہ میں نبی امسک کے پاس آئی۔ اس حالت میں کہ مدد  
رو رہی تھیں۔ اور میں نے پوچھا آپ کو کس چیز نے رُلا�ا ہے۔ تو جناب  
سلمان نے جواب دیا۔ کہ میں نے نبی کریم کو خراب میں اس حالت میں دیکھا  
کہ جناب کے سر اور دار طہی میں مٹی اور خاک لئی۔ میں نے پوچھا۔ یا رسول اللہ!  
آپ کو کیا ہوا۔ جناب نے فرمایا۔ میں ابھی ابھی قتل حسین والی جس گر پڑا  
ہوا تھا۔

قارئین! اس حدیث سے ثابت ہوا کہ نمیں علیاً السلام میں سرپر خاک ڈالناست رسول ہے۔

(ما خوف از رسالت اور صحابہ ص ۱۵۲، ۱۵۳)

### جواب:

ترذی شریف اور صراحتی محقق کی عبارت ہے جبکی نے حسب سابق ایک حرم فضل گوشت نبوی، قرار دینے کی تا پاک جارت کی۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس طرح تو ہمیں کی مسند تکب ہو کر اپنی جہنم کی وعیدیں داخل ہوں۔ امام ترمذ کے روایت ذکر کرنے کے بعد جو کچھ اس کے بارے میں تحریر فرمایا۔ جبکی نے سے سے اُس کا تذکرہ بھکر دیا۔ اُخیر کیوں کرتا۔ اس کے ذکر سے تو اس کے استدلال پر خاک پڑ جاتی۔ اور بے چارہ سرپر ٹیکارہ جاتا۔

حدیث کو قتل کرنے کے بعد امام ترمذی نے لکھا۔ هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ يَبْيَهُ عَلَادُهُ اَنَّى بِالغَرْبِ الْأَسْنَدَ كَمْ سُكْتَ اَوْ رَدَّ بَعْضُ شَرِائِطِ صَحَّةِ كَمْ تَعْقِلُ كَمْ بَعْدَ اَنْ يَبْيَهُ بَأْنَى تَلَاقَتْ اَنَّمَكْنُ كَمْ تَعْلَمُ بَأْنَى يَاجْلَمُ كَمْ كَمْ وَهُوَ يَكْرَدُ رَوْاْيَتَ بَالَاَكِي لَأَوْ رِيمَ الْمُخْنِينَ سَيِّدُ اَنَّمَلَكَ رَضِيَ الْأَعْزَمُ بَأْنَى كَمْ بَعْدَ الْمُبَقَّاتَ اِنَّ سَعْدَ عَلَدَ ۹۴ مَصْ ۳۲ مَسْنَ اَنَّشَحَ حَجَرِي مَيْسَ اَنْسَقَالَ ہَوَاهَا مَعَاتَ اَنْسَلَمَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي سَنَةِ قَسْعَ وَخَمْسَيْنَ۔ اَمْ سَلَدَ زَوْجَهُ رَسُولَ كَرِيمَ صَلَّى اللَّهُ عَلِيهِ وَسَلَّمَ نَے ۹۵ مَسْنَ وَفَاتَ فَرَمَانَ۔ دُوْسَرَیِ طَرفِ اَمَامِ عَالَیِ مقَامِ اَمَامِ حَسَنِ رَضِيَ الْأَعْزَمُ عَنْ کَہْشَارَتِ حُمَّمِ الْحَمَامِ ۶۱ مَسْنَ میں ہوئی ہے۔ یعنی ڈیڑھ سال بعد از وفاتِ اَمَامِ رَضِيَ الْأَعْزَمِ اَمَامِ حُسَنَ نَوْصَفَ نَے شَادَتَ پَائِی۔ اور یہ کَہْشَارَتِ رَضِيَ الْأَعْزَمِ کی زندگی میں اَمَامِ حُسَنَ نَوْصَفَ شَہِید نَہیں ہوئے تھا اب دو فویں حضرات کے سِنِ وصال کی روشنی میں روایت ذکر کروہ کو دیکھیں۔ تو صاف ظاہر کہ اَمَامِ حَسَنِ میں کَہْشَارَت سے دو سال قبل حضور صَلَّى اللَّهُ عَلِيهِ وَسَلَّمَ

کو حضرت ام سلم نے دیکھا کہ آپ کر بلائیں شہادت حسین کی بگ پر گئے تھے۔ اس سے "مرد جرمات" کس طرح ثابت ہو گیا۔ دیکھنے کی مکاری اور دغا بازی سے ناممکن کوئی نہ ممکن بنایا۔ اور پھر حرام کو جائز کر لیا۔

علیٰ سبیلِ تنزل یہ بھی یاد کروں کہ مصلی اللہ علیہ وسلم کو وقتِ شہادت سے دو سال قبل حضرت ام سلم رضی اللہ عنہا نے میدان کر بلائے آتے دیکھا۔ اور آپ کی یہ حال بھی دیکھی۔ کہ آپ کی داڑھی اور سر پر مٹی پڑی ہوئی تھی۔ لیکن اس کی تصریح کن الفاظ میں ہے کہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے از خود اپنے باقتوں سے غمِ حسین کے طور پر اپنے سر اور داڑھی میں مٹی ڈالی تھی۔ اگر اس قسم کے الفاظ ہوتے تو نجفی صاحب بھی ترجیحہ لوگوں نے کرتے۔ وجبنا بکے سرا اور داڑھی میں مٹی اور فاک تھی۔ بلکہ یہ لکھتے۔ کہ حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے (معاذ اللہ) میدان کر بلائے مٹی الٹھائی اور اپنے سر میں ڈالی، داڑھی پر کافی ترجیح ایسی کوئی بات نہیں۔ کیونکہ ایسے الفاظ ہی نہ تھے ساں کے باوجود خباثت ملاحظہ ہو۔ اس روایت کو جس موضوع کے اثبات کے طور پر درج کیا گیا۔ وہ یہ ہے۔ "ماتم اور غمِ حسین میں سر میں فاک ڈالنا سنت نبی ہے" "لفظ و فاک ڈالنا"۔ قابل غور میں جھوختی سرتیہت مصلی اللہ علیہ وسلم کے سرانور اور داڑھی مبارک میں فاک کے اثرات تو اس وجہ سے تھے۔ کہ آپ فاک اڑتی زمین سے گزر کر کر ہے تھے۔ اور یہ مشا ہدہ ہے۔ کہ اگر کوئی شخص ایسی زمین سے گزر کر آ رہا ہو۔ جہاں دھول ہو۔ اور جہاں پل رہی ہو۔ تو اس کے سرا اور چہرے پر فاک پڑ جانا کوئی بعد ازاں فہم بات نہیں۔ نجفی سے کوئی پوچھے۔ کہ آخر رسول کرم مصلی اللہ علیہ وسلم کی ذات متفہ سر پر یہ الام کو اپنے غمِ حسین میں اپنے سرا اور داڑھی کو فاک کوڈ کر لیا۔ کوئی صاحب ایمان نکال سکتا ہے۔؟ لوگوں کے لیے جہنم کی راہ دکھانے والا خود کب اس سے بھی سکتا ہے۔

**نحوٗ:**

مامٰم اور صحابہ کے صفحہ نمبر ۱۵۹ تا ۱۵۷ پر سیدہ زینب رضی اللہ عنہا کا امام موصوف پر مامٰم کرنا۔ اس کے لیے حوالہ مقتل ابی مخنت بحوالہ نیایہ المودة ذکر ہے۔ اس کے جواب میں تفصیل سے ہم لکھ چکے ہیں۔ فلاصردیر کے ادل تراویں کا راوی لوٹون ییجئے کمتر شیدہ رافضی اور اخباری ہونے کی وجہ سے ناقابل اعتبار ہے۔ اور دوسرا ان دونوں کے درمیان تقریباً ۱۲ سال کا زمانہ ہے۔ لہذا ایک کتاب شیدہ ہونے کی وجہ اور دوسرے اتنے طویل زمانہ کے باوجود روایت کرنے کی وجہ سے کون اس پر اعتبار کرے گا۔ مجھنے اپنے ہم مسلک لوگوں کا دل تو بہلا سکتا ہے۔ لیکن تحقیق کے میدان میں کھڑا ہونے کے قابل نہیں۔

## فاعتبرروا یا اولی الابصار

ث

## دُعا باری نمبر ۵

ما تم اور صاحابہ

حضرت اولیس قرنی کا خون بھاننا۔

المنت کی مبتدا تب تذکرہ الاولیاء مخوبہ امداد شیع فرمادین حلی اسکے ہے:

تذکرۃ الاولیاء<sup>۱</sup>

حضرت اولیس قرنی کے دانت تڑپنے کا ذکر بھائیوں کی کتابیں میں صراحت کے ساتھ ذکر ہے۔ جوانہوں نے محبت رسول میں توزے تھے... اور جناب عمر نے ان کا انتہا بھی چوہا ہے۔ ایسا بیلیل القدر بزرگ حضرت علی اور جناب عمر کرتار ہا ہے۔ کہ میں نے مصیبت محبوب کی یاد میں تمام دانت اکھیر دیتے ہیں۔ خون بھایا ہے۔  
دماخو ز از رسالہ ملکہ اور صاحبہ من ۱۲۲ تا ۱۶۳)

**جواب:**

جو اب سے قبل حضرت اولیس قرنی کے واقعہ سے جس طرح استدلال کیا گیا۔ اس کی درصاحت کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے۔ سو اس معاملہ میں اہل شیعہ کا یہ نظریہ ہے کہ جب حضرت اولیس رضی اللہ عنہ کو معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دو دانت مبارک شہید کر دیئے گے۔ تو انہوں نے آپ کی محبت و عقیدت میں اپنے دانت نکلنے پا ہے یعنی یہ معلوم نہ ہو سکا کہ کون نے دو دانت تھے۔ جو حضرت علی اللہ علیہ وسلم کے شہید کر دیئے گئے۔ اس لیے انہوں نے تمام دانت نکلوار دیئے۔ کہ آخر ان تیس دانتوں میں سے ہی

دو ہوں گے۔ تجب حضرت اولیٰ قرنی رضی اللہ عنہ کا فیصل قابل ستائش اور محبت نبی کوئی صلی اللہ علیہ وسلم کی دلیل ہے۔ تو یہی سارا ہال تشبیح کا ہے۔ وہ اس طرح کہ امام عالی مقام مدنہ رضی اللہ عنہ کے جسم اقدس پر تکواروں کے بہت سے زخم تھے۔ لیکن کوئی جگہ میتین نہ تھی۔ اس لیے آپ کی محبت اور عرش میں اہل تشبیح اپنے ایحاظم پر زخم لگاتے ہیں لیکن زنجیرز نی کرتے ہیں۔ اور چہرے پاں مارتے ہیں۔ تجسس طرح حضرت اولیٰ قرنی رضی اللہ عنہ کا اپنے دانت نکھوا کر خون بہانا جائز اور درست تھا۔ اسی طرح اہل تشبیح کا امام عالی مقام کے غم پر زنجیرز اور چہرے پاں مارنا درست ہے۔

واقعہ اور اس سے استدلال کی وضاحت کے بعد اب اس کے جواب کی طرف کیجئے۔ سیدنا حضرت اولیٰ قرنی رضی اللہ عنہ کے بارے میں دانت نکلوانا تو بعد میں دیکھیں گے لیکن حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دو دانت شہید ہونے کا واقعہ ہی ثابت نہیں۔ جن احادیث میں اس واقعہ کا ذکر فتاہ ہے۔ ان میں موجود و مذکور الفاظ یہ ہیں۔ کسی سُنّت اَبَا عِيَّاتِهِ اَبَقَ کے سامنے والے دو دانتوں کا کچھ حصہ رُثِی گی۔ اس کے بعد انہی دانتوں کے متعلق احادیث میں آتا ہے کہ آپ جب گفتگو فراہتے۔ توان دانتوں سے نور کی شعائیں نکلتی تھیں اس سے صاف فنا ہر کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دانت مکمل طور پر شہید ہو گئے۔ بلکہ ان کا کچھ حصہ تاثر جو اتحاد اس روایت کے مفہوم و معنی کی مغلی دلیل بھی موجود ہے۔ وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے تمام انبیاء کرام کو نکرنا اور حضور ختنی مرتبہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خصوصاً جسمانی طور پر کوئی نقش اور خراہی نہیں ہونے دی تھی۔ سامنے کے دو دانتوں کا ثرث بانا (یعنی بالکل ختم ہو جانا) خوبصورتی کر تاثر کرتا ہے۔ اور منہ بعد اس اس معلوم ہوتا ہے۔ اس لیے ازروئے عقل بھی یہ واقعہ تسلیم نہیں کیا جاسکتا۔ حضرت حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح میں فرمایا۔ خلقت میت اور من کل عیوب۔ آپ ہر عیوب (چاہے وہ جسمانی ہو یا رومنی) سے پاک پیدا کیے گئے۔

تجھی صاحب،! حضرت او اس قرنی رضی اللہ عنہ محبہ رسول تھے۔ اس میں کوئی کلام نہیں۔ آپ نے بقول تمہارے حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو بتایا۔ کمیں نے مصیبت کی یاد میں تمام دانت اکھیر دیتے ہیں۔ لیکن آپ کی کتب اور ہماری کتب اس بات سے باسل خاموش میں کہ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے یہ دیکھ کر اپنے دانت اکھیر سے تھے؟ کوئی ایک آدمی روایت اس طرف اشارہ کرتی دکھانی نہیں دیتا۔ تو کیا حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت نہ تھی۔ اور مصیبتِ محجوب میں وہ بے قرار نہیں ہوتے تھے؟ باوجود اس کے آپ نے خون بھانے والی سنت ادا نہ کی۔ اخڑ یکوں (۹) اس کا جواب یا تو یہ ہو سکتا ہے۔ کہ آپ کے نزدیک ایسا طریقہ ناجائز تھا میں یہ کسی اور کے ساتھ جسم کو نقصان پہنچانا اور اس طرح خون بھانا تو اعد شریعہ کے اعتبار سے بلا ضرورت ناجائز ہے۔ اگر یہی وجہ تھی۔ تو پھر اس قرنی رضی اللہ عنہ سے یہ سنا جائے۔ فعل گن کر بلکہ دیکھ کر حضرت عمر ایسے صحابی کا ہاتھ چومنا اور حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ ایسے باب العتم اور اللہ کے شیر کا تعریف کرنا کیا معنی رکھتا ہے۔ لہذا معلوم ہوا۔ کہ حضرت او اس قرنی رضی اللہ عنہ سے یہ بات واقع نہیں ہوئی۔ اور اگر ایسا کرنا حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کے نزدیک جائز اور درست تھا۔ تو پھر محبت مصلحت اور عشق سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم ان سے زیادہ حضرت اوس قرنی میں تھا۔ بہر حال اول تو خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دانت شریف کا مکمل طور پر شہید ہونا ہی ثابت نہیں۔ اور دوسرا حضرت اوس قرنی رضی اللہ عنہ کے متعلق یہ کہنا بھی درست نہیں۔ کہ ایک بے اصل باست، پر اپنے سارے دانت اکھاڑ پھینکیں۔

بفرض محال تسلیم کر لیا جائے۔ کہ یہ سب کچھ ہوا۔ اور یہ بھی تسلیم کر ایسا اس لیے ہوا کہ حضرت اوس قرنی کو شہید ہونے والے دو دانتوں کا صحیح علم نہ تھا۔ اس لیے اپنے

سارے ہی نکلوادیئے۔ اور ان کی اقتداء میں اہل تشیع زنجیرز نے اس لیے کرتے ہیں کہ انہیں امام عالی مقام کے زخموں میں معین جگہ معلوم نہ تھی۔ اس لیے شید ما تمی کبھی پریشت پر کبھی سینے پر اور کبھی منہ پر زنجیریں اور چھپریاں پہنرتے ہیں۔ تاکہ کسی نہ کسی تنام پر لکھا خدا امام عالی مقام کے زخم سے مثابہ ہو جائے گا۔ اور ہماری نجات ہرگی۔ لیکن میں ان سے پرچھتا ہوں۔ کہ جب تمہیں زخمی مقام کی تعین کا علم نہیں۔ اور اس کی وجہ سے سارے جسم کو لہو لہان کرتے ہو۔ تو یہ بتلا دیکیا۔ امام عالی مقام کا سر اقدس قلم ہوا تھا یا نہیں؟ اس کا کوئی جی مسئلہ نہیں ہے۔ کیونکہ سیرت کی تمام کتب اس کی تصدیق کرتی ہیں۔ کہ امام عالی مقام کا سر انور ان اقدس سے جدا کر دیا گیا۔ آپ کو شہید کیا گی۔ حضرت اولیٰ قرقی نے دانت کے بدے لے دانت زخمی کیے۔ کچھ اور تو نہیں کیا۔ اب اہل تشیع کو لازم ہے۔ کہس بات کا لفظ ہے۔ اور وہ متعین ہے۔ تو مصیبت امام حسین کی یاد میں اپنے اپنے سر قلم کریں۔ اور یوں اس دارِ فانی سے کوچ کر جائیں لیکن زاج تک کسی شیعہ کو "ایسی مجتہ" کے انہمار کی توفیق ہوئی۔ اور نہ ہی قیامت تک اید ہے۔ تو پھر حضرت اولیٰ قرقی رضی اللہ عنہ کے واقعہ سے تمہیں کیا سروکار۔ رونما ہے۔ تو کھل کر روؤں میگر مجھ کے سے انسو بہانے کا کیا فائدہ؟

فَاعْتَبِرُ وَايَا اولِ الْأَبْصَارِ

# دعا بازی نمبر ۵۱

**باقم امور بتا**

”اما مازن العابدين فغم حسين میں گریبان چاک کرنا“

**روضۃ الاحباب:**

امے یزید مر اتیم ساختی و رخنی در دین بعد امن اغاثی پس دراز کردہ گریبان  
جا مر بدرید۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب روضۃ الاحباب از  
ماشیر تاریخ احمدی)

**ترجمہ:**

در بارہمیں امام چارم سید سجاد نے فرمایا کہ اے یزید تو نے مجھے تیم کیا  
اور میرے بد کے دین میں رخنے والا۔ اور حضرت نے ہاتھ بڑھایا۔ اور  
گریبان جامہ کر چاک کیا۔ (دام اور صحابہ مس ۱۶۲)

**جواب:**

”روضۃ الاحباب نہ اہل سنت کی کتاب ہے اور نہ ہی معتبر ہے۔ بلکہ امیر  
جمال الدین عطاء الرحمن شیعی کی تصنیف ہے۔ لاحظہ فرمائیں۔

**الذریعہ:**

حُكْمٍ فِي الرِّيَاضِ مُسْمَاعًا عَنِ الْفَاضِلِ هِتَدِيَ أَنَّهُ كَانَ

بِشِيعَةٍ وَعِنْهُ كَبَدَ عَلَى طَرِيقَةِ الشِّيعَةِ۔

(الدریں بطریق ۲۸۵ ذکر روضۃ الاحباب)

**ترجمہ:**

ریاض العلما میں ہے کرفاضل ہندی سے سماں اثابت ہے کہ عطا واللہ  
صاحب روضۃ الاجاب پکاشیعہ ہے اور فاضل ہندی کہتا ہے ماحب  
روضۃ الاجاب کی چند اپنی کتب میرے پاس موجود ہیں جو شیعہ عقائد کے  
مطابق اس نے لمحی ہیں۔

اس میں نجفی کا اسے «دالیل سنت کی معتبر کتاب» کہنا دھوکہ ہے۔ وجہ یہ ہے  
کہ اس کتاب میں رطب دیا ہے بہت کچھ ذکر ہے۔ اور پھر یہ روایت بلاست ذکر  
کی گئی۔ جس کی بنی اسرائیل میں اور ضعف آگی۔ اور اس کے مقابلہ میں السی روایات ہیں  
جو کتب مشہورہ و معتبرہ میں یہیں اور ان کی سند بھی قابل وثوق ہے۔ اور گریبان  
چاک کرنے کی صراحتہ ممانعت بھی کرتی ہیں۔ لیعنی مَنْ مَنَّ شَقَّ الْجِيْفُوبَ۔  
وہ ہم میں سے نہیں جو بوقت مصیبت گریبان پھاڑے گا۔ لہذا ایک ایسی کتاب  
کی روایت جو رطب دیا ہے پڑھو۔ اور روایت بھی سند کے بغیر ہو۔ اور پھر  
اس روایت کے خلاف کتب معتبرہ میں سند صحیح کے ساتھ روایات موجود ہوں۔  
اس سے مردجم ماقم ثابت کرنا دنابازی اور فریب دہی کے سوا کچھ بھی نہیں۔ کیونکہ  
جب روضۃ الاجاب کتاب ہی اہل سنت کا نہیں بلکہ صاحب الازلیہ فی تصانیع الشیعہ نے  
اس کو کتب شیعہ کی فہرست میں داخل کیا تھا اس کے باوجود غلام حسین نجفی کا اس کو اہل سنت کی  
معتبر کتاب قرار دینا کتنی صریح ہے جیا تی ہے۔

**فاعتبر وايا اولى الابصار**

# دعا یا زی نمبر ۵۲

**امام اور حسن بن عسکری کا گردی بہان پاک کرنا -**

من لا يحضره الفقيه

لَمَّا قِبَضَ عَلَى بْنِ مُحَمَّدٍ الْعَسْكَرِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
رَأَى الْحَسَنَ بْنَ عَلِيٍّ قَدْ خَرَجَ مِنَ الدَّارِ وَقَدْ  
شَقَّ قَمِيمَةً مِنْ خَلْفِهِ وَقَدَّاً -

(من لا يحضره الفقيه ص ۳۶)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ کہ امام عالیٰ کی دفات پر اس نے امام حسن عسکری کو دیکھا۔  
جناب گھر سے باہر آئے اس حالت میں قمیم کا گردی بیان بھی پاک تھا مول  
عقب بھی پاک تھا۔ (امام اور صحابہ ص ۱۶۲، ۱۴۵)

جواب:

من لا يحضره الفقيه کی روایت سے سمجھنی نے "مروجه امام"، ثابت کرنا پاہا مگر  
اس میں "مروجه امام" کی طرف کرنی اشارہ تک نہیں۔ اول توہینی بات جواب کے لیے کافی  
و شافی ہے۔ کہ روایت مذکورہ کی کرنی سند ذکر نہیں کی گئی۔ جب سمجھنی قانون کے مطابق  
وہ خود ایسی روایت کو قابلِ جماعت نہیں سمجھتا۔ جو بلا سند ہو۔ تو پھر درود سوون کے لیے اسے  
کو سمجھ لیٹر دیسل پیش کیا جا سکتا ہے۔ دوسرا بات اس روایت میں قابل غور ہے  
ہے۔ کہ امام حسن عسکری جب گھر سے باہر تشریعت لائے۔ تو ان کی قمیم اگے اور تیجے

سے پھٹی بھوئی تھی۔ کیا تمیص کو پھاڑتے والے خود امام حسن عسکری ہیں؟ اور کیا یہی تمیص اس وقت سے پہلے مالم اور بے عیب تھی؟ ان دونوں سوالات کا جواب تجھنی کے ذمہ ہے جب تک ان کو ثابت نہ کرو۔ اس وقت تک یہ کہنا کہ امام موصوف نے امام علی نقی کے نتقال پر ایسا کیا۔ ہرگز تقابل تسلیم نہیں۔ پھر تمیص کو آگے سے پھاڑنا تو تقابل قبول ہو سکت ہے لیکن کچھی طرف سے پھاڑنا غلاف عادت ہے۔ آخر ادھر سے کیوں بھٹی؟ ہر حال یہ استدلال تجھنی کے مبلغ علم کے لیے استدلال ترین سکتا ہے۔ «مر و جہ ماتم» سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ واقعہ سے معلوم یہ ہوتا ہے۔ کہ امام حسن عسکری نے گھر سے باہر آشریت لاتے وقت پرانی تمیص زیب تن کر لی ہو۔ جو بو سیدہ ہونے کی وجہ سے آگے اور تجھے سے پھٹی ہوئی ہو۔ اور تجھنی وغیرہ کو اسے امام موصوف کا «د ماتم» کرتے ہوئے پھاڑنا، انظر لیا ہو۔ تو معلوم ہوا کہ روایت بالا سے بھی «مر و جہ ماتم» ثابت کرنے میں فریب اور دغا سے کام لیا گیا ہے۔ اس لیے میں عوسم سے ہستا ہوں کہ تجھی مذکورہ حدیث کو اگر مرفوع اور صحیح حدیث ثابت کر دے پا ہے خبر واحد ہی ثابت کردے تو میں اسے منہ مانگتا ناام پیش کروں گا۔

## فلمعتبر وایا اولی الابصار

# دعا بازی نمبر ۵۳

**[نام اور بہ]** حضرت مارون پریو سے کا گیریان چاک کرنا۔

## وسائل الشیعہ:

كتب البر عن الأبرش قرابته نجاح بن سلمانی  
ابی محمد دان انس قداسته هنوان من شفیق علی  
ابی الحسن فعال یا الحمق مالک و ذالک قد شق  
موسیٰ علی هارون۔

(كتب وسائل الشیعہ (كتب الھمارت) باب جراز  
النزع والبکاء علی الیت (چاپ قریم))

## ترجمہ:

جب امام حسن عسکری علی السلام نے گریان چاک کیا۔ تو ابوون ابرش  
نے آپ کو خط لکھا۔ کہ آپ کے گریان چاک کرنے سے لوگوں میں کچھ  
وہن و اضطراب ہے۔ سرکار نے فرمایا۔ ایسے حالات میں گریان  
چاک کرنا کوئی بُری بات نہیں۔ حضرت موسیٰ نے بھی حضرت ہارون  
کی موت پر گریان چاک کیا تھا۔

(رام اور صحابہ ص ۱۶۵)

قارئین مذکورہ بالارواہات سے معلوم ہوا۔ کہ امام اور بنی کی مصیبت پر

گریبان پاک کرنا جائز ہے۔ (amat ar-Rasul ۱۴۵ ۱۴۶ ۱۴۷)

### جواب:

نحوی شیعی معلوم ہوتا ہے۔ کہ اپنے بیگانے سمجھی کی تعلیمات اور روایات کو اپنے پیمانے میں ڈھال کر اپنے ذموم مقاصد کو ثابت کرنے کی نظر میں ہے۔ مسلک امامی کا جو سیاستیاں اس نے کیا۔ شام کسی دوسرے کے حیثے میں آیا ہو گا۔ لیکن اپنے ہی مسلک کی کتاب ”وسائل الشیعہ“ سے جو نزکوہ حوالہ پیش کیا ہے اس کے باب (عنوان) کو اس نے ان الفاظ سے ذکر کیا ”کتاب الطحاۃ باب جواز النوح والبخار علی المیت“ یعنی اس باب میں وہ روایات ذکر ہوں گیہ جو میت پر نوصر کرنے اور بخار کے جواز کی اجازت دیتی ہیں۔ باب جو روایت اس باب کے ضمن میں درج ہو گی۔ اس سے یہ بات ثابت ہونا ضروری ہے۔ لیکن حیرانی اس بات پر ہے۔ کہ صاحب وسائل الشیعہ اس روایت کو اس باب کے تحت نہیں لایا بلکہ اس نے باب ”کراچیتہ الصیاح علی المیت“ کے تحت اس کو ذکر کیا۔ جس کا مطلب یہ ہے۔ کہ میت پر چیننا چلانا جائز ہے۔ لہذا اس روایت کو وسائل الشیعہ کا حصہ اس بارے میں ذکر کر رہا ہے۔ کہ میت پر چیننا چلانا باہر از ہے۔ اور نحوی اس کو اس بارے میں پیش کر رہا ہے۔ کہ میت پر نوصر اور بخار جائز ہے۔ اپنے ملاحظہ فرمایا۔ کہ اپنے مقصد کی خاطر اپنے ہی مسلک کی کتاب کام موضع بدلتا لے۔ اور پھر ڈھٹائی سے اسے سر عام پھسوپا کر لوگوں کو دکھایا۔ کیا یہ دل و فرب نہیں؟

بہر حال اس مکروفہ بکے باوجود چونکہ روایت مذکور ہے۔ اس لیے ہم اس کے جواب کی طرف لڑتے ہیں۔ سو عرض ہے۔ کہی روایت چونکہ گذشتہ روایات کی طرح بے مند ہے۔ اس لیے قطعاً محنت نہیں ہو سکتی۔ علاوه از یہ اس اگر سنند

اکیں سے بخوبی و فیر ڈھونڈ بھی لا میں۔ تو قابل غور یہ بات ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت کے بہت سے احکام ایسے ہیں۔ جو شریعت محمدیہ میں غوش ہو گئے۔ بافرض الحضرت موسیٰ نے ایسا کیا تھا۔ تو حرمت کا حکم آنے سے پہلے ایسا کرنا کوئی قابل اعتراض بات نہیں تھی۔ جیسا کہ ”شداب نوشی“، حرمت سے قبل مرؤج تھی اس حالت میں اس کے مرتکب کے لیے کوئی سزا یا گناہ نہیں تھا۔ ہم تو گفت گو کر رہے ہیں اس امت کے بارے میں کہ کیا گریبان چاک کرنا اس کے لیے جائز ہے تو بات واضح ہے کہ جب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صراحت کے ساتھ فرمادیا۔ جو گریبان چاک کرے گا وہ ہم میں سے نہیں۔ تو اس وضاحت کے ہوتے ہوئے حضرت امیر اہل بیت کے متعلق یہ ثابت کرنا کہ انہوں نے گریبان چاک کیے۔ دراصل اکیں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے سے برگشته ثابت کرنا ہے اور آپ کے طریقے سے پھر اہل انسان ”ادامت کا امام“، کیون تحریر ہو سکتا ہے؟ یہ عجیب منطق ہے کہ اہل تشیع حضرت امیر اہل بیت کو ”ادامت کا امام“ بھی مانتے ہیں اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے راستے کے تارک بھی بتاتے ہیں۔

فَاعْتَدِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# دعا بازی نمبر ۵۲

**”مصیبت میں دش سے رد اتا رنا“**

ما ترا و رصا بَهْ: مَنْ لَا يَحْضُرُهُ الْفَقِيهُ  
 وَوَضَعَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
 بِدَائِهِ فِي جَنَازَةٍ مَسْعُدٌ بْنُ مَعَاذٍ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَتَمَّلَّ  
 عَنْ ذَالِكَ فَعَالَ إِلَى رَأْيِتِ الْمَلِكَةَ قَدْ وَضَعَتْ  
 أَرْدِيَتَهَا هَوَضَعَتْ رِدَائِيَّ.

(من لا يکفره الفقیہ ص ۳۶)

ترجمہ:

راوی کہتا ہے۔ کربنی کریم نے سعد بن معاذ کی موت پر دش سے  
 رد اتا روی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے متعلق پوچھا گیا۔ تو فرمایا  
 میں نے فرشتوں کو دیکھا کہ انہوں نے سعد کے جنازے میں رد ایں  
 اتا رکھی ہیں۔ لہذا میں نے بھی رد اتا روی۔

قارئین! قادری صاحب اپنے رسالے ص ۲۱ پر لکھتے ہیں۔ کہ وہ لفظی ہے  
 جو دوسرے کی مصیبت پر اپنی چادر اتا رکھنے کے۔ تو مم پھر ہر یہ عرض کر سکتے ہیں  
 بے چیا باش ہر کر خواہی کن۔ سکیر نکریہ روایت اسی روایت کے ساتھ تھی۔ جس کا

قادری نے حوالہ دیا۔ اگر اس قادری کی نیت صاف ہوتی۔ تو دونوں روایتیں ایک ہی صفحہ پر رہیں۔ دونوں کو لکھ کر عالمانہ جرج کرتا۔ (امم اور صحابہ مص) (۱۶۶)

### جواب:

نجفی و بے لفظوں میں اس امر کی تصدیق کر رہا ہے۔ کہ اس مقام پر روایتیں دو ہیں۔ ایک وہ جو خود اس نے ذکر کی۔ اور دوسری وہ جو مولوی غلام رسول صاحب نارووالی نے ذکر کی۔ وہ عالمانہ جرج، ”کام طالب کرنے سے قبل کیا ہی اچھا ہوتا کہ نجفی ان دونوں روایتوں کو تکمیل کر کے ترجیح کر دیتا۔ آئیے ہم آپ کو بتلاتے ہیں۔ کہ ”جرج“ کی کوئی ضرورت ہے یا نہیں؟

مولوی غلام رسول نارووالی کی ذکر کردہ روایت یہ ہے۔ قالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَلَحُونٌ مَلَعُونٌ مَنْ وَضَعَ يَدَ اَجْمَعَ فِي مُصِيبَةٍ خَيْرٌ -

امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ وہ شخص جس نے کسی کی مصیبت پر چادر کندھ سے اتار پھینکی وہ ملعون ہے وہ ملعون ہے۔ روایت مذکورہ میں بوقت مصیبت چادر کندھ سے پرے پھینکنے کو قابلِ نہت قتل کہا گیا۔ کیونکہ حضور رسول کا نہت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ کہ مصیبت کے وقت صبر و شکر کرو۔ اور صیر کی بجائے چادر کندھ سے اتار پھینکنا بے صبری کا مظاہر ہوتا ہے۔ لہذا قابلِ نہت

طہرا۔

اس کے برخلاف نجفی نے جو روایت ذکر کی۔ اس میں اگرچہ فرستوں کا چادریں اتارتا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چادر اتارنا مذکور ہے۔ لیکن کیا یہ مصیبت کی وجہ سے کیا گی۔؟ اگر بوجہ مصیبت تھا۔ تو لفظ ”مَصِيبَة“، جس طرح پہلی روایت رجوملوی غلام رسول نے نقل کی) میں موجود ہے۔ یہاں بھی ہوتا۔ تو معلوم ہوا کہ چادریں اتائیں کی وجہ و مصیبت ”نہ تھی۔ کوئی اور ہو گی۔ آئیے معلوم کریں۔ کہ وہ کیا تھی؟“

حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ کے جنازے میں شرکت کرنے کے لیے آسمانوں سے اس تقدیر فرشتے اترے۔ کمزون مکن پر قدم رکھنے کی بگردی بھی نہ بچی، ان کے بخشنہ اُنے کی وجہ سے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے تہبینہ شریف کو سمیٹ لیا۔ جیسا کہ احادیث شریف میں وارد ہے۔ آپ نے ایسا اس لیے کیا تاکہ آنے والے فرشتوں کے لیے گنجائش ہو جائے۔ تو اسی طرح فرشتوں نے بھی اپنی اپنی چادریں اتار دیں۔ اس طرح یہ چادریں اتارنا بوجہ مصیبت نہ تھا۔ بلکہ بوجہ اڑد ہام ملکہ تھا۔ تیجھری نکلا، کہ مولوی غلام رسول والی منقولہ روایت اور نجیبی کی مذکورہ روایت میں سبب علیحدہ علیحدہ ہے۔ جب دو زوں میں ایک وجہ اور سبب نہیں تو اس سے خواہ مخواہ دوں روایتیں کو ایک ہی زمرے میں رکھنا بہت بڑا فریب ہے۔ یہ استدلال تو یوں ہی سمجھ لیں۔ کسی شخص نے عمل کے لیے کپڑے اتارے۔ اور آپ اس سے یہ ثابت کر دکھائیں۔ کہ ہمیں میں نکا ہونا جائز ہے۔ یا یوں کہ ایک بچہ کا فتنہ کیا گیا۔ اور اس کا خون بہمنکلا۔ تو آپ اس سے زنجیزتی کے ذریعہ خون نکالنا ثابت کر دکھائیں۔ لہذا نجیبی کا مولوی غلام رسول کے متعلق یہ کہتا کہ وجہے حیا باش ہرچہ خواہی کن، دراصل اپنی حالت کی ترجیحاتی کر رہا ہے۔

فَاعْتَدِ رَوَا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

۶

# دعا بازی نمبر ۵۵

”سیاہ پوشی“

ماں اور بیا

فارمین! عم حسین میں سیاہ پوشی پر بڑا ذردا دیا جاتا ہے۔ کریم بس ال فرعون کا ہے۔ دوزخیوں کا بس ہے۔ حالانکہ یہ صرف ننم کی علامت ہے۔ اور ایامِ محمد میں اہل تشیع کا شعار نہ ہبی ہے۔ اور نئی امام حسین میں سیاہ بس پہنچنے سے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں منع فرمایا ہے۔ اور نہ ہبی حدیث پاک میں اسے منع کیا گیا۔

(دامت اور صحابہ ص ۱۶۷)

**دوفہٹ:** دامت اور صحابہ، کے ص ۱۶۷ تا ۱۷۱، اپر پھیلے ہوئے حوالہ جات سے صحیح نئی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ کہ محمد المرام میں کالے کپڑے پہننا ہم اہل تشیع کا نہ ہبی شاہ ہے۔ اسی سال کے میڈر پر ہے؟ جب کسی نہ سب والوں کو ان کے امکنی کام کی بہارت دیں۔ تو وہ کام اس نہ سب والوں کے لیے شرعاً باز ہے۔ اور کسی دوسرے نہ سب والوں کو اس پر اغراض کا حتیٰ نہیں، موئی خالق کو عبارت سے صحیح کا مقصد ہے۔ کہ ہمارے امام اگر کسی کام کے کرنے کا ہمیں حکم دیتے ہیں۔ تو ہمارے لیے اس پر عمل کرنا ضروری ہے اور اگر اہل سنت اس کام کو اچھا نہ سمجھیں۔ تو اس سے کوئی فرق نہیں ہوتا۔

اب ان دونوں بیمارتوں کو پیش نظر کھیں۔ تو مقصداً بالکل واضح ہو جاتا ہے وہ یہ کہ چونکہ حضرات ائمہ اہل بیت نے ہم اہل کشیع کو کالے کپڑے پہنچنے کا حکم دیا اور

محرم میں اس کی اجازت دی۔ لہذا ان حضرات کے ارشادات کی وجہ سے سیاہ پوشی ہمارا نبی شما ہے اہل سنت کو اس پر اعتراض کرنے کی گئی کوشش نہیں اور لگا اہل سنت اس کو حرام ناجائز کہتے ہیں تراں سے سیاہ پوشی ناجائز نہیں ہوگی۔

### جواب:

جنہیں نے سیاہ پوشی کے مو ضرع پر دو تین باتیں بطور فاص ذکر کی ہیں۔

- ۱۔ سیاہ بیاس کو آل فرعون کا بیاس کہا جاتا ہے۔
- ۲۔ سیاہ بیاس دوزخیوں کا بیاس بتلایا جاتا ہے۔
- ۳۔ سیاہ بیاس محروم الحرام میں زیب تن کرنا اہل تشیع کا مذہبی شعار ہے۔
- ۴۔ حدیث میں اس کی وضاحت نہیں ہے۔

اول الذکر امام کے متعلق عرض ہے۔ کہ سیاہ بیاس کو آل فرعون کا بیان، کہنے والے کون لوگ ہیں؟ اچھا ہوتا اگر جنہی صاحب ان کا اتر پتہ بتلا دیتے چلو اس امر کی ہم نشاندہی کر دیتے ہیں۔ ”بیحث ماقم“ میں سیاہ بیاس پہنچنے کی معافعت اور حرمت پر ہم نے آٹھ عدد احادیث درج کیں۔ اور وہ سب کی سب اہل تشیع کی کتب معتبر سے تھیں۔ ان کو دوبارہ ذکر کرنا باعث تلخیل ہو گا۔ بطور خلاصہ ان کے معانی اور مضامین یہ ہیں۔

### حدیث ۱: تحفۃ العوام:

حضرت علی اللہ طیب کلمہ نے سیاہ بیاس کو آل جہنم کا بیاس فرمایا۔

### حدیث ۲: فروع کافی:

امام جعفر نے کالی ٹوپی میں نماز پڑھنے سے منع فرمایا۔ اور اسے جنہیں کا بیاس فرمایا۔ فروع کافی جلد سوم ص ۳۰۳ (من لا یکفہ الفقیر مبدی اول ص ۸۹) (صلی اللہ علیہ وسلم)

## حدیث ۳: عدل الشرائع:

امام جعفر صادق نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ایک پنیز بکی طرف و محی صحیبی کو وہ مونتوں کو فرمادی۔ کہ مونتوں کا باب اس نہ پہنچیں..... اور سیاہ باب اس صرف آئیہ کی صورت میں پہننا جائز ہے۔

(من لا يحضره الفقيه جلد اول ص ۱۶۳)

(عدل الشرائع باب ۲۲۸ ص ۵۵)

## حدیث ۴: عدل الشرائع:

حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے سیاہ باب اس پہنچ سے منع فرمایا۔ اور کہ کیر فرعون کا باب اس ہے۔

(عدل الشرائع باب ۲۲۷ ص ۵۵)

## حدیث ۵: عدل الشرائع:

امام جعفر نے ایک دفعہ ایک برساتی اور مھی جملہ پھر حضرت سیاہ تھا۔ اور خلیفہ ابوالعباس کے پاس جانے کا ارادہ کیا۔ پھر فرمایا میں بخوبی جانتا ہوں۔ کیر باب اس جہنمیوں کا باب اس ہے۔ پھر امام کے خود پہنچ کی تاویل شیخ صدوق نے یہ کی۔ کہ اس نے لبطر تعمید ایسا کیا تھا۔

(عدل الشرائع ص ۳۲، ۳۳)

## حدیث ۶: حییون اخبار الرضا:

امام رضا کو جب مامون الرشید نے اپنی بیٹیٰ عقدہ میں دی۔ اور انہیں ولی ہمہ مقرر کر دیا۔ تو امام موصوف کی خوشنودی کے لیے لوگوں کو حکم دیا۔ کہ سیاہ باب اس اتار دو۔ اور سفید بہنو۔ وجہ یہ تھی کہ بنتی عباس بہاس سیاہ پہنچتے۔ لہر امام موصوف اس باب کو جہنمیوں کا باب

سمجھتے تھے۔)

(عیون اخبار الرضا م جلد دوم ص ۱۲۲)

**حدیث ۳: فروع کافی:**  
حضرت علی اشاعریہ و علم نے سفید بس کو ہترین بس قرار دیا اور مردوں کو  
اسی میں کفن دینے کا حکم دیا۔

(فروع کافی جلد سوم ص ۱۲۸)

**حدیث ۴: فروع کافی:**  
امام جعفر فرماتے ہیں۔ کہ مردوں کو سیاہ بس کا کفن مست وو۔  
(فروع کافی جلد سوم ص ۱۲۹)

احادیث بالا سے معلوم ہو گیا۔ کہ سیاہ بس کو آل فرعون اور جہنیوں کا بابس  
کہنے والے حضرت امیر اہل بیت ہیں۔ کسی عام آدمی کا قول نہیں۔ ان حوار جات سے  
نچنی کے آخری الفاظ و نہیں حدیث پاک میں اس (سیاہ بس پہننے) سے منع  
کیا گی، کا بخوبی رد ہو گیا۔ ایک نہیں بلکہ آخر احادیث اس کی حرمت ممانعت اور  
باغیان خدا اور رسول کے بس ہونے کی تصریح کر رہی ہیں۔ اور انہی حوار جات سے  
یہ بات بھی صاف تر عیاں کہ دو یا ممکن میں اہل آئی شیع کا شعار نہ ہبی ہے،، قول سے  
طرح درست ہے۔ اہل آئی شیع اپنے تمیح حضرات امیر اہل بیت کے ارشادات  
و فرمودات کا مطیع و فرمانبردار کہتے ہیں۔ اور ان کی تعلیمات کو اپنا نہ ہبی شعار تبلیغ  
ہیں۔ ذرا اس موضوع کے متعلق ماظھرین اپنے خود انصاف کریں۔ کہ سیاہ بس دور ان  
محمد پہننا بقول نچنی "اہل آئی شیع کا نہ ہبی شعار" ہے۔ اور جن حضرات کے اقوال و  
ارشادات پر ان کا دار و مدار وہ اس بس کو آل فرعون اور جہنیوں کا بابس قرار دے  
رہے ہیں۔ تو واضح ہوا۔ کہ سیاہ بس اپن کر فرعونیوں اور جہنیوں کے نہ ہبی شعار کو

اپنا یا گیا ہے۔ ذکر حضرات انہاں بیت کے اقوال و ارشادات پر عمل کیا گیا۔ اس لیے اہل تشیع کا نذر، سبی شعراً، انہیں مبارک ہو۔ اور اس کی نسبت الحسن سے چھوٹنے د پائے۔

اُب رہا ان استدللالات کا معامل جو تجویز نے ۹ عدد کے قریب کتب اہل سنت سے سیاہ بیاس پہنچنے کے حوالہ جات پیش کیئے۔ جن کا اجمالی فاکر یہ ہے۔  
نمبر ۱: حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا سیاہ بیاس پہنچنا۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب زاد المعاوی جلد اول ص ۵۱)

نمبر ۲: جبرائیل علیہ السلام کا سیاہ بیاس پہنچنا۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب تاریخ بغداد جلد چہارم ص ۴۳۲)

نمبر ۳: حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا سیاہ بیاس پہنچنا۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب تاریخ طبری ص ۲۸۳۴)

نمبر ۴: عالم عثمان غنی رضی اللہ عنہ میں سیاہ بیاس پہنچنا۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب شرح شامل ترمذی ص ۱۴۶)

نمبر ۵: حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی کملی سیاہ لمحی بر

(اہل سنت کی معتبر کتاب سیرت ابن ہشام جلد ۱ ص ۶۶۵)

نمبر ۶: حضور کا عامر سیاہ تھا بار

(اہل سنت کی معتبر کتاب ترمذی شریف جلد اول ص ۵۲۲)

نمبر ۷: امام ابو حیانہ موت کے بعد سیاہ بیاس میں۔

(اہل سنت کی معتبر کتاب تاریخ بغداد جلد ۱۲ ص ۳۲۲)

نمبر ۸: موت حضرت عمر پر جنات کی سیاہ پوشی

(اہل سنت کی معتبر کتاب ریاضۃ النفحۃ جلد ۲ ص ۱۹۷)

نمبر ۹: امام حسن کا سیاہ بیاس پہنچنا۔ اہل سنت کی معتبر کتاب شرح شامل ترمذی ص ۱۴۶

ان فرعون حوالہ جات سے یہ ثابت کرنے کی گوشش کی گئی ہے۔ کہ سیاہ بیاس پہننا درست نہ ہے۔ اور یہ آل فرعون اور جہنمیوں کا باباں نہیں ہے۔ تو گزارش یہ ہے۔ کہ سیاہ بیاس کو، مم اہل سنت آل فرعون کا اور جہنمیوں کا باباں نہیں کہتے۔ اس کے قائل انہر ائمہ اہل بیت ہیں۔ ترجیح نجفی اور اس کے رہم خیال لوگوں کا عقیدہ یہ ہے۔ کہ مسلم شیعیوں وہ بات معتبر ہے۔ جو کسی امام معصوم میں منقول ہو۔ کیا مذکورہ فرعون حوالہ جات کے قائل حضرت ائمہ معصومین ہیں؟ اگر یہ کہا جائے کہ نہیں۔ تو پھر ان حوالہ جات سے تمہارے ہاں سیاہ بیاس پہننے کا کیا ثبوت ہو سکتا ہے۔ ہم سیاہ بیاس پہننے کو منع کریں۔ نہ اسے آل فرعون اور جہنمیوں کا باباں کہیں۔ اس بنابر اگر اہل سنت میں سے کسی اکابر کا سیاہ بیاس پہننا ثابت ہو۔ تو اس سے کون سی قیامت ٹوٹ پڑے گی۔ قیامت تو یہ ٹوٹ رہی ہے۔ کہ ائمہ معصومین سیاہ بیاس کو منع فرمائیں اور اہل شیعہ بزرگ خود ائمہ معصومین کے اقوال و ارشاد کے پابند ہوتے ہوئے پھر فرعونیوں اور جہنمیوں کا باباں ہون کر اس سے مذہبی شمار قرار دے رہے ہیں اُخْری یہ مذہب کس کا ہے؟

اس کے بعد نجفی نے ریاض النفرہ کے حوالہ سے ایک بات لکھی۔ کہ جن احادیث میں سیاہ بیاس پہننے کی ممانعت آتی ہے۔ اُن سے امام جیلی رضی اللہ عنہ کے علم میں سیاہ بیاس پہننے کی استثناء ہے۔ یعنی عزم حسین میں سیاہ پوشی جائز ہے۔ اس حوالہ سے نجفی نے سیاہ پوشی جائز قرار دی۔ وریافت طلب یا امر ہے۔ کہ صاحب ریاض النفرہ نے جن احادیث کو بطور ممانعت ذکر کیا۔ اُن کے بارے میں کیا خیال ہے۔ اور دوسری بات یہ کہ شخص ائمہ معصومین کی فہرست میں سے تو ہے ہمیں۔ کہ اس کی بات کو "مذہبی شمار" بنایا جائے۔ نجفی صاحب کو چاہیئے تھا۔ بلکہ لازم تھا۔ کہ اس استثنائی قول کو کسی امام کی تحریر و تقریر سے پیش کرتا۔ اب جب ک

صاحب ریاض النصرہ نے بھی کسی امام کی طرف اس استثنائی قول کی نسبت نہیں کی۔ اور نہ ہی بخوبی کو کوئی ایسا قول مل سکتا ہے۔ اور نہ ہی اس کے ہم خیال شیعوں کو کوئی ایک حدیث امام (جو کمر قوع اور صحیح ہو) اسی بارے میں تائیامت مل سکتی ہے۔ تو پھر ”دنیا بھی شمار،“ کہہ کر کس کے ذہب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔؟ اسے اپنے گزشتہ سطور سے بخوبی جان پچھے ہوں گے۔ پھر جب کہ انہیں اہل بیت سیاہ پوشی کو اپنے دشمنوں کا بأس کہیں۔ اور قرمائیں۔ کہ جو ایسا بآس پہنچے وہ بھی ہمارا دشمن ہے۔ تو اس وضاحت کے بعد ان سیاہ پوشوں کی ”محبت اہل بیت،“ کا بھانڈا چور رہے میں پھرٹ جائے گا۔ اور مُذکَر کا لے سیاہ پوشی کے روپ میں دُور سے پہنچانے جائیں گے۔ کہ دیکھو! وہ ..... اُر ہے میں۔

## نوٹ:

”در ماتم اور صحابہ“ کے ص ۸، اتنا ۱۹۲ بخوبی نے جو مقامات مقدسر کی عظمت کے حوالہ جات پیش کیے ہیں۔ اس سے ہمیں کوئی اختلاف نہیں۔ ان مقامات کی تعلیم ہم بھی کرتے ہیں۔ آخر جج بھی تو مقامات مقدسر کی زیارت کا ناجائز ہم اس کی بیرونی مخالفت کر سکتے ہیں۔ اس لیے ان صفات پر پھیلے ہوئے حوالہ جات کی بحث میں ہم پڑنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## دُغایاڑی نمبر ۵

**تالوت بنی اسرائیل میں انبیا کی تشبیہیں تھیں**

ما تم اور صحابہ کے میں ۹۳ اپر "تالوت کیا چیز ہے؟" کے عنوان کے تحت تفسیر فائز اور تفسیر بکیر کے حوالے سے بعینی پر ثابت کیا ہے۔ کہ جب اس تالوت بنی اسرائیل میں حضرات انبیاء کے کرام کی تصویریں تھیں۔ اور ان کے تبرکات تھے۔ تو اسی پر قیاس کرتے ہوئے اگر ہم اہل تشیع واقعہ کر، بلاکے مظلومین کی بعین شیبیں بناتے ہیں۔ تو سنی لوگ اس پر اعتراض کرتے ہیں۔ حالانکہ تالوت بنی اسرائیل میں بھی تو انہیاں کے کرام کی شبیہیں بھی تھیں۔ جب ان کی تغظیم ان کی اولاد کرتی رہی۔ تواب اُسی قسم کی تغظیم کیونکہ منوع ہو گئی۔؟

**جواب:**

اس سے قبل دو صدور جمیعت زیریہ " کے موضوع پر اہل تشیع کی کتب سے ہم حوالہ جات پیش کر پکے ہیں۔ مولوی الفت حسین شیعی نے اپنی تصنیف "تفصیل المسائل" میں لکھا ہے۔ کہ تعزیہ و عزیرہ ہرگز مذہب الحمد الہ بیت میں درست نہیں (ص ۱۱۸، ۱۲۰) اس کے ملاودہ محمد حسین ڈھکو شیعی بھی دو صلاح المجالس والمحاجفل، دنامی کتاب میں قمطراز ہے۔ عشرت میں کنیم و تعزیہ اش میں نہیں نام۔ حاشا کو رسم و راہ محبت چیزیں بود۔

## ترجمہ:

یہیں وغیرت کے لیے تفسیر کا نام استعمال کرتے ہیں۔ حاشا! یہ ہرگز  
محبت و عقیدت کا طلاق نہیں ہے۔

اور یہ بات بالکل درست ہے۔ آپ محرم الحرام میں اہل تشیع کی مجالس تفسیر  
کو دیکھیں۔ ان میں ذاکر صاحبان کسی سینما گھر کے روح رواں نظرًا میں گے! درسائیں  
کا جو عالم ہو گا۔ وہ ان کے راہنمای پر خود تھیاس کر لیں۔ علمائے شیعہ خود اس تفسیر کی  
تردید کرچکے ہیں۔ اب ایسی ائمہ کے کو زندہ کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ لیکن نجی سے  
یہ نہ ہو سکے گا۔

وہ تابوت بنی اسرائیل<sup>۱</sup> میں جو کچھ تھا۔ اور ان اشیاء کے ساتھ جو کچھ ہوتا رہا  
یا اس دور کی بات ہے۔ جب کبی کی تصویر کشی اور اس کی تعلیم منع نہ ہوئی تھی لیکن  
اس کی ممانعت آجائے کے بعد پھر اس سے تجھی کا مظلویں کر بلکہ تشبیہیں بنانہ ثابت  
کرنا لکھی بڑی دغا بازی ہے۔ خود کتب شیعہ میں ذی روح کی تصویر بنانے کی مالکت  
موجو دیتے اور ایسی تصویر کی جگہ پر نماز میک نہیں ہوتی۔

## تحفۃ الْعوَام :

مکروہ ہے نماز پڑھنا..... اس مکان میں جس میں شراب یا اور  
کوئی نشہ کی چیز رکھی ہو۔ اور جس میں تصویرِ ذی روح اور سایہ دار  
رکھی ہو۔۔۔ یا جس مکان میں تصویریں دیوار پر لٹکی ہوں۔ یا دیوار پر کھینچی ہوں  
مگر یہ کٹکی ہوتی تصویروں کو والٹا کر دے۔ (۱۔ تحفۃ الْعوَام ص ۳۶۰، ۳۵۵ مطبوعہ زلکفر)

(۱۔ میں لا یکھفہ الغفیرہ علدادول میں ۱۵۹، ۱۵۸ (مطبوعہ تہران))

(۲۔ (مردی کا قی جلد ۲ ص ۳۹۲ کتاب الصراحت مطبوعہ تہران۔)

کسی ذی روح کی تصور بنا ناچونکہ اللہ تعالیٰ کی صفت تخلیق کی تشبیہ ہے۔ اس لیے اس کی ممانعت آگئی۔ اور تصور والی بگر پر نماز پڑھنا بھی منور ہو گیا۔ کیونکہ اس سے بت پرستی کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ حدیث پاک میں وارد ہے۔ کہ بروز قیامت تصور بنا نے والے کو انشر تعالیٰ کہے گا۔ اس میں رُوح پھونکو۔ وہ روح نپھونک سکے گا۔ لہذا آئے اس جرأت پر عذاب دیا جائے گا۔ اس لیے جہاں کہیں تصور بناتے یا اس کی تنظیم کا سلسلہ ہے۔ وہ اس دور کی بات ہے۔ جب اس کی ممانعت نہیں آئی تھی۔

دیکھئے خود حضور پروردگار کا نعمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے دن حضرت ابراہیم در اس اعمال علیہما السلام کی شیعیں جو کعبہ کے اندر رکھی ہوئی تھیں۔ انہیں توڑا یا تھا۔ اگر لقول بخوبی شیعیں بنانا درست ہوتا۔ تو آپ ان کو تورٹنے کی بجائے ان کی نعفیم کا حکم دیتے تو معلوم ہوا۔ کہ اب کسی کی تشبیہ بنانا درست نہیں۔ حضرت علی المرتضیؑ رحمۃ اللہ عنہ کا فیصلہ سنئے۔

فَالْأَمِيرَاتُ الْمُؤْمِنَاتُ مَنْ جَدَّ دَقْبَرًا أَوْ مَشَّى لَفَقَدَ  
خَرَجَ مِنَ الْإِسْلَامِ۔ (من لا يحضر المفتي مص ۴۰)

ترجمہ: حضرت علی المرتضیؑ نے فرمایا۔ جس قبر کی تجدید مکی یا کوئی سورتی اور مشی بنائی۔ تو وہ اسلام سے بدل گیا۔

ان تمام باتوں سے معلوم ہوا۔ کہ بخوبی نے دو تا بوت بنتی اسرائیل، کے ہمراں میں تغیرات نہیں ہوئے جو عام کو دھوکہ دینے کی کوشش کی۔ اور تعزیز کو ثابت کرنے کی ناپاک جسارت کی۔ جبکہ خود ان کے ذریب میں بھی یہ درست طریقہ نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ حق پہچانتے اور قبول کرنے کی توفیقی عطا فرمائے۔

فاعتبر وابا اولی الایصار

## دعا بازی نمبر ۵

### شریعت کا بانی حسین کے گھوڑے کی شبیہہ نما

ماتم اور محاپہ:

اہل سنت کی معتبر کتاب کشف المجب مصنف حضرت دامت لکھن علی بن عثمان ہجری مترجم محمد قادری کے میں پر ہے۔ حضرت عمر بن الخطاب فرماتے ہیں کہ ایک روز میں دربار رسالت میں حاضر ہوا اور دیکھا کہ حضور نے سیدنا امام حسین سید الشہداء کو اپنی پشت اقدس پر سوار کر کھاتھا۔ اور ڈوری اپنے دہن مبارک پر دے کر امام حسین کے دست مبارک میں دے رکھی تھی۔ اور امام حسین ہانک رہے تھے۔ اور حضور اپنے گھٹنوں سے تشریف لے جا رہے تھے تو جب میں نے یہ شان و سُچی۔ تو عرض کیا۔ **فَعَوَّالْجَمَلُ جَمَلُكَ يَا آبَاعَبْدِ اللَّهِ** اے ابو عبد اللہ اپنے سواری تو عجیب پائی۔ ترا حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا۔ **فَعَمَّرَ الرَّأْيَبُ يَا عَمَّرَ** اے عمر! سوار بھی تو ایسے اچھے ہیں تاہم کام ویکھا منہ میں ڈوری ہے۔ گھٹنوں کے بل چل رہے ہیں۔ حضرت عمر دیکھ کر اوقٹ سے شبیہہ دیتے ہیں۔ پشت پر حسین سوار ہیں۔ رسول اللہ کیا حقیقتاً اونٹ بنے ہئے تھے۔ ہرگز نہیں بلکہ شبیہہ بنے ہوئے تھے۔ ترجیح حسین کی سواری کی شبیہہ خود رسول نے اس کی سواری کی شبیہہ کو تم بعدت نہیں کہہ سکتے۔ بنانے والے کو درز خی نہیں کہ سکتے (۱) اور جابر (۲)

## جواب اول:

غور طلب امر ہے کہ بقول نجفی ال تشبیح جو امام حسین رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی تشبیہ نہ کلتے ہیں۔ یہ واقعی آس کی تشبیہ ہے یا ایک مستقل ذی روح دوسرے گھوڑے کا وجود؟ اگر ہے کہا جائے۔ کہ یا اس کی تشبیہ ہے۔ تو پھر نجفی سے پوچھا جائے گا۔ کہ امام عالی مقام کے پاس گھوڑا کہاں سے آیا؟ جب جو ذرع عظیم اور مقتل ابی مخنت کے حوالے سے ہم ثابت کر چکے ہیں۔ کہ امام عالی مقام مدینہ منورہ سے بوقت روانی اور میدان کر بلایاں تشریف اور دی کے وقت اونٹنی پر سوار تھے۔ اسی لیے مقتل ابی مخنت وغیرہ کتب ال تشبیح میں امام عالی مقام کی اونٹنی کی تعریف میں بہت سے اشارہ موجود ہیں۔ جب امام موصوف کے پاس گھوڑا اتحادی نہیں تو اس کی شبیہ کا کیا معنی ہے؟

اور اگر تسلیم کریا جائے۔ کہ امام موصوف کی سواری گھوڑا تھا۔ یہ اس کی تشبیہ ہے تو بھی یہ قطعاً درست نہیں۔ کیونکہ یہ گھوڑا اس گھوڑے کی تصویر یا تمثیل تو ہے نہیں۔ اسے ہر شخص تسلیم کرے گا۔ اور اگر ذی روح گھوڑے کی بجائے اس کی تصویر یا کوئا غذ وغیرہ پر لگا کر دشیبہ ذوالجناح۔ کہا جائے۔ تو ایک خرافی یہ کہ ذی روح کی تصویر اور تمثیل خود تمہاری کتب بھی اس کی اجازت نہیں دیتیں۔ دوسرا یہ کہ وہ گھوڑا اجرا جو امام موصوف کی سواری تھا۔ وہ کس نے دیکھا۔ کہ اس کی تصویر بنالی گئی اور پھر وہ آپ تک پہنچ گئی۔

اور اگر اس گھوڑے کی تشبیہ موجود ذی روح اور مستقل ایک گھوڑے کے نسل کو کہا جائے۔ تو قوام دو اصول کے باطل فلافت ہے۔ کتب اصول میں موجود ہے کہ ذی روح کی کوئی دوسری ذی روح مثل نہیں ہو سکتی۔ یعنی تمام ذی روح شی اخیار نہیں بلکہ ذاتِ قیمت کہلاتی ہیں۔ لیکن کیا کریں۔ نجفی کو اس اصل و ضابطہ کا بھی علم نہیں۔ اور اگر ہے۔ تو پھر فریب کے ذریعہ عوام کو گمراہ کرنے کی خریم کوشش کی گئی۔

جواب دوم: نجفی نے کشف المحبوب کا حوالہ دیا تو دشیبہ ذوالجناح، ثابت

کرنے کے لیے لیکن اس سے یہ بھی ثابت ہو گیا۔ کہ حضرت مہر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آل پاک سے گہری محبت تھی۔ لہذا ان کی شان میں طعن کرنے والا پرے درجے کامنافی ہی ہو سکتا ہے۔ اس ضمنی ثبوت کے بعد اب آئیے اُس موضوع کی طرف جو چل رہا ہے۔ ترسینے ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے نواسہ کو اپنی گردن پر بٹھا کر سواری کرائی۔ محمد اللہ ہر مسلمان اس سنت پر عمل کرتا ہے اپنی اولاد اور اولاد کی اولاد کو کندھوں پر بٹھایا جاتا ہے۔ لیکن اگر ایسے وقت میں یہ نیت بھی کر لی جائے کہ میں اس طرح سنت نبوی پر عمل کر رہا ہوں تو شفقت کے ساتھ ساتھ سنت پر عمل کرنے کا ثواب بھی اُل جائے گا۔

اور اگر اب تسلیم کا نمائندہ یہ کہتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اونٹ کی شبیہہ تھے۔ اور امام عالی مقام نے ان پر سواری فرمائی۔ تو پھر ہم کہتے ہیں۔ چلو اپنے می سے کسی کو اونٹ بناؤ۔ اور امام عالی مقام کو تلاش کر کے اس پر بٹھادو۔ بات بن جائے گی۔ اور تم تمام اہل سنت اس حالت کو دیکھنے ضرور اُمیں گے۔ اور اگر امام عالی مقام نہ مل سکیں۔ اور یقیناً نہیں مل سکتے۔ کیونکہ اگر ملتہ ترجیح سے لے کر بخوبی سکتے ہوں پڑش مجتبید مکان اور شریعت ماربے شرع امام حسین رضی اللہ عنہ کی دکھ و درد بھری ہمارت پر زین کرتے اور روستے پیٹھے نظر رہتے۔ انہیں تو سنت نبوی کی بجا می سنت زیمدی سے زیادہ پیار ہے۔ ان میں سے کوئی ایک امام موصوف کے گھوڑے کی شبیر بن جاتا اور کوئی دوسرا اونچی جست لگا کر امام کی شبیر بن جاتا۔ یوں سوار بھی اور سواری بھی مل جاتی۔ اور بقول غنیمی سنت نبوی بھی ادا ہو جاتی۔ آخر اس سنت کو چھوڑ کر رونے پیٹھے کی سنت کا اختیار کیوں کیا گی۔

حقیقت یہ ہے۔ کہ اتم اور زین سے دُور رہ کر صبر و استقامت کا دامن تھا مکرم حسین کا اظہار کرنے والا ان میں ایک بھی نہیں۔ اس لیے ان لوگوں کو جوزت عظمت

حسین کے بیو پاری ہیں۔ حسینی کہلانے کا قطعاً حق نہیں۔ سنت بنوی کے مطابق تم خود کسی شیعہ کو امام حسین رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی شبیہ بناؤ۔ جیسا کہ بنوی نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کہا۔ آخر ذی علم و عقل ہو۔ اور جامِ انسانیت میں ہو۔ کیونکہ اس سنت کو اپنی بجائے ایک جیوان کے ذریعہ ادا کر رہے ہیں۔ ایک گھوڑے کو قائم مقام پنیبر کے ثابت کرنے کی جبارت کرتے ہوئے تھیں شرم نہ آئی۔ طریقہ ترویجی تھا۔ جو نہ کوہ ہو چکا۔ کہ تم میں سے بہترین شخص شبیہ ذوالجناح بنتا۔ اور دوسرا اچھا خاصاً سمجھدار شبیہ حسین بن جاتا۔ پھر سوار اور سواری مال روڈلا ہو ریا بندول وڈ کر اچھی پر جلوں کے آگے آگے چلتے۔ تو فرمہب شیعہ کی اشاعت اور ترقی دنوں میں اتنی ہو جاتی۔ مبنی سالوں میں نہ ہو سکی۔ تجربہ کر کے دیکھ لیں۔ یہ شرط ہے۔ لیکن ہم جانتے ہیں کہ اس قسم کی شبیہہ نہیں کرو گے۔ تو پھر محبت امام عالی مقام کا دم بھرتے ذرا بھی حیسا نہیں آتی۔ امام موصوف میدانِ کربلا میں سر کٹوادی۔ اور ان کے دو محب، ”امام کا گھوڑا بننے کے لئے تیار نہ ہوں۔ ایک غالی گھوڑے پر نگینہ زین کس کرامہ سے نشہ کا ٹیکدہ لگا کر اس کے ارد گرد پاگلوں کی سی حرکتیں کر کے کون سے عقل مند اپ کی اس حرکت پر داد دیں گے۔ یہ تو ایک بہرہ پہ ہے۔ ایک سوانح ہے۔ تماشا ہے اور تعلیماتِ حسین کے ساتھ کھلماً تاق ہے۔ اگر یعنی محبت اپا ہستے ہوں تو امام عالی مقام کی تعلیمات اور ارشادات کے مطیع ہو جاؤ۔ اور اتباع رسول کریم سے سرشار ہو کر اللہ کو راضی کرو۔ یہ بنادی گھوڑے، صندوق ڈولی، دوپٹے اور دیگر خزانات محبتِ حسین کی بجائے سنتِ یزید کی نشانی نظر آتے ہیں۔

فاعتبر وايا اولى الابصار

## دعا بازی نمبر ۵۸

|                                |                |
|--------------------------------|----------------|
| قبر کی شبیہہ اور اس کا چومنا ، | مامم اور صحابہ |
|--------------------------------|----------------|

بحوالہ مجمع البحرين ص ۸۶۸ پر ہے۔ (اس کے بعد تجھنی نے عربی طوریں عبارت نقل کی۔ ہم صرف اسکے ترجمہ پر اتفاقاً کر رہے ہیں۔

**ترجمہ:**

کنایت اشعبی میں ہے۔ کہ ایک مرد بنی کریم کے پاس آیا۔ عرض کی۔ یا رسول اللہ مسیح نے قسم کھائی ہے۔ کہ دروازہ حبنت کو چومنوں کا باب کیا کروں؟ بنی کریم نے فرمایا۔ تو جا کر باپ کی پیشانی اور ماں کے قبروں کو چومنے۔ اس نے عرض کیا۔ میرے ماں باپ زندہ نہ ہوں تو پھر کیا کروں۔ فرمایا۔ ماں باپ کی قبروں کا جا کر بوسے۔ اس نے عرض کیا۔ میں اپنے ماں باپ کی قبروں کو نہیں جانتا۔ کروہ کہاں ہیں۔ فرمایا دو خاطر نہ من پر کھینچ لے۔ اور نیت کر ایک ماں کی قبر کا نشان ہے۔ اور دوسرا باپ کی قبر کا۔ اور درنوں کا بوسہ لے۔

قارئین! اس روایت سے معلوم ہوا۔ کہ ماں باپ کی قبر کی شبیہہ بنانا جائز ہے۔ خواہ وہ ماں باپ جسیے ہی کیوں نہ ہوں۔

(مامم اور صحابہ ص ۱۹۷)

## جواب:

”مجمع البحرين“، جس کا حوالہ دیا گیا۔ وہ مسائل و احکام کی کتاب نہیں بلکہ لغت کی ہے۔ اس میں الفاظ کے معانی بیان ہوتے ہیں کیسی کام کے صلال و حرام ہرنے کی بحث اُس میں ہرگز نہیں۔ اور نہ ہی یہ اُس کا موضوع ہے۔ اس حقیقت کو ایک مثال سے سمجھاتا ہوں۔ کلفظ صلوٰۃ کا معنی ازرو میں لغت ”چوتھا ہلانا“، آتما ہے یعنی اگر بخپنی کی طرح اس سے یہ استدلال کیا جائے۔ کلفظ صلوٰۃ کا معنی چونکہ چوتھا ہلانا ہے۔ اس لیے نماز کی ادائیگی اس طرح کرنے سے ہو جاتی ہے۔ ایسے استدلال کو کون تسلیم کرے گا۔ لبیں یہی فرب اور دھوکہ بخپنی نے دیا۔ اور اس لغت کی کتاب سے ایک مسئلہ ثابت کر دیا۔

علاوہ ازیں روایت مذکورہ بلا سند ہے۔ اور خود بخپنی کے قواعد کے مطابق ایسی روایت ہرگز قابل قبول نہیں۔ تم پھر اسی روایت سے استدلال کرنا حادث ہیں تو اور کیا ہو گا۔ بہر حال ”د موجودہ مام“ کے ثبوت کے لیے ادھر ادھر بہت پاؤں پھیلائے گئے۔ یعنی ماسو احمد و می کے کچھ نہ ماتھدا آیا۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تم ہر اس شیعہ کے منحر ہیں کہ جس کی ذی روح کی شیعہ ہو۔ اس لیے نبی علیہ السلام نے ابراہیم علیہ السلام اور اساعیل علیہ السلام کے بنے ہوئے بتول کو جو کعبہ میں پڑے ہوئے تھے۔ تو ٹوڑ دیا۔ اور دوسرا اس شیعہ کے ہم منحر ہیں کہ جن کو دین کیلئے شوار اور میاں دینا یا جائے۔ جیسا کہ شیعہ لوگوں نے اپنے دین کے لیے شوار نالیا ہے۔

فَاعْتَدِرْ وَأَيَا أُولِي الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۵۹

ما تم صحیح بہا:

نجفی نے اس کتاب کے ص ۱۹۹، ۲۰۰ پر دو عنوانات قائم کیے ہیں۔ ایک یہ حضرت عمر اور حضرت ابو بھر کی قبروں کی شبیہہ اس کے ثبوت کے لیے تاریخ خمیں جلد دوم ص ۲۷۱ کا حوالہ دیا۔ صفحہ مذکورہ پر یہ موجود ہے۔ کروضیر رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں حضرت عمر اور حضرت ابو بھر صدیقؑ کی قبروں کے نقشہ پیش کیے گئے۔ دوسرا عنوان یہ ہے۔ «و سکے کا نقشہ»، اس کے تحت «بشارت المارین ۵۳۵» کا حوالہ پیش کر کے اس میں اسلامی سکو کا نقشہ پیش کرنے سے مرد جہ تعریف ثابت کیا گیا ہے۔

**جواب:**

نجفی کے مرد جہ تعریف اور دلیل تشبیہوں کے ثابت کرنے کے لیے مذکورہ دو بائیں اور پھر ان سے استمدال میں کرنا نہایت توجہ خیز امر ہے۔ کسی کی قبر کی تصویر اور سکو کا نقش اگر مرد جہ تعریف کی دلیل بننے کی صلاحیت رکھتا۔ تو پھر اپنی سنت کی کتب سے اس قدر در دراز کے حوالہ بات سے اس کی تائید و ثبوت کے لیے درست مول یعنی کیا ضرورت تھی۔ بس یہی کہہ دیا جاتا۔ کروضیر مختلف دفاتر کے اندر مہریں استعمال ہوتی ہیں۔ خاص رسم حکم ڈاک میں اس کا استعمال بکثرت ہے۔ اور وہ مہریں بھی کسی عبارت نہ ہوتی ہیں۔ اسی طرح پڑواری کے وہ جس طرح جن پر زمینوں کی خدمتی

اور نئی بات ہوتے ہیں۔ ان سب کے ہوتے ہوئے مروجہ تفسیر کے لیے کسی اور ثبوت کی کیا ضرورت تھی؟

ناقلین و قارئین! تجھنی کے استدلال کو دیکھیں۔ اور ”مرجوہ تفسیر“ کے ثبوت میں اس کی حیثیت ملاحظہ کروں۔ حقائق پر مبنی اور اس سے تسلیم کرنا اس بے چارے کے بس میں ہیں۔ اسی لیے ہم تے اس کے استدلالات کو دغا بازی اور فرب دہی کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ اور حقیقت وہی ہے کہ جو ابھی ہم دغا بازی نمبر وہیں ذکر کر چکے ہیں  
**فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ**

## دغا بازی نمبر ۴

ما تم اورتا: کتابے مذکورہ کے میں ۲۰۵۰ دو عنوان مذکور ہیں

۱۔ شبیہہ نبیاد۔ اس عنوان کے تحت سورۃ البار کی ایک آیت کی تشرییع و تفسیر مروجہ تفسیر کو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ تشرییع آیت یہ ہے۔ حضرت سلیمان علیہ السلام کے دور میں ان کے حکم سے جنات مسجدوں میں مختلف انبیاء کرام کی تصاویر بنایا کرتے تھے۔

۲۔ ثبوت ذوال بناء۔ بی بی عائشہ کا گھوڑا۔ اس موضوع کے تحت سنن ابی داؤد سے ایک روایت نقل کی۔ وہ یہ کہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی گڑیاں تھیں۔ اور ان میں ایک دوپریں والا گھوڑا بھی تھا۔ جو حضرت سلیمان کے گھوڑے کی شبیہہ تھی۔

جواب: ان دونوں بالوں کا حجاب یہ ہے۔ کہ ذی روح کی تصاویر پہلی شریعتیوں

میں جائز تھی۔ اور گزیا کی شکل میں کسی ذی روح کی مورتی ابتداء مے اسلام میں جائز تھی۔ گزشتہ شرائع کے وہ احکام و مسائل جو اس شریعت میں باقی نہ رکھے گئے۔ وہ نسونہ ہو گئے۔ لہذا حضرت سیلمان میلہ اسلام کا جنات سے حضرات انبیاء کے کرام کی تصریریں بنوانہیں کوئی فائدہ نہیں دیتا۔ اسی طرح ابتداء میں جائز ہونے کے بعد اس گزیا کی مورتیوں کو حضور مصلی اللہ علیہ وسلم نے منوع و حرام فرمادیا۔ اس لیے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی گڑیوں سے بھی استدلال درست نہ ہوا۔

علاوه ازیں ہمارے بعض علمانے ابو داؤد میں مذکورہ روایت کو فسرخ بھی کہا ہے اور اس کی ناسخ وہ احادیث ہیں۔ جن میں کبھی جاندار کی تصریر یا مورتی کی ممانعت موجود ہے فسوخ ہونے کی بناء پر اس سے استدلال قطعاً درست نہ ہوگا۔ ہاں اگر اسے فسوخ نہ مانا جاتا۔ تو پھر کچھ بات مبنی نظر آتی تھی۔ لیکن حضرات محمد مصطفیٰ کرام نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ واقعہ ان کے بھپین کا ذکر کیا ہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ دس بارہ سال تک رُد کے رُڑکی میں بھپین کی عادات ہوتی ہیں۔ اور مانی صاحبہ رضی اللہ عنہا کی عمر اس وقت اسی کے لگ بھگ تھی۔ اس موقع پر بھی بھپنی نے ایک اور فریب دہی سے کام لیا کر مانی صاحبہ رضی اللہ عنہا کی عمل ٹھاڑہ بر س بتانی۔ ایک دن گای کہ حدیث مذکور کا دو کتابوں سے حوارہ دیا۔ یعنی ابو داؤد اور مشکوہ شریعت۔ لیکن مشکوہ شریعت میں گھوڑے والی گڑیا کا ذکر موجود نہیں۔ دوسرا دن گای کہ مانی صاحبہ رضی اللہ عنہا کی عمر اس وقت اٹھاڑہ سال کی تھی اہل سنت کی معتبر کتاب مردوں الذہب سے ثابت کیا ہے۔ اس بھلے انس سے کوئی پوچھے۔ کہ «عمر و حج الذہب»، کو کس منہ سے اہل سنت کی معتبر کتاب کہہ رہے ہو۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے۔ کہ اسے خود شیعہ بھی دعا مامی شیعہ، کہتے اور مانتے ہیں۔ کتاب الکتبی والا لقب میں شیعہ قمی کا حوارہ اس سلسلہ میں ہماری تائید کرتا ہے۔ تیرسا فریب یہ کہ بھپنی نے اس واقعہ کا وقت ”د جنگ تبرک یا حنین“، لکھا ہے۔

یکون کہ اب داؤ دیں تو بُوک یا خیبر کے الفاظ موجود ہیں۔ یعنی نے اس لیے کیا۔ تاکہ کسی نہ کسی طرح مانی صاحبہ رضی اللہ عنہما کی عمر اٹھارہ سال ثابت ہو سکے۔ اگر حسین کی جگہ خیبر لختا تو پھر انی عمر ثابت کرنا مشکل ہو جاتا۔ کیونکہ غزوہ خیبر سے ھے کا واقعہ ہے۔ بہر حال سے میں بعمر و سال آپ کی رخصتی ہوئی۔ اور غزوہ خیبر سے میں ہوا۔ اس اعتبار سے آپ کی عمر شریعت چودہ برس کے لگ بھگ ہوئی۔ ذکر اٹھارہ سال جیسا کہ بخوبی نے کہا ہے اور پھر جبکہ بھی پاک ملی اشہ علیہ وسلم نے خداون کھلوں کو دیکھا اور منع نہ فرمایا۔ اور یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ اس وقت تک ذی روح چیزوں کی شبیہہ اور کصیر نہ لئے پر ممانعت کا حکم نہیں آیا تھا۔

اس کے علاوہ مانی صاحبہ رضی اللہ عنہما کے پاس چودہ سال کی عمر میں گڑیاں ہونے کا ثبوت اس روایت میں ہے۔ اس امر کی کوئی تصریح نہیں۔ کہ آپ نے یہ گڑیاں اور فاص کروہ دوپرول واسے گھوڑے کی شکل کی گردیا ماضی قریب میں بنائی تھیں۔ احتمال ہے۔ کہ یہ گڑیاں بہت پہلے بنائی ہوں۔ جب آپ کی عمر بہت ہی تھوڑی ہو۔ تو ان احتمالات کے ہوتے ہوئے روایت مذکورہ سے در مرقد جہ لغزہ، پر استدلال پیش کرنا اعلیٰ درجہ کافریب دینے کی کوشش ہے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

# دُغَابَازِی نمبر ۱

**لُوگوں نے امام رضا کی سواری کے قدم چومنا لیے**

ما تم ادریس حسن : اہل سنت کے معتبر کتاب صواعق محقّہ ص ۱۲۲ (۱۴۰۷ھ) ملک رضا

**صواعق محقّہ :**

وَالنَّاسُ بَيْنَ صَارِخَ وَبَاكٍ وَمُعْتَنِرٍ غَيْرِ فِي التَّرَابِ  
وَمُقْتَلٍ لِحَاافِرٍ بَغْلَتِهِ -

(اہل سنت کی معتبر کتاب صواعق محقّہ ص ۱۲۲ (۱۴۰۷ھ)

(امام علی رضا)

**ترجمہ:**

جب امام علی رضا خراسان آئے۔ ادنیش اپر پہنچے۔ ابوذر رازی

او محمد بن مسلم طوسی بیع دیگر علماء اور عوام استقبال کے لیے

حاضر ہوئے۔ لوگوں کی حالت یہ تھی۔ کوئی چینچ رہا تھا۔ کوئی رو رہا تھا۔

کوئی خاک ڈال رہا تھا۔ اور جناب کی سواری کے ستم چومن رہے تھے۔

قادیانی! عزادری امام حسین میں جوشیہیں بنائی جاتی ہیں۔ ہم شیعہ ان کو

خدا سمجھ کر نہیں پوچھتے۔ معبد صرف خدا و صدھ لاشریک ہے۔ ان شبیہوں سے غرض

ایک نقشہ کو زدن میں لانا ہے۔ اور ان کا ادب و احترام اپنے محبت الہ بیت کے عذان سے ہے۔ جس طرح امام رضا علیہ السلام کے سامنے اپنے عقیدت کیلئے لوگوں نے جناب کی سواری کے پاؤں چوڑے۔ (دامت اور صمایہ ص ۲۰۵)

**جواب:**

خدا بہتر جانتا ہے کہ جب مرد و جنم اور تعزیر کو سمجھنی کے ہم تو والد و حم پیار لوگوں نے ناجائز اور منوع کیا ہے۔ تو پھر اس کے پیٹ میں سوں کیوں کھاتا ہے۔ کر خلیٰ نہ خواہی ان کو جائز اور درست کر کے دم لے۔ امام علی رضا رضی اللہ عنہ کے اس واقعہ سے مرد و جہ تعزیر کی کیا نسبت ہے۔ امام موصوف کا گھوڑا اس کی شبیہہ سمجھ کر چوڑا گیا اُخْر کچھ تربولو۔ فاماوش کیوں ہمو۔

امام رضا کے گھوڑے کے سُم چوڑے اس وجہ سے گئے کہ لوگوں کو امام موصوف کے ساتھ انہیٰ عقیدت تھی۔ جس کی وجہ سے ان کی ہر ایک چیز انہیں محظوظ تھی امام موصوف کے گھوڑے اور جوڑے کو ان کی نسبت کی وجہ سے ہم بھی قابل احتراز سمجھتے ہیں۔ اس کی مثالی یہ ہے۔ کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے باس کو حضرات صحابہ کرام نے عزز جانا۔ اس کا احترام و اکرام کیا۔ میکن اس کے بعد اس واقعہ کو ”مرد و جہ تعزیر“ کے ثبوت کے استدلال کے طور پر پیش کرنا ایک فریب اور محرر سے کہ نہیں ہے

**نوٹ:**

”دامت اور صمایہ“، کے میں ۲۱۳ تا ۲۱۷ پر پہلے ہجرتے عذانات درج ذیل ہیں۔

- ۱۔ جبریل بنی بیت عائشہ کی شبیہہ میں خود آیا۔ بحوالہ مندری صنیفہ۔
- ۲۔ جبریل بنی بیت عائشہ کی شبیہہ لایا۔ بحوالہ اماماصابہ۔
- ۳۔ بنی بیت عائشہ کی گڑایا۔ بحوالہ بنی اشراف شریعت۔
- ۴۔ حضرت عائشہ اور رسول کی دوڑ۔

ان عنوانات کے تحت مذکورہ حوالہ کے ذریعہ بخوبی یہ ثابت کرنے کی کوشش میں سرگردان نظر آتا ہے۔ کمحرم المحرم کے دوران کربلا والوں کی مختلف اشیاء کی شبیہ بنانا درست ہے۔ ان واقعات سے ہر قاری بخوبی اندازہ کر سکتا ہے کہ ”مرقبہ تعزیہ“ کو ان سے کیا نسبت ہے۔ جب تک امین کا حضرت عائشہ صدیقہ کی شکل میں اُرزاں اگر قابل اعتراض ہے۔ تو پھر حیر کبھی رضی اللہ عنہ کے روپ میں جب تک کے آنکھ کی بخوبی ہو لے؟ فرشتوں کے بارے میں عقیدہ یہ ہے۔ کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں مختلف اشکال میں ظاہر ہونے کی طاقت میل افزایی ہے۔ ان تمام واقعات سے نظر ہے اُتا ہے۔ کہ بخوبی اپنے دل کی کدو روت کو اس بہانے سے ظاہر کر رہا ہے ماسی یہ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی باہم دوڑ بھی ذکر کی آخر اس دوڑ کا ”مرقبہ تعزیہ“ کے ساتھ کیا ربط ہے۔ میاں بیوی اپنے گھر پا رہیو رہی میں الفت و محبت کے جذبات کے اظہار کے طور پر اگر اس قسم کا فعل کر لیتے ہیں۔ تو اس میں کیا تباہت؟ پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسة سے یہ فعل سرزد ہو رہا ہے افسوس اکاظلمانے مانی صاحب رضی اللہ عنہا سے کدو روت کے اظہار میں سرکار دوغا مصلی اللہ علیہ وسلم کے مقام و مرتبہ کا بھی خیال نہ کی۔ امام المؤمنین رضی اللہ عنہا کی شان میں گستاخی کے متعلق ملاجع اللہ کا شانی شیعی کا قول بھی یاد رہا۔ اس نے لکھا ہے۔ کہ گستاخ کی توبہ قبول ہو سکتی ہے۔ لیکن سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے گستاخ کی توبہ ہرگز قبول نہ ہوگی۔ مختصر کہ ان چار عدد عنوانات کا ”موضوعِ کتاب“ سے کوئی تعلق نہیں۔

## دُغابازی نمبر ۶۲

مامام اور صحابہ : ”نبی کریم ﷺ کے علم کا پھر ریساہ تھا،“

بحوالہ ترمذی شریف جلد اول ص ۵۲۸ وغیرہ میں لکھا ہے۔  
حضرت ملی اللہ علیہ وسلم کا ایک علم تھا۔ جس کا نام عقاب تھا۔ اور حضرت نبی ﷺ کے دروازے کا پردہ تھا۔ اور اس کے پھر پرے کارنگ سیاہ تھا۔  
قارئین! سیاہ زنگ کے علم پر لوگ اعتراض کرتے ہیں۔ اور ہم نے اہل سنت کی کتب سے ثابت کر دیا ہے کہ نبی کے علم کا زنگ سیاہ تھا۔ (مامام اور صحابہ ۱۴۵)

**جواب:**

حضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے علم شریف کا پھر ریساہ زنگ کا ہونا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے دروازے پر کے ہوئے پرے میں سیاہ تگ کی موجودگی کا حوالہ اس لیے دیا گیا۔ تاکہ اہل شیعہ کا دسیاہ علم، ثابت ہو جائے۔ ہم پہلے ہی تحریر کر پکے ہیں۔ کہ اہل سنت تو سیاہ پڑے بھی پہنچنے کی ممانعت نہیں کرتے۔ چہ جائیکہ جنہوں نے ایسا دروازے کا پردہ سیاہ ہو۔ سیاہ زنگ کے علم پر اعتراض کرنے والے ہم تو میں نہیں۔ تاکہ ہماری کتب سے ہم پر محبت قائم کرنے کی فروخت محسوس ہے۔ اس باس اور زنگ کو اک فرعون اور جہنمیوں کا باس کہنے والے ائمہ اہل بیت یہیں۔ جبکہ اہل شیعہ اپنے آپ کو اہل بیت کا پیر و اور قمیع کہتے ہیں۔ تو ”سیاہ جنہدا“ کے جواز پر کسی امام کا قول پیش کرتے

ہماری کتب سے اس کی تائید میں ذکر کردہ حوار بات ہمارے لیے تعلق اکاراً نہیں۔ اور ہمیں ان سے کوئی نقصان نہیں۔ کتب اہل سنت سے حوار دے کر مخصوص انداز کے ذریعہ قارئین کو یہ بادر کرانے کی کوشش کی گئی۔ کہ «یاہ علم» پر سنی اعتراض کرتے ہیں۔ بھلا ہمیں کیوں اعتراض ہو۔ ہم تو ایسے بات کے قابل ہیں۔ مزہ تب ہے۔ کس امام کی کوئی ایک صدیث مرفوع صحیح اور مستند نہیں کر کے اپنا مدعی ثابت کرو۔ ادھر ادھر کی بانکنے سے کیا فائدہ۔

## دُعا بازی نمبر ۲۳

ما تم او رضياب : نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا جھنڈا دیکھ کر صاحبہ پڑے  
اہل سنتے کی معتبر کتابے تذکرة الخواص الامدھ ۵۷ پر ہے  
تذکرة الخواص الامم:

وَكَانَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَدْ أَخْرَجَ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ  
بِوَاءَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَمْ يَخْرُجْ  
قَبْلَ ذَلِكَ فَدَفَعَهُ إِلَى قَيْسِ بْنِ سَعْدٍ ابْنِ عَبَادَةَ  
فَكَمَارَ أَهْمَالْ مُسْلِمُونَ مَسَرَّ حَمَاقَ بَكُوْ اَوْ اَجْتَمَعَتْ  
أَهْلُ بَدْرٍ فَالآنْمَارُ وَالْمَهَاجِرُ قَ.

ترجمہ:

جناب امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام نے جنگ صفین میں  
رسول اللہ کا علم میدان صفین میں نکالا تھا۔ اور یعنی قیس ابن سعدون عہدہ کو

دیا۔ جب اس علم کو بدروی صحابہ انصار صحابہ مہاجرین صحابہ نے دیکھا۔ تو اس کے پیچے جنم ہو گئے۔ اور مسلمانوں کو اور صحابہ کو (رسول اللہ کا زمانہ یاد آگیا)، پس علم کو دیکھ کر پھرٹ پھرٹ کر دنے لگے۔

قارئین! جس طرح صحابہ کرام نے اور دیگر مسلمین نے بنی پاک کے علم کو دیکھا۔ تو رسول اللہ یاد آگئے۔ اور یہ اپنے امتحان محبت و عقیدت سے رونے لگے۔ اسی طرح ہم شیعہ شبیہ علم حضرت ابو الفضل عباس بن علی کو دیکھتے ہیں۔ تو ہمیں شکر امام حسین کا سپہ سالار یاد آ جاتا ہے۔ اور ہم بھی اپنے امتحان محبت و عقیدت اور مظلوم کر بلکہ پُرسہ دینے کی فاطر روتے ہیں۔ جس طرح صحابہ کرام کا گزیرہ علم بنی کو دیکھ کر بدعت نہیں دیتے ہی، ہمارا گزیرہ بھی بدعت نہیں۔ اگر کسی قادری یا قاضی کو اس سے اختلاف ہو۔ تو وہ شفیع امام حسین ہے۔  
(ما تم اور صحابہ ص ۲۱۶ تا ۲۱۷)

### جواب:

”تمذکرة الخواص“، ”اہل سنت کی معہبہ کتاب ہے؟“ شرم تم کو ملکر نہیں آتی۔ اس کتاب کے صحف کا نام سبط ابن جوزی ہے۔ جو اسے رجال کے فن کی کتب کی رو سے ”رافضی“، ہے۔ ایک رافضی کو ”اہل سنت“، بنابر میش کرنا کیا کہلتا ہے؟ اسی لیے ہم نے ”نفعی“ کے ایک ایک استدلال کو ”دعا بازی“، کے عنوان سے لکھا ہے۔ رافضی المذهب کا حوالہ ہمارے خلاف جماعت نہیں بن سکتا۔

علاوہ ایسی روایت نہ کوہ مرے جو ثابت کرنے کی کوشش کی گئی۔ وہ بھی غلط ہے وہ اس طرح کہ حضرات صحابہ کرام نے جس علم کو دیکھ کر وہ ناشروع کر دیا تھا۔ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بعضی علم مبارک تھا۔ اور جو اہل شیعہ علم یہے پھرتے ہیں۔ اور اس پر زنگ برنگے کپڑے اور تلواریں لٹکا کر ہی ہوتی ہیں۔ اپنے ایمان سے تبلاؤ کیا جفت عباس رضی اللہ عنہ کا یہی علم تھا۔ یا یہ اس کی نقل ائمہ ائمہ ہے۔ اس خود ساختہ علم کو

حضرت جماعت کا علم قرار دینا اور پھر اس پر رونے پہنچنے کا دھندا کرنا کوئی سنی اسے قبول نہیں کر سکتا۔ کیا تمہیں اپنے بڑوں کا رو نایا دیہیں۔ اور ان کے رو نے پرستیدہ زینب رضی اللہ عنہا کا ارشاد بھول گئے ہو؛ اسے الٰہ کو فرمائیں تم ام پر روتے ہو۔ ذرا بتلاو تو کس نے ہمیں قتل کیا ہے؟ اور ملک مجھ کے انسوبہ بنے والے تمہارے اکابر کو پستیدہ زینب کا یہ کہنا بھی بھول گیا۔

### احتیاج طبری:

إِنَّ سَخْطَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَفِي الْعَذَابِ أَنْتُمْ خَالِدُونَ  
أَتَبْكُونَ عَلَىٰ أَخْيَرِ أَجَلٍ وَاللَّهُ فَإِنَّكُمْ أَحَدُوا  
بِالْبَكَاءِ فَاَنْبُكُوا اَكْثَرُهُ اَوْ اَصْحَكُوكُوا قَلْبِيًّا

(احتیاج طبری ص ۱۶۵، احتیاج زینب، طبع و تجارت اشرف بلع تدبیر)

توجہ مادہ: اللہ تعالیٰ تم سے ناراض ہو گیا۔ اور تمہیش کے لیے غذا ب میں ہو گئے۔ کیا تم میرے بھائی پر روتے ہو۔ ہاں اللہ کی قسم! تم رو دو۔ کیونکہ تم اسی قابل ہو سو روتے رہو۔ اور ہنسنا تمہیں کم نصیب ہو۔

معلوم ہوا۔ کہ حضرات صحابہ کرام کا رو نایا اور تھا۔ اور اہل تشیع کا رو نایا اور ہے۔ وہ اہل علم رسول کو دیکھ کر بے تاب ہو گئے تھے۔ اور انہوں نے اپنا خود ساختہ علم نکر دی یا اپنے پڑھنے کا اسے "علم عیاس" کا نام دیا۔ اور اس طرح اس کو دیکھ کر پردہ پوشی کی خاطر رو نایا شروع کر دیتے ہیں۔ حالانکہ ان کا رو نا حضرت زینب کی بد شرعاً کا نتیجہ ہے۔ زیر کہ امام عالی مقام کے پس سالار کی محبت اور عقیدت کی وجہ سے وہ ایسا کرتے ہیں۔ صحابہ کرام تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حقیقی جانشناز تھے۔ اور یہ خود ہی فرع کریں اور خود ہی لیں ثواب آٹا۔

فَاعْتَبِرُوا يَا اولِ الْبَصَارِ

## دعا بازاری نمبر ۴۲

**ما تم اور صحیہ:** اکسیر العبادات ص ۲۶۳ کی عبارت کا ترجمہ  
 حضرت علی علیہ السلام نے جنگ صفين میں ایک اشتہر سے فرمایا کہ میرے  
 پاس ایک علم ہے۔ جو آج سے پہلے میں نے نہیں نکالا۔ اور وہ پہلا علم  
 ہے جسے نبی کریم نے نکالا تھا۔ اور جناب نے مجھ سے فرمایا تھا۔ کہ یا  
 ابوالحسن! تم میرے بعد ناکیش قاصلین سے جنگ کرو گے۔ اور پھر جناب  
 نے وہ علم نکالا۔ اور وہ پڑانا ہو چکا تھا۔ اور لوگوں نے نبی کریم کے علم کو دیکھا  
 تو بنداؤز سے رونے لگے۔ اور جن لوگوں نے اس علم تک پہنچنے کا راستہ  
 پایا۔ انہوں نے اسے چڑا۔

قارئین کرام! آپ نے ملاحظہ فرمایا۔ کہ جناب امیر علیہ السلام کے سامنے لوگ علم  
 کو دیکھ کر رو بھی رہے تھے۔ اور چوہم بھی رہے تھے۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے۔  
 کہ علم کو دیکھ کر رونا اور چوہمنا شرعاً جائز ہے۔

شبیہہ علم سے مقصود ایک نقشہ فہم میں لانا ہوتا ہے۔ اور اس کا ادب واحترام  
 اہل عقیدت کے طور پر ہے۔ (ما تم اور صحابہ ص ۲۱۸ تا ۲۲۱)

**جواب:**

پچھے استدلال کی طرح اس استدلال میں بھی محرر و قریب کا جال بچایا گیا ہے  
 حضرت رسول مقبول علیہ السلام کی ذات گرامی اور ان کے ساتھ تعلق رکھنے والی اشارہ

کا احترام اور ان سے حقیقت کا انہیار ہم میں ایمان سمجھتے ہیں لیکن اختلاف اس میں ہے۔ کہ تعریف کی تہواری امر و جو رسم ہائے ہے یا نہیں۔ ہم اس سے قبل تہوار سے ہی مکتب فخر کرکے ہلوی محمد جسین دھکو وغیرہ کی کتب سے بجا اثاثات کرائے ہیں۔ کہ یہ سب کچنا ہائے ہے۔ ربانی مسنڈ کا اس علم سے مقصد ذہن میں ایک نقشہ لانا ہے۔ یہ بھی فربہ اور مکاری کی ایک ترکیب ہے۔ حضرت مباس بن علی رضی اللہ عنہ کے علم اور تہوار سے اس علم میں کوئی مشاہدہ نہ ہے۔ کہ تم اسے ذہن میں اس علم کے نقشہ کے طور پر پھونک رکھتے ہو۔ اور پھر اسے اپنا ڈسجی شمارگردانے ہو۔ حضرت مباس رضی اللہ عنہ کے علم سے تمہیں کیا سروکار نہیں اور ان کے جانی کو قتل کرنے والے آخر کون تھے؟ بلکہ زبان سے یہی مالت تہواری بتلاتی ہے۔ کہ والی میں کچھ کالا ہے امام عالیٰ مقام کے گھوڑے کی نسل، ان کے تیروں کی شبیہیں اور مستورات کے دوپٹے تہواری پاس ہو جو دا اور معلم مباس تم لیے پھر د۔ آخر سب کہاں سے آگیا۔ جسکے ہے۔ کہ جس سے اُس شیاء برآمد ہوں۔ وہ اس کا جواب دہ ہوتا ہے۔ یعنی جو روہی اُس جس سے پوری کی آشیاء میں۔ میدان کر بلاء سے گھوڑا لانے والے امام زین العابدین روز تھے شہداء کر بلاء کے نیزے اور تیر خود شہداء تو اٹا نہیں سکتے تھے۔ یہ انہی لوگوں کے پاس جا سکتے ہیں۔ جنہوں نے میدان کر بلاء کا معمر کرتا ہم کیا۔ اور امام عالیٰ مقام کے ساتھیوں سمجھتے ہیں شہید کر کے دم یا۔

ملاودہ ازیں نجفی کا یہ کہنا کہ اس علم سے ملیم مہاس کی شبیہہ مقصود اور اس سے علم مہاس کا نقشہ ذہن میں لا کر اس کی تعلیم و احترام مقصود ہے۔ تو اس بارے میں گزارش ہے۔ کہ بعض دفعہ نقل اور شبیہہ بنانا اصل کی تو، میں کے متراودت ہو جاتا ہے جو وہ اپنے کے پس منتظر ہیں تھے اور اس کی تائید کرتا ہے۔ میں ابرہہ کو سنت تین سزاکوں میں تھی۔ اس کا جرم یہ تھا۔ کہ اُس نے غاز کبھی کی نقل بنائی تھی۔ لیکن اس کا فیصل اللہ تعالیٰ

کو پسند نہ آیا تو وہ اس کے راتھی بھی مارے گئے۔ تصویر بنانے کی ماننست میں ایک محنت یہ بھی کام رہا ہے۔ دیکھو مصور خود خاتق تو نہیں لیکن ناقل ضرور ہے۔ اس کی شیبہ بناتا ہے۔ تو اس شیبہ اور نقل اتارنے پر اس صور کو بروز قیامت کہا جائے گا۔ جاؤ اس تصویر میں جان ڈالو۔ یہ اس لیے کہ اس نے اللہ تعالیٰ کی تخلیق کی نقل اتاری۔

اس بارے میں ایک بات غور طلب یہ بھی ہے۔ کہ ”ذہن“، ایسی چیز خدا نے عطا فرمائی۔ جو نا ممکن کا تصور بھی کر سکتی ہے۔ ان دیکھی اشیا بھی اس کے دائرہ تصور سے باہر نہیں۔ آخر جس شیبد نے علم عباس کی نقل اتاری۔ وہ پہلے اس کے ذہن میں بھی پھر اس کے مطابق کپڑا لیا۔ اُسے کام۔ باس یہا اس پر چڑھایا۔ اگر ذہن میں نقش لانے کا معامل تھا۔ تو اتنی تکلیف کی کیا ضرورت تھی۔ طبیور بھی مان یا۔ کہ ہر شخص بن دیکھنے نقش ذہن میں نہیں لاسکتا۔ تو ایک دفعہ اور ایک ہی علم کافی تھا۔ سینکڑوں کی تعداد میں اور وہ بھی آگئے دن کون سے ذہن میں نقش کے لیے بنائے جاتے ہیں۔ معلوم ہوا۔ کہ ”دعا کسیر العہادات“، اس کے حوالے سے سمجھنی نے دمر و جہنم، ثابت کرنے میں فریضی سے کام یا۔ اور دھوکہ سے قائل کرانے کی کوشش کی۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۴۵

ما تم اور صاحبہ: ”بی بی عائشہ کا جلوس دیکھنا،“

بخاری شریف:

إِنَّ عَائِشَةَ قَالَتْ لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا عَلَى بَابِ حَجَرٍ قِيلَ لِلْحَبَشَةِ يَعْبُوْنَ فِي الْمُسْجِدِ وَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيُسْتَرِّ فِي بَيْرَادِيهِمْ أَنْظُرُهُمْ إِلَى تَعْبِيْهِمْ۔  
 (اہل سنت کی معتبر کتاب بخاری شریف جلد ۱۳ ص ۱۹۲)

(اہل سنت کی معتبر کتاب مسلم شریف جلد ۱۳ ص ۲۲۶)

(اہل سنت کی معتبر کتاب سنن نسائی جلد سوم ص ۱۵)

ترجمہ:

بی بی عائشہ فرماتی ہیں۔ ایک روز میں نے نبی کریم کو اپنے جھرے کے دروازے پر دیکھا اور عبیشی مسجد میں گٹکا باز میں کھل رہے تھے۔

نبی کریمہ اللہ علیہ وسلم نے مجھے اپنی چادر سے چھپا یا۔ اور میں ان کا کھیل دیکھ رہی تھی۔

قارئین! اس روایت میں یہ بات قابل غور ہے۔ کہ گستکا بازی کا یہ پیغمبیر مسجد نبوی میں کیوں رکھا گیا تھا۔ کیا مسجد کھیل کا میدان ہے۔ اور نیز وہ پنیہ جس نے اپنی ازدواج سے فرمایا تھا۔ کہ یہ صفائی تو اگرچہ اندر ہے۔ آپ تواندھی نہیں لہذا پرداز کرو۔ اس غور نبی نے اپنی زوجہ کو خود تماشہ بھیشوں کا کیسے دکھایا۔ نیز جب بے چاری شیعہ عورتیں معاویہ اور اولاد معاویہ کے ظلم کو بے نقاب کرنے کے لیے روتی پیٹتی باہر آئیں۔ تو ان کے خلاف فتوؤں کی بھرمار۔ اگر بی بی عائشہ کے تماشہ دیکھنے کا ذکر ہو۔ اہل سنت کی تمامیں خاموش اور وہ اس لیے کہگری بات ہے۔ اس میں ناموس صفائی کا سوال ہے۔

(دامت اور صفائیہ مص ۲۱۸ تا ۲۱۹)

### جواب:

”بے چادباش ہر چیز خواہی کن“، صحیحی نے مومنوں کی ماں اور زوجہ رسول مقبول صل ائمہ علیہ وسلم کے بارے جو سو قیاء اندرازا پنا یا۔ اُسے دو ہر انے کی ضرورت نہیں کو رہا۔ اور ایمان سے گوروں و درشنخیں کا یہی وظیفہ ہوتا ہے۔ بھیشوں کا مسجد نبوی میں گستکا بازی کرنا کس لیے تھا۔ یہض تماشا اور کھیل نہ تھا۔ بلکہ جگ میں کار آمد طریقہ کی تربیت تھی۔ پھر اس جگہی تیاری کے طریقہ کو سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے جس طریقہ دیکھا۔ اُس کا نقش صحیحی کے ترجیح سے ملاحظہ ہو۔ وہ نبی کریم نے مجھے اپنی چادر سے چھپا یا، یعنی اپنے چھپ کر اور اوت میں ہو کر یہ کھیل دیکھا۔ اس سے صحیحی اپنی ہم مشرب عورتوں کے بارے میں ”روتی پیٹتی باہر آنے کی،“ اجازت ثابت کر رہا ہے۔ شیعہ عورتیں لقبول صحیحی روتو پیٹتی بلا حجاب باہر سڑکوں پر کھلے بندوں عام مردوں کے چھوٹ مٹ میں ہوں۔ اُدھر سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اپنے گھر میں

پار دیواری کے اندر، رسول کریم کے پیچے چھپ کر اور آپ کی پادر کی اوٹ میں رکھیں تو ان دونوں مالتوں میں باہم کیا نسبت ہے۔ ادھر مانی صاحبہ رضی اللہ عنہا ناموش ادھر نبینی کی سگی بین کرتی ہوئی، سینہ کو بی کرتی ہوئی۔ تسری کے بال کھلے چھپڑ کر سر عام پھرنے والی ان دونوں میں کون سی مطابقت ہے؟

رباً يَرَكُ حَضُورُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا يَبْنِي ازْوَاجَ كَوَيْ فَرَمَاتَ صَحَابَيْ اندَحَلَّتْ تَمَّ تَوَانَ حَمِيَّ نَبِيِّنَ هُنَّ هُنَّ اسْ حَدِيثَ پَاكَ كَمَا رَوَى نَبِيِّنَ مِنْ هُنَّ اَهْلَ سَنَتَ اسْ امْرَ كَوَيْ تَعِيمَ كَرَتْ هُنَّ كَمَا يَبْنِي عَرَبَ كُوَنَلَّ شَهْرَتَ اور لَيْلَ شَهْرَتَ دِيْخَنَا حَرَمَ ہے۔ اسی طرح عورت کا بھی غیر حرم کر دیکھنا جائز نہیں جَنْهُ عَلَى الصَّفَةِ خَوَافِی ارشاد فرمائیں اور خود ہی عمل طور پر اس کے خلاف کریں۔ نبینی کا اندازہ بیان یہ بتلاتا ہے کہ یا تو حضور صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کا قول فعل ایک نہیں۔ یا وہ روایت جرنا بینا صَحَابَيْ وَالِيَّ ہے۔ وہ غلط ہے یہ کن ملک کے نبلیتے کو یہی دوا ختمان نظر رئے تیرسا حتماً نہ دیکھ سکا۔ عمدۃ القاری شرح البخاری میں اس واقعہ کے تکمیل مذکور ہے۔ کہ یہ واقعہ اس حرمت سے قبل کا ہے۔

### عدمۃ القاری :

وَمَنْظَرُ الْمَرْأَةِ إِلَى وَجْهِ الرَّجُلِ الْأَجْنَبِيِّ إِنَّهُ خَانَ  
إِشْفَوْةٍ فَحَرَمَ أَمْ إِتَّقَانًا قَائِمًا خَانَ لِغَيْرِ إِشْفَوْةٍ فَالْأَمْمَعَ  
السَّحْرُ يُسْرُ وَ قِيْلَ هَذَا كَانَ قَبْلَ مُزْوَلٍ وَ قُلْ  
لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ

(عدمۃ القاری شرح البخاری للسعیدی مجلد ۲ ص ۱۸۲، مطبوعہ

بیروت بلیح بدیر)

ترجمہ:

ابنی مرد کے چہرہ کو دیکھنا اگر شہوت کے ساتھ ہر تو بالاتفاق حرام ہے۔

اور اگر شہرت کے بغیر ترقی ممکن تو من قول یہ ہے کہ یعنی حرام ہے اور کہاں یہ کہو یعنی  
(بمشیوں کا کھل دیکھنا) آیت حجابت کے نزول سے پہلے کام ہے۔  
ان گزارشات سے قارئین کو بخوبی علم ہو چکا ہو گا۔ کماں صاحب رحمی اللہ عنہ کے  
واقعہ کے ساتھ مر و جہا تم اور تعزیہ میں شریک شیدہ عمر تو شیخی کرن سی نسبت ہے۔  
علاوه ازیں ایک قول کے مطابق یہ حدیث نزول حجابت کے احکامات سے قبل  
کی ہونے کی وجہ سے منسوخ ہے۔

اک یہ نسوان حدیث سے ایک واقعہ لے کر پھر اس سے شیدہ عمر توں کا بلا جا جہا۔  
سرکوں پر نکل کر زین کرنے، سینہ کو بنی کرنے اور لونہ خوانی کرنے کو جائز ثابت کرنا ایک  
ہمیں بہت سی حادثتوں کا مجموعہ ہے ما در جہالتوں سے بھرا ہوا ایک ٹوکرائے ہے۔  
نبغی نے اس طرح ”مامی صاحبہ کو جلوس دیکھنے والی“ کہہ کر ان کی توہین کا اعلیٰ حکم  
کیا۔ کیا اہل کشیم کا جلوس اسی طرح مسجدوں میں ہوتا ہے۔ اور کیا ان کی عورتیں اس جلوس  
کو اپنے اپنے خاوندوں کی پادریوں میں چھپ کر رکھتی ہیں؟ جھوٹے چھالے اور  
یا اہل شیدہ تو نبغی کے اس استدلال سے خوش ہو سکتے ہیں۔ لیکن کوئی بھی ذی ہر شی  
اس داہی تباہی استدلال سے مطمئن نہیں ہو سکتا۔

## فَاعْتَدْرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۶۶

ما تم اور صحابہ : ”تبرک را نانت عالشہ ہے“

عقد الفرید:

مَحَمَّدُ بْنُ حَنْفِيَةَ إِنِّيْ يَعِيْنَ عَلَيِّ يَقِيمُ الْجَمَلِ وَإِنِّيْ  
عَبَّاسٌ عَنْ يَسَارِهِ إِذْ سَمِعَ صَوْتًا فَقَالَ مَا هَذَا قَاتَلُوا  
عَائِشَةَ تَلَعَّنْ قَاتَلَهُ عُثْمَانَ قَالَ عَلَى لَعْنَ اللَّهِ قَاتَلَهُ  
عُثْمَانَ -

راہیں نانت کی معتبر عقد الفرید مبلدوں کے حصے ۲۲۲  
(پڑھئے)

ترجمہ:

محمد بن حنفیہ فرماتے ہیں۔ کروز جنگ جمل میں جناب علی علیہ السلام کے  
دائیں طرف تھا۔ اور ابن عباس ہائیں طرف تھے۔ کرجنابے (شور غول  
کی) آواز سنی۔ فرمایا۔ یہ کسی آواز ہے؟ لوگوں نے کہا کبی بی عائشہ  
قاتلان عثمان پر لعنت کر رہی ہیں۔ حضرت ملنے بھی فرمایا۔ کہ فراتان  
عثمان پر لعنت کرے۔  
قارئین! شیعہ لوگ بھی یہی کہتے ہیں۔ کمال بنی پر ظلم کرنے والوں پر خدا کی لعنت  
ہو۔ اب خدا اس کو تبرک سمجھنا کا یاں۔ (ماخوذ از رسالہ اتم اور صحابہ ص ۲۰۱، ۲۰۲)

## جواب:

شیعہ لوگ آل نبی پر ظلم کرتے والوں پر تبرکتے ہیں۔ خود بھی بھی اس کا معرفہ ہے لیکن دریافت طلب امر یہ ہے کہ، «آل نبی پر ظلم کرنے والے، کون ہیں۔ کہ جن پر خدا کی لعنت مانگی جا رہی ہے۔» اہل تشیع کی کتب اس امر کی صراحت کرتی ہیں۔ کہ لعنت کے مستحق پار مرد اور پار عورت میں ہیں۔ مرد یہ ہیں۔ ابو بکر صدیق، عثمان غنی، عمر بن الخطاب اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہم۔ اور عورت میں یہ ہیں۔ سیدہ عائشہ صدیقہ، سیدہ حفصة، ام حکم اور ہندہ رضی اللہ عنہن۔ حوالہ کے لیے فروع کافی جلد سوم ص ۲۲۳ کتاب الصلوة ملاحظہ ہو۔ عقد الفرید کے حوالے سے مانی صاحبہ رضی اللہ عنہما کا ان لوگوں پر لعنت کرنا شایستہ کہ جنہوں نے حضرت عثمان کو شہید کیا۔ اور ان کی طرح حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ نے بھی ان لوگوں پر لعنت کہی۔ تعالیٰ عثمان کم از کم ایک مسلمان کے ضرور قاتل ہیں۔ پھر صوابیت اور خلافت اس سے امر زائد ہیں۔ اور کسی مسلمان کا تاکی بوجہ فاسد و فاجر پر جمال طور پر لعنت پھیجنے کیا ہاں تک تو بات درست ہے لیکن ان لوگوں میں مذکورہ چار مرد اور پار عورتوں کو شامل کرنا اس دلیل کی بناء پر ہے۔ لعنت جب کسی پر کی جاتی ہے تو کتب شیعہ میں یہ موجود ہے۔ کہ اگر مناطب واقعی لعنت کا مستحق تھا۔ تو خیر ورزدہ لعنت والیں لعنت کرنے والے پر آن پڑتی ہے۔ عالم ملاحظہ ہو۔

## حلیۃ المتقین:

از امام محمد باقر عمنقول است کہ لعنتے کرازدہان شفختے بیرون می آئیں گرد و  
اگر صاحش را میں بدانجا قرار میگرد اگر نہ بخوبی نہ اش بر میگرد و.

(حلیۃ المتقین ص ۱۴۲ ارجاعاً محتوى حقوق منان

مطبوعہ تہران (طبع قدیم)

## ترجمہ:

امام محمد باقر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے۔ کہ لعنت جب کسی شخص کے  
منزے نکلتی ہے۔ تو وہ ادھر ادھر پھرتی ہے۔ اگر ایسا ادمی مل جائے۔  
(جس پر لعنت کی گئی) جو اس کا مستحق ہو۔ تو وہیں رُک جاتی ہے۔ ورنہ اپنے  
لعنت بھینے والے کی طرف رُث آتی ہے۔

حوالہ بالا سے معلوم ہوا۔ کہ کسی ایسے شخص پر لعنت بھینا جو اس کا مستحق نہ ہو۔ خود  
لعنت بھینے والے کو ملوون بنا دیتی ہے۔ اب آئیے۔ اور دیکھیں۔ کہ کی شخصی کا  
بچایا ہوا جاں خود اس کے پعنے کے کام نہ آگی۔ بغیر اور اس کے اگھے پچھے حضرت  
عثمان رضی اللہ عنہ رچون حسرہ مال صرف انہی کا تذکرہ ہو رہا ہے۔ پر لعنت بھینیں۔ اور  
حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ ان کے تاکوں پر لعنت بھینیں۔ مانی ما جہر رضی اللہ عنہ  
کی بات ہمودی دیر کیے چھوڑ دیں۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے۔ کہ حضرت علی المرتضی  
رضی اللہ عنہ قاتلان جیں کو اس لعنت کا مستحق سمجھتے تھے یا نہیں؟ ہر ذی عقل یہی کہے گا۔  
کہ یوگ و اتنی اس کے مستحق تھے۔ تجب یہ لعنت کے مستحق ہوئے۔ تو حضرت  
عثمان غفاری رضی اللہ عنہ کا مقام دمرتبہ حضرت علی المرتضی کے نزدیک کیا ہو گا۔ کہ جن کے  
مقتل کی بنابران کے تاکلین ملوون ہوئے یا یہی ناک حضرت عثمان کو آپ چاپ کا سلام  
سمجھتے تھے۔ کوئی جیسی حضرت علی المرتضی اعلی درجہ کا سلام دو رہن سمجھیں۔ بغیر اور اس کے  
اگھے پچھے ان پر لعنت بھینیں۔ توانہافت سے کہیں وہ لعنت کو صریح ہوئے گی۔؟  
حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کا وہ قول جو انوار اتعانیہ جلد اول اور اعتماد حق میں  
منقول ہے۔ اُسے پھر سے دیکھ لیں۔ إِمَّا مَا نَعَدَ لَأَنَّ قَاسِيَّاتِكَ مَعَنِي  
هَلَّى الْحَقَّ وَمَا تَأْتَى عَلَيْهِ۔ ابو بکر عمر رضی اللہ عنہ مادل اور منصف امام تھے جن  
پر در ہے۔ اور اُسی پر فوت ہوئے۔ جن خلفاء کرام کی حضرت امام جعفر صادق تعریف

کریں، حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ زندگی بھر ان کی اقدار میں نمازیں ادا کریں۔ وہ ملعون یہود محسکا ہے۔ تو معلوم ہوا کہ ان پر لعنت کرنے والا خود ملعون ہے۔ اگر حقیقت کو سامنے رکھا جائے۔ تو داؤں نبی پر ظلم کرنے والے، وہ کوفی اور شامی لوگ لئے۔ (میسا کہ کتب شیعہ سے اس کی تفصیلی بحث گزر چکی ہے۔) جنہوں نے امام عالی مقام کو خطوط لکھ کر بُلوا یا اور ان کا پانی بند کر کے بھوکا پیاسا شہید کیا گیا۔ اور یہ سب کچھ کرنے والے ”شیعیان علی“ لئے۔ ہم بھی یہی کہتے ہیں۔ داؤں نبی پر ظلم کرنے والوں پر خدا کی لعنت ہو۔

فَاعْتَدُوا يَا أَوْلِي الْأَيْصَارِ

# ڈغا بازی نمبر ۴

**ما تم اور صحابہ : ولعنت کرنا سُنت نبی ہے"**

**بخاری شریف:**

عَنِ الرَّزْهَرِيِّ قَالَ حَدَّثَنِي سَالِمُ عَنْ أَبِيهِ بْرِيْدِ  
أَقَدْ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
إِذَا رَأَى فَيَعْرِفُهُ رَأْسَهُ مِنَ الرُّكُوعِ فِي الرَّكْعَاتِ الْأُخْرَى  
مِنَ الْفَجْرِ يَقُولُ اللَّهُمَّ اعْنُ فَلَانًا وَفَلَانًا  
وَفَلَانًا.

داہی سُنت کی مہرباں بے بخاری شریف سے مدد ۳۸

(سورۃ الکوہ)

ترجمہ: راوی کہتا ہے کہ میں نے نبی کریم سے سنائے۔ کہ جب حضرت ناز  
ضبع کی دوسری رکعت میں کروع نے سراہاتے تھے تو فرماتے تھے  
اے خدا یا فلاں فلاں اور فلاں پر لعنت کر (یعنی میتوں پر لعنت کر)  
قارئین! دیکھا بھی پاک نے لعنت کے مستحق کو معاف نہیں کیا۔ ہم شیعہ  
بھی لعنت کے مستحق پر تبرکرتے ہیں۔ رسول نے نام بیا۔ نہ ہمیں نام لینے کی  
 ضرورت ہے۔

(ما تم اور صحابہ ص ۲۲۱-۲۲۲)

## جواب:

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جن میں اشخاص پر نماز بسی میں لعنت بھیجی۔ ووپکے کافر تھے۔ اور انہوں نے وعدہ کرنے کے باوجود صحابہ کرام کو شہید کر دیا تھا۔ بعض روایات کے اعتبار سے آپ نے آن کے نام سے کراچی کیا۔ لیکن اہل تشیع اس روایت کی آڑ میں ان حضرات پر لعنت کرنے کا جواز تلاش کرتے ہیں۔ جن کا حضرت انبیاء میں کرام کے بعد کوئی دوسرا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ صدیقین اکبر اور فاروق عظیم رضی اللہ عنہما کے بارے میں آپ کا رشاد گرامی ہے۔ حبیب آپی بکری و عمران احمدیات و بعوضہما گفتہ۔ اب بکری و عمر سے محبت ایمان ہے۔ اور ان سے بغفل کفر ہے۔ اہل تشیع کی کتب اس امر کی تصدیق کرتی ہیں۔ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی دو بیٹیاں (رقبیہ اور امام علیہ السلام) حضرت عثمان غنی کے عقد میں بیکے بعد دیگرے اُمیں۔ اور حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے اپنی صاحبزادی کا عقد حضرت فاروق عظیم سے کیا تھا۔ آخر حضرت علی انہیں کی سمجھتے تھے۔ اہل تشیع باوجود اس کے کران کے دل خلافاً میں شلاش کے بارے میں صاف نہیں۔ پھر بھی بظاہر انہیں مسلمان سمجھتے ہیں۔ تراکیم مسلمان کا نام لے کر اس پر لعنت بھیجا خود ان کے مسلمان میں بھی حرام ہے۔ ہماری اس تحریر سے واضح ہو گی۔ کہ نجیبی کا استدلال ایک پُرفیریب اور مکروہ فن کا شاہکار حرہ ہے۔ جس کی زد میں خود شیعہ تو آ سکتے ہیں۔ لیکن اس سے اُس کا معنی ثابت ہرگز نہیں ہوتا۔

:

# دعا بازی نمبر ۶۸

**”وَمِنْ أَهْلِ بَيْتٍ پُرِعْنَتْ وَرِجْنَتْ پُرِحْرِيرَهُ“**

**ما تم اور صحابہ: تاریخ بعداد:**

عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَبْدَ اللَّهِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ حِلْمَ عَزِيزٍ فِي السَّمَاوَاتِ أَتَيْتُ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ مُكْتُوبًا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ حُبُّ اللَّهِ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ صَفَةُ اللَّهِ فَاطِمَةٌ خَيْرَةُ اللَّهِ عَلَى بَاغْضِهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ -

(املست کے معترک تاریخ بغداد جلد اول ص ۲۵۹ پر تحریر ہے)

**ترجمہ:**

حضرور فرماتے ہیں کہ مراج کی رات جب میں اسمان پر گیا۔ تو درجنت پر یہ  
چھ کلمے تحریر دیکھئے۔ ۱۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ۔ ۲  
عَلَى حُبِّ اللَّهِ۔ ۳۔ الْحَسَنُ وَالْحَسَنُ صَفَتُ اللَّهِ۔ ۴۔ فَاطِمَةٌ  
خَيْرَةُ اللَّهِ۔ ۵۔ عَلَى بَاغْضِهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ۔ ان کے دشمنوں  
پر اللہ کی لعنت۔

قارئین دیکھا اپنے۔ ملوانے کہتے ہیں کہ کلمہ میں ”علی ولی اللہ“ کیوں پڑھتے ہیں

اور دشمنِ علی پر لعنت کروں کرتے ہیں۔ عرف فرمات ہے کہ آپ نے دیکھا کہ در جنت پر کوئی ملکہ نہیں گے تو ان کی حالت اس وقت دیکھنے کے قابل ہوگی۔

### جوایت:

نحوی نے ذکر کردہ روایت سے جو کچھ ثابت کرنا چاہا۔ بظاہر اس میں کافی کشش نظر آتی ہے۔ دشمنِ الہ بیت کر کر ان اچھا اور مستقی جانتا ہے۔ ہم یہی ان کے دشمنوں کو ملعون کہتے ہیں۔ لیکن پھر وہی سوال ابھرتا ہے کہ آخر وہ کون لوگ ہیں۔ نحوی اور اس کے ہم تو اس بہانے غلطی میں شلاشت اور حضرت امیر معاویہ و عزیزہ کو مورد لعن بنانے کی ناپاک جبارت کرتے ہیں۔ اور ایسے حوالہ جات اُسی کو ریاضتی سکین کے لیے ذکر کرتے ہیں۔ بہر حال وضو اور عنوان پر گفتگو کرتے ہیں۔ موضوع تھا۔ دشمنِ الہ بیت پر لعنت در جنت پر تحریر ہے۔ "اگرچہ ایسا ممکن ہے۔ لیکن روایت مذکورہ سے اس کی کوئی توثیق باہر سے سے کوئی ثبوت ہی نہیں ہو سکتا۔ اس کی وجہ خود نحوی کو بھی معلوم تھی۔ ورنہ وہ دھڑکے سے اس کی سند نقل کر دیتا۔ اس روایت کا مرکزی راوی، علی بن احمد المودب الحلوانی، ہے۔ یہ من گھڑت احادیث بیان کرنے کا عادی ہے۔ اور خطیب نے اس کی احادیث موضوع تینی نقل کیں ان میں سے روایت بالا انتہائی خطناک روایت ہے۔ اس کے وضایع ہونے کی بنا پر "ولسان المیزان" میں اس پر لعنت کی گئی۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

### لسان المیزان:

عن علی بن احمد المودب الحلوانی۔ حدیث عن علی  
هلال الحفار۔ روای احادیث موضوعة من افقرها  
مارواه رالخطیب) حد ثنا هلال الحفار حد ثنا

علی بن احمد ابن حمودیہ الحلوانی المودب شنا محمد  
 بن اسحاق المقری ثنا علی بن حماد الخشاب ثنا علی  
 بن المدینی ثنا وکیع ثنا یا جابر عن مجاهد بن خیر  
 ابن عباس رضی اللہ عنہمَا مرسوٰ فوغاً قالَ لَمَّا هُرِجَ إِلَيْهِ رَأَيْتُ  
 عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ مَكْتُوبًا لِلْأَلَّهِ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ  
 اللَّهُ عَلَيْهِ حَيْثُ أَلْهَمَهُ اللَّهُ أَلْهَمَهُ الْحَسَنَ وَالْحَسَنُ صَفَوَةُ اللَّهِ قَاتِلُهُ  
 أَمَّةُ اللَّهِ عَلَى بَأْغِضِهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ قَاتَلَ أَئِمَّةَ أَئِمَّةِ وَعَلَى  
 وَأَصْبَعِهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ قَاتَلَ الْخَطِيبُ غَالِبٌ قَاتَلَ أَنَّ هَذَا  
 الْحَادِيثُ مِنْ عَمَلِ الْعَلَوَانِیِّ -

(لسان الميزان جلد ۱۸ ص ۱۹۷ حرفت اینیں المبرود سیرت مجمع جدید)

ترجمہ:

علی بن احمد المودب الحلوانی سے بلال الحفار نے روایت کی۔ اس کی احادیث  
 من گھڑت ہیں۔ اور ان میں سے سب سے تکمیلی اور مروائیں وہ حدیث ہے۔  
 جسے خطیب نے روایت کیا۔ (بجزف انساد) حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
 جب مجھے معراج کرایا گیا۔ تو میں نے جنت کے دروازے پر ہر دوں لکھے  
 ہونے دیکھے۔ لا الہ الا اللہ الخیر یعنی کہاں نے کہا اس حدیث کے گھڑنے  
 والے پربھی خدا کی قسم لعنت ہو۔ خطیب کہتا ہے۔ کہ میرا غالب گمان یہ ہے  
 کہ اس قسم کی تمام احادیث حلوانی کی من گھڑت ہیں۔

یہ تھا اس روایت کا مقام اور اس کے راوی کا عالی کہ جس پر تجھنی نے اپنے استدلال  
 کا تاثنا بنا چکھا۔ پھر ہر موضوع سے ہٹ کر ایک موضوع کو جھیٹرا۔ وہ یہ کہ ملانے کہتے ہیں کہ شیعوں  
 نے اذان اور گلہ میں ”وَ عَلَى وَلیِ النَّعْلَاءِ“ کہاں سے نکالا یا۔ اب اس من گھڑت روایت

اس کل کا ثبوت ہر تاضر و رہے لیکن اس کا بانی نہ کوئی اسم ہے۔ نہ کوئی اہل بیت کا فرد بلکہ حدیث شیخ گھٹرنے والا ایک ملعون شخص ہے۔ صحیح کرالیاً آدمی کیسا صفت بر لگا۔ کوہ فارس حدیث ہوتے ہوئے اس کو اپنا پیشہ بنا کر اس کی روایت کے مطابق اذان و کلہریں ایک نظر زیادہ کیا سمجھے آپ کو صحیح کا ذہب کن لوگوں کے احوال پر منی ہے۔ مخفی و حکمتیت کے لیے اپنے ذہب کو آئندہ اہل بیت کی طرف مسوب کر دیتے ہیں۔

فَاعْتَبِرُوا لِيَا الْأَبْصَارَ

## دعا بازی نمبر (۶۹)

ماقم اور صحابہ: (اس کتاب کے دل عنوان ملاحظہ ہوں)

- ۱۔ جوئی کے ذریعہ قرب خدا۔ اس کے ثبوت کے طور پر امام عظیم رحمۃ اللہ علیہ کا قول نقل کیا ہے۔ کہ اگر کوئی شخص اس جوئی کو پوچھے۔ او مقصود تقرب خدا ہو۔ تو کوئی گناہ نہیں۔
- ۲۔ عزاداری کا ثواب۔ اس عنوان کے تحت ذخیر العقبۃ نامی کتاب کے ص ۱۹ سے ترجمہ پیش کیا ہے۔

”اما جسین فرماتے ہیں۔ کہ ہماری مصیبت یہ جس کی آنحضرت ہو جائے یا آنسوؤں کے قطرات بہہ نکلیں۔ تعالیٰ اس کو حبنت عطا فرمائے گا اور اس کے بعد اس پر تبصرہ کرتے ہونے لکھتا ہے۔ کہ ارباب انصاف۔ بنی کاملہ پڑھنے والوں غور کرو۔ اگر کوئی رسول اللہ کو جناب کی اولاد کے مصالب کا پروردہ دے عزاداری کرے۔ توجہ ہم اس

کے لیے کوئی حدیث پیش کرتے ہیں۔ کہ اسے جنت ملے گا۔ تو یہ قادری اور قاضی قرآن و حدیث کے حربے لے کر شریعت کی ترپے کرن تو وہ کے بھم لے کر دشمنیِ امام حسین میں کمر بستہ ہو کر رسول اللہ کو اجر رسانی نہیں کے لیے اپنے کلے کی توشیں کی خاطر میدانِ مجاہدیں میں اوزمکابرو میں آرائتے ہیں۔ اور مظلوم کے عزاداروں پر طنز و کشینے کے تیروں کی بوجھاڑ کر دیتے ہیں۔ کہ یہ سیاہ پوش ذاکر یہ بعملِ حنگ صرف حسین حسین علی علی کرتے ہیں۔ نہ نماز نہ روزہ نہ زکوٰۃ نہ حجج۔ (رام اور صحابہ ص ۲۲۴۲۲۲۲ تا ۲۲۶۲)

### جواب:

نخبی نے پہلا عنوان "جوتے کے ذریعہ قرب خدا"، کے ثبوت کے لیے امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کا ایک قول پیش کیا۔ لیکن عجیب مختصر ہے۔ کہ اس قول کا کوئی اترتہ نہیں نہ کتاب کا نام نہ اس کے باب اور صفحہ کا تذکرہ کوئی ڈھونڈ سے تو کہاں؟ اس قسم کے حوالوں کوئی کیا اہمیت دے؟ رہا اس حوالہ میں مذکور جو تی کو قرب خدا کا ذریعہ کہنا۔ تو سن لیجئے کہ ہم اہل سنت کا عقیدہ ہے۔ کہ کسی کامل کی جو تی و سید بن سحیت ہے۔ جیسا کہ تابوت سیکھتے کی تفسیریں مذکور ہے۔ کہ اس تابوت میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی نعلیین بھی حصیں بنی اسرائیل بوقت مشکل اسی تابوت کو سامنے رکھ کر دشمن پر فتح کے لیے دعا کیا کرتے تھے اسی دنگابازی کا دوسرا عنوان "عزاداری کا ثواب"، اور پھر اس کی تائید کے لیے ذخیرۃ العقیبے سے ایک عبارت پیش کی۔ اس سلسلہ میں گزارش ہے۔ کہ بے سند ہونے کی وجہ سے یہ روایت ہم پر محبت نہیں ہو سکتی۔ اور اگر اسے تیزم بھی کر لیا جائے تو پھر اس سے نخبی کو کوئی فائدہ نہیں۔ دیکھئے روایت مذکورہ میں آنحضرت پر نہ ماں اس سے انسو بہنسے کی بات موجود ہے۔ ہم گزشتہ اور اراق میں ثابت کرچکے ہیں۔ کہ اس طرح سے روتا اور غنم کا انعام کوئی غلاف شرع بات نہیں۔ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے

صاحبزادے کی دفاتر پر انسو بیا ملے تھے۔ لیکن آپ (نبغی) کا ذرور تو اس امر پر تھا۔ کہ ایسی روایات سے «مر و جم اتم» ثابت کریں۔ جو سید کوئی، زنجیرزندگی اور کپڑے چھاڑنے پر مشکل ہوتا ہے۔ ذرا بتلا یئے تو یہی کہ اس روایت میں کون سے الفاظ ہیں۔ جو اس مفہوم کی تائید کرتے ہیں۔

نبغی نے اس روایت پر تبصرہ کرتے ہوئے سنیوں کو کو نہنے کی کوشش کی۔ اور خارجیوں کے حوالہ سے یہ لکھا۔ کہ ان (خارجیوں) کی دادری بھی قبیل نمازیں بھی پڑھتے تھے۔ زکوٰۃ دیتے تھے۔ حج بھی کرتے تھے۔ لیکن محبت اہل بیت سے خالی ہونے کی وجہ سے یہ سب کچھ کام نہ آیا۔ کوئی نبغی اس طرح اپنے ملنگوں کو یہ شاباش دے رہا ہے۔ کہ اے علی کے ملنگو! نماز نہ پڑھو، زکوٰۃ ہرگز نہ دو۔ حج کے قریب بھی مت باڑ۔ لیکن بھنگ چرس کو استعمال کر کے علی حسین حسین پکارتے رہو۔ تو اہل بیت کے نزدیک تم قابل ستائش ہو۔ کاش! نبغی نے اپنی مذہبی عظیم کتاب انوار نعماں یہ کام مطالعہ ہی کیا ہوتا۔ کہ اس میں نماز کے تاریک کے بارے میں کیا لکھا ہے۔ یاد نہ ہر نہ سن لے اور غور کرو۔ «جب ادمی نے کسی بے نماز کو ایک لقہ دیا۔ اُس نے کوئی اپنی ماں سے ستر بردار زنا کیا۔ اور ستر و فوج فانہ کعبہ کو گلایا۔ بڑے فائدے کی بات ملنگوں کو بتلا یئی بارہی ہے۔ اپنی اس پر نبغی کا شکریہ ادا کرنا پاپا ہے۔»

اگر دادری رکھنا اور نماز میں پڑھنا اس وجہ سے اچھا نہیں۔ کہ خارجی لوگ ایسا کرتے تھے۔ تو پھر قرآن کی تلاوت بھی ذکر میں کوئی دوسرا نیک کام بھی نہیں کرنا پاہیزے۔ کیونکہ یہ واجب القتل لوگوں کی علامتیں ہیں۔ تو پھر بتلا یئے کہ احمد اہل بیت اور دیگر اہل بیت کے افراد یہ کام کیوں کیا کرتے تھے۔ امام عالی مقام کی دادری قبیل نمازیں بھی پڑھتے تھے۔ اور نیزیرے پر قرآن پڑھانے چھوڑا۔ ذرا ان کی بابت اب کتنا فیکیجھے خدا کا غصب! اندھی عقل نبغی کو کہ ہر کوھر بیسے پھر قریبی رہی۔ اور حواس باختہ ہو کر ایسے

ایسے نازیبا کلمات کہرگز ابھے جس سے نکونی سعابی بچ سکا۔ اور نہ الہ بیت کے افراد اس سے بچ سکے۔

فـاعتبروا يا أولي الأنصار

دعاپازی نہت

ما تم اور صحابہ:

عزا دار کا نجام

صواعق محرقة:

قِرْحَمْلَه:

راوی کہتا ہے کہ تمہارے بیٹوں نے اُسے خبردی میے۔ کہ

جب تیمور بیمار ہوا۔ تو بعض دنوں میں وہ بہت مضطرب ہوا۔ اس کے چہرے کارنگ سیاہ ہو گیا۔ اور پھر وہ قدرتے ندرست ہو گیا۔ بیٹوں نے اس کی زیست کی تبدیلی کا تذکرہ کیا۔ اس نے بتایا کہ اس کے پاس عذاب کے فرشتے آئے تھے۔ اور اس کے بعد غیر اسلام تشریف، لائے۔ فرمایا کہ اسے چھوڑ دو۔ یہ میری اولاد سے محبت رکھتا تھا۔ اور ان سے احسان کرتا تھا۔ پس فرشتے مجھے چھوڑ کر پلے گئے۔

قارئین! ملاں لوگ اس بات کا بھی شور و غل کرتے ہیں۔ کہ تعزیہ داری کا بانی تم نگ ہے۔ اور وہ ایسا ایسا تھا لیکن اس کا عمل جیسا ہی ہوا۔ اولاد ہنسی کی محبت اور ان سے احسان اور ان کی تعزیہ داری اس امر کا باعث بنتی۔ کہ نبی نے اگر اس کی شفاعت فرمائی۔ ہم شیعہ گناہ کار ہی ہی لیکن آں نبی سے عقیدت رکھتے ہیں۔ اور ہمیں یقین ہے۔ کہ وہ عقیدت کے صدقے ہماری شفاعت فرمائیں گے۔

(مام اور صاحب اوصیہ ۲۲۶)

### جواب:

”صواتی محقرہ“ کی عبارت کو دیکھیں۔ اور اس سے نجفی کا ”مرؤ جہا تم“ ثابت کرنے کا انداز دیکھیں۔ تیمور نگ کے پاس برقت مگ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فراہ ہوئے۔ آپ نے اُس کی کی صفت بیان کی تھی۔ کہ جس کی بناء پر فرشتوں نے اُسے چھوڑ دیا تھا۔ یہی کہ اسے میری اولاد سے محبت ہے۔ اور ان سے احسان کرتا تھا۔ کیا کسی سے محبت اور اس سے احسان و درموجبہ تام“ بتتا ہے۔ جبکہ ”مرؤ جہا تم“ میں سینہ کو بی، زنجیری نہ اور دیگر قبایل اس موجود ہیں۔ ہم پہلے ہی کہہ چکے ہیں۔ کہ امام عالی مقام یا کسی دوسرے نیک آدمی کے وصال و شہادت پر انسو بیا کر رونا جائز ہے۔ لیکن اس روایت میں رونے کا سرے سے ذکر ہی

نہیں۔ محبت ایک ولی کیفیت کا نام ہے۔ اگر تیمور لنگ "مرود جماعت" ثابت کرنے والا ہوتا۔ تو حضور ختمی مرتبہ علی اللہ علیہ وسلم اس کی شناخت فرمانے کی بجائے اس نے اپنی کا اظہار فرماتے۔ کیونکہ "مرود جماعت" کے اقفال کرتے والے سے آپ بیزاری کا اعلان فرمائچے ہیں۔ لہذا تیمور لنگ کی آل نبی سے محبت، سے "مرود جماعت" ثابت کرنے میں صحیحی نے نہایت دغا بازی سے کام لیا ہے۔

علاوہ ازیں "صواتِ محقر" کی مذکورہ عبارت کا انکا حصہ خود اس کی وضاحت کر رہا ہے۔ کہ اس سے ہمیں سبیت حاصل کرنا چاہئے۔ لیکن وہ حصہ صحیحی نے بان بوجہ کر چھوڑ دیا۔ تاکہ معاملات نہ جائے۔ صواتِ محقر کے انگلے الفاظ ملاحظہ ہوں۔

### صواتِ محقر:

وَإِذَا نَفَعَ حُبْهُمْ رَهْنَدَا النَّطَالِمَ الَّذِي لَا أَظَلَّمَ  
مِنْهُ فَكَيْفَيْتَ بِغَيْرِهِ وَمَيْنَبَغْيُ آنَّ مِنَ ادَّفِ إِكْرَامٍ  
عَالِمِلِهِمْ وَصَالِحِهِمْ.

### ترجمہ:

جیکہ تیمور بیسے فارم شخص کو جس سے بڑا ناکام نہ ہوگا۔ آل نبی کی محبت نے فائدہ دیا۔ تو دوسروں کے بارے میں اس کا فائدہ کیسا ہوگا لہذا ہر شخص کو پاہیزے کرآل نبی کے علاوہ اور نیک لوگوں کی تعلیم زیادہ سے زیادہ کرے۔

اب تباہیے کہ آل رسول سے محبت اور عقیدت کو کون تسلیم نہیں کرتا؟ ہمارا عقیدہ ہے۔ کہ محبت دنیا و آخرت میں بہت ہمیشہ ہے۔ لیکن اس کا فائدہ تب ہوگا۔ جب محبت کرنے والا کافر نہ ہو۔ مومن گنہگار ہے۔ تو ان حضرات کی محبت، مرودت ضرور فائدہ پہنچائے گی۔

اس روایت سے جو کچھ ثابت کرنے کی گوشش کی گئی۔ کہ ”مر و جہ ماتم“، جائز ہے کے علاوہ آخرت میں نفع بخش بھی ہے۔ اس سلسلہ میں گزارش ہے۔ کہ روایت مذکورہ میں دمر و جہ ماتم، ہے کے جواز کے لیے کوئی ایک لفظ یعنی موجود نہیں۔ کوئی شیعہ کسی کتاب سے اسی تیمورانگ کے متعلق اگر یہ ثابت کروے۔ کہ اس کی رہائی سینہ کو بی، زنجیر زنی اور سیاہ کپڑے پہننے کی وجہ سے ہوئی۔ تو پھر استدلال میں کچھ دزدن اسکتا ہے۔ لیکن چھپی دوسرے احتمالات کی بنیاد پر اس استدلال کو تسلیم نہیں کیا جا سکتا۔ دیکھئے یہ واقعہ تیمورانگ کی حالت خواب کا ہے۔ خواب کے واقعات پر استدلال کرنا نازیٰ تھا۔

ہے۔ اور پھر خداوس کے اپنے متعلق یعنی خواب میں خود اپنے بارے میں کچھ دیکھا۔ ایک بہت بڑا نظام ہونے کی وجہ سے اس کے خواب اور وہ بھی اپنے بارے میں کہاں تک قابل استدلال ہیں۔ بہرحال ہمیں تسلیم ہے کہ ای رسول کی محبت باعث نجات ہے۔ اور آخرت میں اس کا فائدہ ہے۔ بکھر حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے اس خواب کو دیکھیں۔ جوانہوں نے ابوالہب کے متعلق دیکھا تھا۔ پوچھا۔ مر نے کے بعد تمہارا کیا حال ہے۔ کہا ہر وقت اگل میں گھر ارہتا ہوں صرف سو ہوا کے دن کچھ محنت اچھے گزرتے ہیں۔ اور میری انگلی خدا سے بھی ہوتی ہے پوچھا اس کی وجہ دیکھا ہے۔ کہاں میں نے اللہ تعالیٰ کے بیوی صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت کی خبر سن کر اس انگلی سے ثوبینا می لوٹ دی کو آزاد کیا تھا۔ توجہ ابوالہب کو فائدہ ہو سکتا ہے۔ تو ایک مامسلمان اس خوشی سے محروم کیسے رہ سکتا ہے۔ لیکن تیمورانگ کے خواب سے ”مر و جہ ماتم“، کیسے ثابت ہو سکتا ہے۔ اگرچہ یہ ثابت بھی ہو جائے کوہ ”مر و جہ ماتم“، کرتا تھا۔ آخر اس کی وجہ سے نہیں بلکہ اک رسول کی محبت اور احسان کی وجہ سے اسے فائدہ ہوا۔ محبت اور احسان کو ”مر و جہ ماتم“، پر منطبق کرنا غصہ کی عجیب دھوکہ دی ہے۔ اس سے اس کے ہم سلک تو غوش ہو سکتے ہیں۔ اور سینہ کو بی اور

زنجیر زنی کو مدارنجات سمجھ سکتے ہیں لیکن کوئی سمجھ رہا اور اس استدلال کو فریب اور مختصر سے کہ نہیں سمجھے گا۔

## دعا بازی نمبر (۱۷)

”بنی ہاشم کے علاوہ کر بلائیں کون شہید ہوا ہے؟“

ما تم اور صحابہ: البدایہ والنہایہ:

وَرَدَ عَلَيْنَا الْحُسَينُ بْنُ عَلَيٍّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ وَثَمَانِيَةَ

عَشَرَ مِنْ أَهْلِ بَنْيِ هُمَّرٍ وَسِتُّونَ رَجُلًا مِنْ شِيعَةِ

(اہل سنت کی معتبر تراپ البدایہ والنہایہ جلد ۲ ص ۱۹۱)

ابن کثیر (مشقی)

راہل سنت کی معتبر تراپ الاخبار الطوال لابی ضفیفہ

الدریشوری (ص ۳۶۰)

(اہل سنت کی معتبر تراپ العقد الفہری جز دشانی ص ۲۵۲)

(اہل سنت کی معتبر تراپ کامل ابن اثیر جلد ۲ ص ۲۲)

ترجمہ:

یزید کو اس کے فوجی افسرنے بتایا۔ جس کا نام زمردن قیس تھا۔ کہ عراق

بیں حسین بن علی وادہ ہرے۔ اٹھارہ اور مئی کے ساتھ ان کے اپنے اہلیت

بنی ہاشم میں سے تھے۔ اور سالم دران کے ساتھ ان کے شیعہ بیں سے تھے

وہم نے ان پر تیری بیعت کو پیش کیا۔ سب نے انکار کر دیا۔ ہم تھے اُن سب کو تسلی کر دیا۔ اور ان کے جسم بغیر کتف کے کر بلایں چھوڑ دیئے۔) فارمین! اس روایت سے معلوم ہوا کہ شیعہ کر بلایں امام میں پر جان شمار کرتے ہوئے شہید ہو گئے۔ پاریانی قاضی اور اس کا رفیق قادری شیعہ کو مور والزم ٹھہرائے ہیں۔ شیعہ تو پھر بھی امام کے ساتھ شہید ہوئے۔ آپ کسی کتب کا حوالہ دیں۔ کہ چار فرب کا کوئی ادمی بھی یعنی سنی عقیدہ رکھنے والاولاد بنی پربان شاریٰ کرتے ہوئے کر بلایں شہید ہوا ہو۔

**جواب:**

جنھی کے اس استدلال میں پہلی وغای بازی یہ ہے، کہ اس نے "الاخبار الطوال" کو اہل سنت کی معتبر کتاب کے طور پر پیش کیا ہے۔ لیکن حقیقت اس کے عکس ہے اس کے مصنف ابوحنیفہ و بنوری کا سنتی ہونا ثابت نہیں۔ جب مصنف کا سنتی ہونا ہی ثابت نہیں۔ تو ایسے مصنف کی کتاب کو "اہل سنت کی معتبر کتاب"، کہنا کتنا بڑا غافل فرب ہے۔ حوالہ ملاحظہ ہو۔

## مِنْتَقِعُ الْمَقَالِ: احمد بن داؤد الدینوری۔

وَأَقُولُ إِنَّكَانَ إِمَامَيْتَ أَهَانَ مِنَ الشِّقَاتِ  
لِتَوْثِيقِ أَبْنِ النَّدِيرِ۔

(مِنْتَقِعُ الْمَقَالِ جلد اول ص ۶۰ باب احمد بن ابراء  
الہمزة مطبوعہ تہران طبع جدید)

**ترجمہ:**

میں (صاحب مِنْتَقِعُ الْمَقَالِ) کہتا ہوں۔ کہ اگر وہ امامی ہے تو ثقہ ہے

یکون خدا بن ندیم نے اس کی توثیق کی ہے۔

صاحب تتفق المقال کو چونکہ احمد بن داؤد دینوری کے بارے میں صحیح معلومات میسر نہ آئیں۔ اس لیے اس کے بارے میں «اگر» کی شرط لگائی۔ لیکن اس کے باوجود وہ اسے امامی شیعہ مانتا ہے۔ لہذا اس لیے شخص کو سنی اور اس کی کتاب کو اہل سنت کی معتبر کتاب کہنا غایبی ہی تو ہے۔

اس کے ساتھ دوسری دو کتب واقعی اہل سنت مسلم کی ترجمان ہیں لیکن خجھی کو عنیروں کے حوالے سے میدان کر بلامیں شمولیت ثابت کرنے کی کیا پڑی ہے جبکہ اہل سنت ان کے نزدیک سورا اور کتبہ وغیرہ سے بدتریں۔ تو پھر ان شخص کو اپنے علماء پر ترجیح دینے کا مطلب کیا؟ کیا ان کے علماء نبیوں سے بھی بتڑیں آخر کم ترجو ٹھہرے۔ پھر چھوڑنے سے اس قیل و قال کو اصل موضوع کی طرف آئیے۔ «امام عالی مقام کی معیت میں ساٹھ شیعہ شہید ہوئے۔ اس لیے شیعہ لوگوں کو قاتل حسین کہنا غلط ہے۔» روابط کے الفاظ ہیں کہ میسٹوں نے جلال الدین شیعیہ امام عالی مقام کے «شیعہ»، کون تھے۔ لفظ شیعہ کا معنی ساٹھی اور دروست بھی آیا ہے۔ تو اس احتمال پر معنی یہ ہو گا کہ آپ کے ستر ساٹھی اور جان شار بھی شہید ہوئے۔ خجھی ثابت یہ کہنا پاچا ہتا ہے۔ کوہ ساٹھ آدمی ہماری نسل و نژادب کے بڑے تھے۔ ذرا بتلائیے تو «شیعیان علی حسین»، کون تھے۔ امام عالی مقام کو خطوط لکھنے والے اور کوفہ ملانے والے تھے۔ یا جہنوں نے خطوط وغیرہ نہیں لکھے تھے۔ اگر دو شیعیان حسین، ساٹھ کی تعداد میں وہ تھے۔ جہنوں نے آپ کو خطوط نہیں لکھے تھے۔ تو اس امر کی تصریح ہونی چاہیے۔ حالانکہ ایسے لوگ تمہارے نزدیک «شیعیان حسین» نہیں۔ پھر اس طرف کو چھوڑنے سے۔ آن لوگوں کے بارے میں کیا خیال ہے۔ جو میدان کر بلامیں امام موصوف کے مقابل تھے۔ کیا وہ شیعہ تھے۔

باز۔ کیا انہوں نے خطوط نہیں لکھے تھے۔ حقیقت یہ ہے۔ کہ ان مقابلوں کے والوں میں کوئی بھی حجازی یا شامی نہ تھا۔  
مقتل ابی مخنف کا کہنا ہے۔

**فَتَكَامَلُوا ثُمَّا نُوْقَتَ الْفَأْرِيْدِ مِنْ أَهْلِ الْحَسْوَةِ  
لَيْسَ فِيهِمْ شَاءِيْهِ وَلَا حِجَارَهُ.**

ترجمہ:

ان اسی ہزار مخالفین میں ایک بھی مقابلو شامی اور حجازی نہ تھا۔ یہ لوگوں ہی تھے۔ جنہوں نے خطوط لکھے۔

اپنی قتل ابی مخنف کی سینے پر امام عالی مقام نے ان سے فرمایا۔ تم وہی ہو جنہوں نے خطوط لکھ کر مجھے بلا یا۔ اور پھر انہیں ان کے لمحے ہر ہے خطوط دکھانے کے لیے عقبی بن ٹھان کو فرمایا۔

**أَخْرُوجُ الْخَرَجِيُّنَ الْمَكْوُتَيْنَ كُتُبًاً - ذَرَا وَهُوَ بُرِيَّا** خوط سے بھری گھولوں سا در آن سے خطوط لکھا لو۔ پھر خطوط انہیں دکھائے گئے۔ تو صاف ممکر گئے کہ ہم نے خوطوں میں لکھے۔ لہذا معلوم ہوا کہ کوئی شیمول میں سے ایک بھی امام عالی مقام کی طرفداری میں نہیں رہا۔ لہذا فی ختم ہوتے کے بعد چھپتا واحد و رہوا کہ ہم سے کیا ہو گیا۔  
”وَالْبَدَأُوا وَالنِّها يَرِ“ کی عبارت کے یہ الفاظ پھر پڑھیں۔ وَرَدَ عَلَيْنَا الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
یعنی زحر بن قدیس کہتا ہے۔ کہ اسے زیریں! ہمارے پاس امام حسین کے ساتھ آنے والوں میں ۱۸، اور میں ان کے اپنے خاندان کے ہیں۔ اور ساٹھ دوسرے ساتھی میں۔  
مطلوب یہ کہ کوہلا میں پہنچنے سے قبل ہی اس تفافلہ میں یہ لوگ موجود تھے۔ وہاں امام حسین کی تشرییت اوری کے بعد اس میں یہ لوگ شامل نہیں ہو گئے۔ تو معلوم ہوا۔ کہ یہ ساٹھ اور مکا اور مدینہ سے ساتھ آنے تھے۔ کوڑ کے رہنے والے نہ تھے۔ ان خطوط

لکھ کر بڑانے والے کفریوں میں سے ہرگز نہ تھے۔ یہ تھے وہ ساختہ ادمی ہمیں بخوبی «شید» کہ کہا پی برادری میں شامل کر رہا ہے۔ امام عالی مقام کے ساختاً نے والے اگر فتنی و اصطلاحی شید ہوتے۔ تو ان جانشاروں کو امام عالی مقام «بسب نسوانی»، قدر نہ دیتے۔ بخوبی جانتا ہے۔ کہ جب امام موصوف نے کفریوں کی خداری کو بھانپ پایا۔ تو فرمایا تھا۔ قد خَدَّ لَتُنَا شِيْعَةً عَذَّنَا۔ ہمیں ہمارے شیعوں نے رسوایا دیا۔ آپ کے اس قول میں دشید، مسے مراد وہی عرفی اور اصطلاحی بخوبی کے ساتھی مراد ہیں۔ اور ساختہ کی تعداد میں شہید ہونے والے بھی انہیں کے ساتھی ہیں۔ یہ صحیب منطق ہے۔ امام عالی مقام کے ارشاد اور ابدالیہ والہنا یہ کی عبارت کی تطبیق اسی طرح ہو سکتی ہے۔ کہ شہید ہونے والے بھی شیعہ ازرو نے لغت شیعہ لکھتے۔ یعنی مدگار اور ساتھی۔ اور میدان کر بلایاں امام کو رسوایکرنے والے وہی خطوط لکھ کر بلاںے والے شہید ہوتے۔ یعنی یہاں امام کے مدگار مراد نہیں۔ کیونکہ کسی کا دوست اور مدگار اسے ذلیل در رسوایہ کرتا۔ بلکہ اس سے عرفی و اصطلاحی شیعہ مراد ہیں۔ جو بخوبی کے اگلے پکھلے ہیں۔

فَاعْتَبِرُ وَايَا أَوْلِي الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر ۷۲

**”بیزید کے متعلق شیعوں کا عقیدہ“**

ما تم اور صاحبہ : اہلسنت کی معتبر کتابے مستدرک حاکم

عن زید بن ارقم عن النبی صلی اللہ علیہ و سلم و عن احمد قال لعلیٰ و فاطمة و الحسن و الحسین - إِنَّمَا حَرَبَ لِمَنْ حَارَبَ ثُمَّ سَلَّمَ لِمَنِ سَالَّمَ

(اہلسنت کی معتبر کتابے مستدرک حاکم جلد سوم ص ۱۳۹)

ترجمہ:

نبی پاک نے فرمایا۔ جو شخص ملی فاطمہ حسن و حسین سے جنگ کرے اس سے میری جنگ ہے۔ اور جو ان کی اطاعت کرے اس نے میری اطاعت کی ہے۔

قارئین۔ اس روایت سے معلوم ہوا کہ جس شخص نے امام حسین رضی اللہ عنہ سے جنگ کی اور حضور کو شہید کیا۔ اس نے بنی کریم سے جنگ کی اور حضور کو شہید کیا۔

(ما تم اور صاحبہ ص ۲۲۹)

## جواب:

ام عالی مقام کے ساتھ جگ کرنے والے اور انہیں شہید کرنے والے واقعی صفتی مردوں اور پیغمبر لوگ ہیں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ یہ لوگ کون تھے؟ جنہی نے اپنی بلوت اور اپنے بڑوں کی پاکیزگی کی وجہ سے ثابت کرنے کے ساتھ ساتھ اہل سنت و جماعت کو موردا ایام مطہرہ نے کی گوشش کی ہے۔ اس بات کو ایک سے زائد مرتبہ تم دہرات کچھ میں۔ اور کتب شیعہ مشلاً ارشاد سنخ مفید مقتضی ابی مخفف اوزانِ التواریخ کے حوالہ جات سے ثابت کر پکھے ہیں کہ امام عالی مقام کو شہید کرنے والے اور ان سے برسر پیکار دی اسی ہزار لوگ تھے جنہوں نے خطوطِ نکاح کراپ کر کر فرمبلایا۔ جنہوں نے ان کے بھیجے ہوئے نمائندہ مسلم بن عقیل کے ماتھ پر امام موصوف کے لیے بیعت کی۔ جنہوں نے مسلم بن عقیل کے تیجھے نمازیں پڑھیں۔ اور پھر انہی خطوط ارسال کرنے والوں بیعت کرنے والوں اور نمائندوں پڑھنے والوں نے حضرت مسلم بن عقیل اور ان کے صاحبوں کو شہید کیا۔ پھر اسی پر بس تکی۔ بلکہ امام موصوف کے دارد کر بلایا ہونے پر ان کے ساتھیوں رشتہ داروں اور خود امام عالی مقام کو شہید کیا۔ پھر اپنے کیے پر مکر مجھے کے آنسو بھانے لگے تو سیدہ زینبؓ نے فرمایا تھا سائبِ کوئونَ عَلَيْنَا فَمَنْ قَتَلَنَا غَيْرُ مُحْمَّدٍ كُفَّارٌ

روتے ہو۔ بتلاؤ نہمارے بغیر ہمارا قائل کون ہے؟ پھر مقتضی ابی مخفف وغیرہ کی اس روایت پر بھی عور کرو۔ دیزید نے ابن زیاد پر عن طعن کیا۔ اور کہا کہ ابن مر جانہ (ابن زیاد) کا الگ کوئی امام ہیں سے رشتہ ہوتا تو وہ ان کے ساتھ یہ سلوک نہ کرتا۔ نیز بخارا الانوار میں مذکور ہے کہ دیزید امام زین العابدین کو اپنے ساتھ بٹھائے بغیر کھانا نہیں کھاتا تھا۔ ایک طرف دیزید کے متعلق شیعوں کے عقیدہ، سے جنہی یہ تاثر دینے کی فکر ہیں ہے کہ دیزید اور اس کے ساتھیوں نے امام عالی مقام سے نہیں بلکہ خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی۔ اور انہیں شہید کیا۔ اور دوسرا طرف اہل بیت سے

اس کے پیار و محبت کی داستانیں سنائی جا رہی ہیں۔ آخر ایسا کیروں؟  
محض یہ کہ تم الہ سنت ان تمام افراد کو جو باواسطہ یا بلا واسطہ ہل بیت رسول ملی اللہ  
علیہ وسلم کی ایذار سانی میں شریک تھے یا ہیں یا ہوں گے۔ ان کے یہے زمگر شہنشہیں رکھتے  
بکرا صاف صاف گھنٹے ہیں۔ کہ ایسا کرنے والوں نے انہیں ہی نہیں بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کو رنجیں دیکیا ہے۔

فَاعْتَدُرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ

## دعا بازی نمبر (۱۳)

وَإِمَامُ حَسِينٍ (رضي الله عنه) كُوئِيزِ يَدِهِ قُتُلَ كَرْوَايَا،

ما تم اور صحابہ: الہ سنت کی مقبرہ کتاب کامل ابن اثیر علیہ السلام

كَامِلُ ابْنِ اثِيرٍ:

فَلَمَّا إِنْتَرَادَكَ حُسَيْنًا مِنْ حَرَمِ رَسُولِ اللَّهِ  
إِلَى حَرَمِ اللَّهِ وَقَسَّيْرُكَ الْخَيْرُولِ إِلَيْكَ وَقَمَازِ لَتَ  
إِذَا إِلَكَ حَتَّى اشْخَصَتْهُ إِلَى الْعَرَاقِ فَاعْتَنَتْهُمْ قِلَّةُ  
أَنْصَارٍ وَإِسْتَيْصَالَ أَهْلِ بَيْتِهِ وَتَعَاوَنُتُمْ عَلَيْهِ  
كَأَنَّكُمْ قَاتَلْتُمْ مَنِ الشَّرُّ لَكُمْ وَالْكُفَّارُ.

ترجمہ:

جناب عبداللہ بن عباس یزید کے خط کا جواب دیتے ہیں کہ اے یزید  
تیرا حسین علیہ السلام کو مریزا و مکح سے نکانا ہم نے فرموش نہیں کیا تیرے

سوارا امام حسین کے تعاقب میں رہے۔ حتیٰ کہ تو نے اپنی خونج کی مردے امام حسین کو عراق میں پہنچایا۔ تو نے حسین کے مدگاروں کا کم ہوتا اور اس کی الہ بست کو قتل کرنا اپنے لیے غنیمت جانا۔ اور تو نے نواسہ رسول کر آوا لا دینی کو اس طرح قتل کیا گیا تو نے غیر مسلم کیے ہیں..... امام حسین نواسہ رسول اور امام برحتی بھی ہیں۔ اور اللہ قرآن مجید میں فرماتا ہے۔ مَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا مُتَعَصِّيًّا فَأَخْبَرَ أَعْدَاءَ جَهَنَّمُ جَرَسِيٰ ایک مومن کو جان بوجہ کر قتل کرے۔ اس کی جزا جہنم ہے۔ تو پھر جس نے ایسے مومن کو قتل کیا جس کی شان میں نبی کریم فرمائیں۔ وہ حکومتی شریعت ادب المفرد لیutarی حُسَيْنَ حَسِيْنٌ وَأَنَا مِنَ الْحُسَيْنِ جس کے خون میں نبی پاک کا خون ہو جو اسے قتل کرے اور اس کے ساتھ نبی کریم کا تمام خاندان قتل کرے وہ یقیناً بلا خاک و شبد مرتد ہے۔ کافر ہے۔ لستی ہے۔ جہنمی ہے۔

(داتم اور صحابہ مص ۲۲۹، ۲۳۰)

### جواب:

”کمال ابن اشیر“ کے حوالے سے یہ ثابت ہوا کہ امام عالی مقام کے قتل کروانے میں یزید کا ساتھ تھا۔ لیکن اس سے نجفی کو کیا حاصل؟ کیا ہم الہ سنت یزید کو اس سے بری قرار دیتے ہیں؟ نہیں ہمارا عقیدہ ہے کہ امام عالی مقام کے مکن اور ان کے ساتھیوں کے قتل میں بالواسطہ اور بلا واسطہ حصہ لینے والے تمام لوگ ملعون ہیں اس کے ساتھ ساتھ اگر بات بھی ہو جاتی۔ کہ یزید نے فعل چونکہ خوبیں کیا۔ بلکہ دوسروں سے کروایا۔ لہذا وہ دوسرے قتل کرنے والے کون تھے؟ تو بات اور واضح ہو جاتی۔ اور نجفی اس بات کی وضاحت بھی کر دیتا۔ کہ ان شیعوں کا اس وقت کیا کروار تھا۔ وجہا کہ ہم تحریر کر چکے ہیں۔ کہ کتب شیعوں اس بات کی صراحت کرتی ہیں۔ کہ کثیر

تعداد میں خطوط ارسال کر کے منتگھا نے وائے کفاروں نے اسی بیڑار کی تعداد میں امام موصوف کی بیعت کر لی تھی۔ جب این زراد نے ڈرایا و حملکا یا۔ تو امام کی بیعت چھوڑ کر زید کی بیعت قبول کر لی۔ پھر ان کے ساتھ امام موسوف کا میدان کر بلایں مقابلہ ہوا اور بالآخر انہوں نے امام عالی مقام کو شہید کر دیا اس حقیقت کو کتب شیعہ میں بالاختصار ملاحظہ کیجئے۔

## کوفیوں کا بکثرت خطوط لکھنا

مُقْتَلُ أَبِي مُحْ�َفٍ :

فَقَالَ الْمُحَسَّنُ لِعَقْبَةَ بْنِ سَمْعَانَ الْخَرْجَيِّنَ  
الْمَمْلُوكَيِّنَ كُثُبًا فَاخْرَجَهُمَا وَقَرَأَ لَهُمَا  
عَلَيْهِمْ -

(مُقتَلُ أَبِي مُحْ�َفٍ ص ۲۲ مطبوعہ نجف طبع

قدیم)

ترجمہ:

امام حسن رضی الشرعہ نے عقبہ بن سمعان سے فرمایا خطوط کی بھری ہوئی وہ دو بریاں تو کھولو۔ اور ان کو ان کے خطوط دکھلاو۔ تعیل ارشاد کرتے ہوئے عقبہ نے انہیں کھولا۔ اور ان کے خطوط انہیں پڑھ کر سنائے۔

⋮

# ائی ہزار نے امام کی بیعت کر لی

## مقتل ابی مخنف:

قَالَ الْمُؤْمِنُونَ مَحْنَفٌ وَجَعَلَ أَهْلَ الْكُورُفَةِ يُنْخَلُونَ عَلَيْهِمْ عَشْرَةُ بَعْدَ وَعِشْرَيْنَ بَعْدَ عِشْرَيْنَ وَأَقْلَى وَأَكْثَرَ حَتَّىٰ بَايَهَ فِي ذَالِكَ الْيَوْمِ ثَمَانُونَ أَلْفَ

بِجَالٍ۔ (مقتل ابی مخنف ص ۲۱)

ترجمہ:

اب مخنف کا کہتا ہے۔ کوئی لوگ امام عالی مقام کے پاس آنے شروع ہوئے۔ وس دس اور بیس بیس کی ٹولیوں نے اپ کے دست اندس پر بیعت کی۔ اس کی کمی میشی کے ساتھ اسی ایک دن اسی ہزار ادمی میں بیعت بیس داعل ہو گئے۔

# ابن زیاد کی دھمکیوں نے پالسہ ملپٹ دیا

مقتل ابی مخنف:

ثَرَّأَلَ عَنِ الْمِسْبَرِ وَأَمْرَ مَنَادِيَهُ مِنَادِيٍ فِي قَبَائِلِ الْعَرَبِ أَنْ أَثْبَتُوا عَلَىٰ بَيْعَتِي زَيْنَدَ وَمَنْ

قَبْلِ أَنْ يَبْعَثَ إِلَيْكُمْ مِنَ الشَّامِ رَجَالًا يَقْتَلُونَ  
وَرَجَالَكُمْ وَيَسْبِّهُونَ حَرِيمَكُمْ قَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ  
فَلَمَّا سَمِعَ أَهْلُ الْكُوفَةِ جَعَلَ يَنْظُرُ بَعْضَهُمْ  
بَعْضًا وَيَقُولُونَ مَا لَنَا فَالذُّخُولُ بَيْنَ النَّلَاطِينِ  
وَنَقَصُوا بَعْضَهُمْ بَعْضًا وَبَا يَعْوَازِيْدَ -

(مقتل ابی محنف ص ۲۵، ۲۶)

ترجمہ:

پھر ان زیاد منبر سے نیچے اترا۔ اور قبائل عرب میں ایک منادی کو بھجا اور یہ اعلان کروایا۔ لوگو! یزید کی بیعت پر قائم ہو جاؤ۔ ایسا نہ ہو کہ شام سے ایسے آدمی بلائے۔ جو تمہارے مردوں کو قتل کر دیں اور ہوتولی کو قیدی بنالیں۔ ابو محنف کا کہنا ہے۔ کہ جب کوفیوں نے یہ اعلان سنایا تو ایک دوسرے کامنہ تکھنے لگے۔ اور کہنے لگے کہ دو بادشاہوں کے درمیان پیشے کیں کیا ضرورت ہے۔ یہ کہہ کر انہوں نے امام عالی مقام کی بیعت توڑ دی۔ اور یزید کی بیعت کر لی۔

ث

# شیعوں نے ہمیں ذلیل و روکا کیا (حضرت امام حسین)

## مقتل ابی مخدف

حَتَّىٰ اَنْتَهَىٰ إِلَى رَبِّ الْأَرْضِ فَنَزَلَ بِهَا قَمَرٌ قَامَ خَطِيبًا فَحَمَدَ اللَّهَ  
وَأَشْتَهَى عَلَيْهِ وَذَكَرَ النَّبِيَّ فَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ نَادَى بِأَعْلَى  
صَوْتِهِ أَيَّلِهَا النَّاسُ إِلَمَاجْمَعَكُمْ عَلَىٰ أَنَّ الْعَرَاقَ فِي قُبْصَتِي  
وَقَدْ جَاءَ فِي خَبْرٍ صَحِيحٍ أَنَّ مُسْلِمَ بْنَ حَقِيلٍ وَهَانِي  
بْنَ حُرْوَةَ قُتِلَا وَقَدْ خَذَلَنَا شِيعَتُنَا۔

(مقتل ابی مخدف ص ۳۲، ارشاد شیعہ مخدف ص ۲۲۲، ملیحہ قبر)

## ترجمہ:

عراق کی طرف چلتے چلتے امام حسین رضی اللہ عنہ مقام ز بالہ پر پہنچے۔ براری سے  
یونچے اترے۔ اور خطبہ دیا۔ اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
پر صلاۃ وسلام کے بعد بلند آواز سے فرمایا۔ لوگوں میں نے تمیں اکٹھا کیا کیونکہ عراق  
میرے قبضہ میں ہے۔ لیکن الجھی الجھی ایک سچی خبر ہے۔ وہ یہ کہ مسلم بن  
عفیل اور ہانی بن عرودہ قتل کر دیئے گئے ہیں۔ سبے شک ہمارے شیعوں  
نے ہمیں ذلیل و روکا کر چھوڑا ہے۔

# میدان کر بلایں اسی ہزار کو فی تھے

کوئی غیر نہ تھا

مقتل ابی مخنف:

فَتَكَامَلُواْ قَمَانِرْنَ أَلْفَ قَارِبٍ مِّنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ  
لَيْسَ فِيهِمْ شَافِعٌ وَلَا حِجَابٌ إِلَّى -

(مقتل ابی مخنف ص ۵۲)

ترجمہ:

میدان کر بلایں کوئی پارچا ہزار کی تعداد میں اگلاترتے رہے۔ حتیٰ کہ ان کی تعداد اسی ہزار ہو گئی۔ ان میں ایک بھی شامی یا چاڑی آدمی نہ تھا۔

قارنیان! یزید نے امام عالی مقام کروانی شہید کروا یا۔ اور وہ لشنتی ہو گیا۔ لیکن ان خطوط لکھ کر بلوانے والوں، اور بیعت کر کے توڑنے والوں اور امام کے مقابلہ میں لا کرامام کر شہید کرنے والوں کے بارے میں کیا فتوحی ہے؟ آپ پڑھ چکے ہیں کہ امام عالی مقام نے ان کے لکھنے پڑھنے دھلائے۔ تو معلوم ہے۔ اس پر ان کو فیروں نے کیا کہا تھا۔ سینے۔

مقتل ابی مخنف:

قَاتُواْ الَّذِينَ نَسْرَحَ حَتَّىٰ نَقْتُلَ صَاحِبَكُمْ وَمَنْ يَتَابِعُهُ  
أَوْ يُبَايِعَ لِيَذْيَدَ -

(مقتل ابی مخنف ص ۵۶)

ترجمہ:

ہم نہیں ہرگز نہیں چھوڑیں گے۔ (یہ باتیں امام عالی مقام کے ایک ساتھی زہیر سے ہو رہی ہیں) یہاں تک کہ تمہارا ساتھی (امام حسین) ہمارے ہاتھوں ادا نہ جائے۔ اور وہ بھی جو اس کی بیعت کر چکے ہیں۔ ایک صورت ہے کہ تم زید کی بیعت کر لو۔ (تو ہماری تمہاری خلائق ختم) یہ کون تھے جنہوں نے امام حسین کے ساتھی زہیر کو دلوں دھکی دی۔ اور پھر دھکی کو پورا بھی کر دکھایا۔ میدان کر بلاغا تو اداؤ اہل بیعت اور ان کے ساتھیوں کے خون سے مشرخ ہے۔ بچوں تک کو معاف نہ کیا۔ زید تو ملعون ہو ہی گیا۔ یہ سب کچھ کرنے والے کب صفتی رہے۔ ان کے بارے میں بھی بخوبی وغیرہ کو دلوں کے اندازوں کہنا پاہیزے۔ کہ چونکہ قاتلانِ حسین وہی لوگ ہیں جنہوں نے آپ کو خلط و تکھے آپ کی بیعت کی۔ لہذا یہ لوگ بھی زید بکار سے بھی بڑھ کر ملعون اور جنہیں ہیں۔

فَاعْتَابَ رُوَايَا أَوْ لِلْأَبْصَارِ

ث

## ڈغا بازی نمبر (۲۶)

اہل سنت یزید پر لعنت نہیں کرنے

ما تم اور صاحبہ : البذریہ والہایہ

وَمَنْعَمْ مِنْ ذَالِكَ الْخَرْوَنَ وَصَنَفُوا فِيهِ أَيْضًا لِسَلَا  
يَجْعَلُ لَعْنَهُ وَسِيلَةً إِلَى إِسْلَمٍ أَوْ أَحَدٍ مِنْ  
صَحَابِهِ -

(اہل سنت کی معتبہ کتاب البذریہ والہایہ جلد ۳)

ص (۲۲۳)

(اور منع کیا اس رلعنت کرنے) سے دسردیں نے اوس بارے  
میں کئی کتابیں بھی لکھیں تاکہ یہ رلعنت یزید کے باپ اور اس کے تھوڑوں  
کی طرف رلعنت کا وسیلہ نہ بن جائے۔

قارئین! اس بحارت کا مطلب یہ ہے کہ یزید پر رلعنت اس لیے نہ کی جائے  
کہ رلعنت متعددی مرض کی طرح آگے سراہت کرے گی۔ کیونکہ یزید کو حکومت دیتے  
میں اس کے باپ کا ہاتھ ہے۔ لہذا اگر یزید پر رلعنت کرو گے تو رلعنت کی الگ کے  
شسلے اور پر جائیں گے۔ اور اس کی گرمی دور دوستک پہنچی گی۔

(ما تم اور صاحبہ ص ۲۲۲)

چواب:

## شیعوں کے نزدیک یہ زید حسین ہے

یہ زید پر عنت کے مسئلہ میں اہل سنت کے نزدیک دونوں نظریے ہیں۔ بعض تو صراحتاً اس پر عنت کے قائل ہیں۔ اور بعض دوسرے کچھ تاریخی و جماعت کی بنابرائی سے گزریز کرتے ہیں۔ اس بحث کی تفصیل ہم نے امامت و خلافت کی بحث میں کی ہے اُنہی و جماعت کی بنابرائیزید کے جنم کی مختلف ترجیبات اور اس بارے میں مختلف روایات ہیں۔ ان اختلافی روایات کے ضمن میں یہ کہا گیا ہے کہ اگر یہ زید پعن طعن کیا۔ تو لوگ اس سے ان کے والدگرامی کو بھی لعن طعن کا مستحق بھولیں گے۔ حالانکہ اُبی رشتہ ہونے کے باوجود حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا اس کے ظلم و ستم میں کوئی لائق نہ تھا۔ اس امر کی تفصیل ہم مطاعن امیر معاویہ میں بیان کر کچے ہیں۔ واباں لاحظ کریں اس حقیقت کے ہوتے ہوئے اب تجھی اور اس کے بڑوں کی یہ زید کے بارے میں سُنئیں یہ کہ اس کا اہل بیت سے کس تدریپ پار و محبت ثابت کر رہے ہیں۔

**امام حسین کا سر اور اپنی گود میں رکھ کر یہ زید پسندہ۔**

**مقتل ابی مختلف:**

وَذَهَقَ وَدَخَلَ دَارَةَ وَوَضَعَ الرَّأْسَ فِي طَشْتٍ وَ  
غَطَاهُ بِمِنْدِيلٍ دِينَيَقِيٍّ وَقَضَعَةً فِي حَجَرٍ وَجَعَلَ

يَلْطِمُ عَلَى خَذْهُ وَيَقُولُ مَا لَيْ وَقَتْلُ الْحَسَنِيٍّ۔

(مقتل ابی مخنف ص ۱۲۹)

ترجمہ:

یزید اٹھا اور اپنے گھر آیا۔ اور امام عالی مقام کا سر اور ایک تھال ہی رکھ کر رئیشی روپ سے ڈھانپ کر اپنی گود میں رکھا۔ اور اپنے گاروں کو پیٹھے لگا۔ اور کہنے لگا قتل حسین سے مجھے کیا سروکار تھا۔

امام زین العابدین کے بغیر یزید کھانا نہ کھاتا تھا۔

بخار الانوار:

ثَرَانَ يَزِيدَ لَعْنَةُ اللَّهِ أَنْزَلَهُمْ فِي دَارِهِ الْخَاصَةِ فَمَا  
كَانَ يَتَغَذِّي وَلَا يَتَعَشَّى حَتَّى يَحْضُرَ عَلَى بْنِ الْحُسَيْنِ  
دِبَكًا لِلنَّوَارِ بِلْدِ زَامِ ۲۵۲ هـ ابی حسین بن علی

طبعہ مردم ایران (طبع قدیم)

ترجمہ:

پھر یزید علیہ اللہ نے ان اہل بیت کا پے محض میں گھر میں ٹھہرایا اس کے بعد صبح و شام کا کھانا یا اس وقت تک نہ کھا تا جب تک امام علی بن حسین یعنی امام زین العابدین رضی اللہ عنہ تشریف نہ لاتے۔

پ

ملئیہ منورہ والیپا پر زیر یہ نے اہل بیت کو بہت سامال دیا

### مقتل ابی مخنف:

فَأَعْطَاهُمْ مَا لَكَثِيرًا وَأَخْلَفَ عَلَىٰ مُكْلَّفٍ وَاجِدٍ مَا  
أَخِذَ مِنْهُ وَرَأَدَ عَلَيْهِ مِنَ الْجُلْلِ وَالْحُلْلِ ثُمَّ  
دَعَىٰ بِالْجَنَانِ فَابْرَكُوهَا وَطَهَّرُوهَا يُبَهِّرُ بِالْحَسَنِ  
وَطَاءٌ فَاجْمَلِهِمْ وَدَعَىٰ بِقَابِدٍ مِنْ قَوَادِهِ وَضَرَّ  
إِلَيْهِ خَمْسَيَّةٍ فَارِسٍ وَأَمْرَةً بِالْمُسِيْرِ إِلَى الْمَدِيْنَةِ  
فَسَارَ بِهِمُّهُمْ مِنْ دِمَشْقٍ وَكَانَ يَقَدِّمُهُمْ رَتَارَةً  
وَيَتَّأَخَرُهُمْ رَتَارَةً وَأَحْسَنَ لِهِمُ الصَّحَّةَ وَالصِّفَةَ  
وَالْخِدْمَةَ الْلَّادِيْقَةَ.

(مقتل ابی مخنف ص ۱۲۰)

### ترجمہ:

یہ نے اہل بیت کو مال کثیر دیا اور ان میں سے جس سے بتنا کچھ چھینا گیا۔ وہ ہی پورا نکیا بلکہ اس کے ساتھ بہت سے زیارات اور قربتی بآس بھی عطا کر کھراونٹ لائے گئے۔ انہیں بھٹک کر خوبصورت پالان لئن پڑا لے گئے۔ پھر سارا بان کو بلایا۔ اور اس کے ہمراہ پانچ سو گھنٹے سوار بھی کر دیئے۔ پھر حکم دیا۔ کران اہل بیت کے افراد کو مدینہ منورہ پھر طاؤ۔ وہ سار بان انہیں لے کر شام سے روانہ ہوا۔ کبھی ان کے آگے اور کبھی ان کے

چیز پڑتا اور اس سار بان کی سنگت، بھلائی اور بہتر کن خدمت لائیں تھی۔

## لمف کریہ:

یزید کے بارے میں ہمارے بعض علماء نے ازرو میں اختیاط میں طعن کو روایہ کرنا  
یکن اس کے باوجود وہ اسے اہل بیت کا دوست اور غمگار نہیں سمجھتے۔ وہ اختیاط  
جس وجہ سے تھی۔ آپ نے ملاحظہ کر لی۔ اب اہل شیعہ کے نظریات یزید کے متعلق  
آپ نے ملاحظہ کیے۔ ان کے بقول وہ شہادت حسین پر دو ما تم، کرنے والا ہے اور  
یہ بھی دو ما تم، کرنے والے ہیں۔ اب یہی بتلا سکتے ہیں۔ کہ ان کے اتم اور اس کے  
ما تم میں کیا فرق تھا۔ بخوبی کے وہ تمام حوالہ جات جو دو صریح ما تم، کے ثواب واجرہ اس کا  
پڑھ پچھے۔ ان کو یزید پر چہ پاں کریں۔ تو یزید اہل شیعہ کے نزدیک پتھام محبت اہل بیت  
تھا۔ اور اس کی محبت بروز حصہ دریعہ نجات ہے۔ کاش ان حوالہ جات میں جو دو صریح  
ما تم، کو ثابت کرنے کے لیے بخوبی نے اتم اور صاحبہ نامی کتاب میں درج کیے۔ ایک  
حوالہ یہ بھی درج کر دیتا۔ اور اہل بیت کو دکھاتا۔ کہ دیکھو فاضی اور قادری صاحب تم  
خواہ مخواہ ہیں کوئتے ہو۔ ہم اتم حسین کے ذریعہ نسبت یزیدی ادا کر رہے ہیں۔ اگر یہیں  
یہ اچھی نہیں لگتی۔ تو نہ ہی۔ ہمارا یہ مذہبی شعار ہے۔ اور اہل بیت سے محبت اور ان کی  
معنیم کی علامت ہے۔

قارئین! آپ نے ملاحظہ کیا کہ کتب اہل شیعہ یزید کی کس قدر صفائی اور  
محبت اہل بیت کی صراحت کر رہی ہیں۔ اہل بیت کا محسن شابت کیا جا رہا ہے۔  
اگر واقعی ایسا ہے۔ تو چھار سو پرعن طعن کیوں؟ کیا عوام کو یہ دھوکہ ہیں دیا جا رہا ہے  
یہ آتروہی مثال ہوئی۔ کہ چور بھی عام لوگوں کے ساتھ مل کر شور مچا رہا ہے۔ کہ لوگوں جو کو

پڑو۔ وہ گیا۔ یہ گیا۔ حالانکہ چورہ خود ہے۔ کیا سمجھے نبھی صاحب؟۔

## دعا بازی نمبر ۵۷

یزید نے مدینۃ الرسول کو تباہ کیا اور صحابی

چھپا رہے

ما تم اصرحتا: دن بھنی نے ایک اور مقام پر البدایہ والٹھا یہ کے حوالے سے یہ یہ کہ بد کرداری بیان کی۔ پھر اس پر تبصرہ لکھا۔ سید است تبصرہ کے الفاظ قسم ہیں۔  
 قادریانہ کرام! کتب اہل سنت میں جو حالات صحابہ کے لمحے ہیں۔ اگر انہیں ہم یہ لوگ بر سر عام بیان کریں۔ تو شیعوں کو زندگی اور کافر کہا جاتا ہے۔ بنی کاکلہ ٹپتھنے والوں اغیرہ باشب دار ہو کر غزر کرو۔ کہ مدینۃ الرسول کی مسلم آبادی صحابہ پر مشتمل تھی۔ اور یہ نے اس مدینہ کی ایک ہزار کنواری عورت سے زنا کر دیا۔ تو کیا ایسا شخص زندگی اور کافر ہیں ہوگا؟ اگر یہ لعنتی ہیں ہے۔ تو دنیا میں کوئی شخص بھی لعنتی نہیں ہوتی کہ ایسیں بھی نہیں۔ اگر یہ حجت میں جاسکتا ہے۔ تو تمام سکھ بھی حجت میں جاسکتے ہیں۔

## جواب: یہ بھوٹ ہے صحاپرنے ہی اس کا مقابلہ کیا

جنہی کا پانی فطرت بد کے ہاتھوں مجبور ہو کر بھوٹے بڑے کسی کی عزت و ابرو کا خیال نہیں۔ اور اپنے تقصیٰ کے اندر ہے پن میں اسے کوئی حقیقت نظر نہیں آتی درجہ الاد واقع کے دو بہلو اس کے پیش نظر میں ایک پہلو جس کو دبے نظروں میں بیان کیا گیا۔ وہ یہ کہ یہ زید کی اس بد کرواری پر باوجود کثیر صفا بر کرام کے کسی نے اسے برا نہیں کہا اور کنواری رٹکوں سے زنا ہوتے دیکھ کر کسی کو غیرت نہ آئی ہاں میں سے کوئی کسی صاحبی کی بیٹی ہرگی۔ کوئی کسی کی ہمیں کوئی کسی کی بھاجی بھیجی۔ گریا اسی وقت مذہبی میں موجود صاحب بر کرام کی حقیص کا پہلو مکالا۔ اور اپنے دل کی بھروس تکالا۔ سواں سندھ میں گزارش ہے۔ کراس وقت یہ زیدی فوج کا مقابلہ کرنے والے صاحب بر کرام کی تعداد بارہ ہزار چار سو سانچو تھی۔ ان میں مہاجرین، انصار اور عالم اور عماوظ بھی تھے۔ یہ لوگ خاموش بیٹھے نہیں رہے اور سب کچھ چپ سادھ کر برداشت نہیں کیا۔

### جذب القلوب مترجم:

مسلم بن عتبی کا ایک علمی ملک شان فوج دے کر اہل دنیہ کے ساتھ جنگ کرنے کی بیجا ان بدنگریوں نے ان حضرات کو اسی مقام "صرہ" میں ہمایت ذات و خاری کے ساتھ شہید کر دیا۔ اور تمیں دن تک سہمہ نبوی کی وجہ حست کی۔ اس لیے اس واقعہ کو "صرہ" کہتے ہیں۔ یہ مقام سجدہ سر و رانیا میں انشا علیہ وسلم سے ایک میل کی دوری پر واقع ہے۔ اسی

لذتمنیں ایک ہزار سات سو مہاجرین و انصار و علماء تابعین اخیار کو قتل کیا گیا۔ سوا نئے مصروف  
بچوں اور عورتوں کے دس ہزار عوام اناس کو قتل کیا گیا۔ سات سو محافظ قرآن شریف  
ستا فرے قوم قریش کے آدمی درجہ شہادت کو پہنچے یعنی شہید اور کو تقدیر و تفصیل ذیل تھی۔  
مہاجرین و انصار و تابعین حفاظ حفاظ قریش

۹۶ ۱۷۰۰ ۱۰۰۰ ۱۰۰۰

میزان ۲۹۱ یعنی سوائے میدانِ کربلا کے شہید بچوں اور عورتوں کے علاوہ مدینہ مکہ  
میں بارہ ہزار چار سو تالوے حضرات کو زید کی فوج نے بحکم زید فلم و تم سے شہید کیا۔  
لعت اللہ علیہ وعلی اعوانہ و انصارہ الی یعم الدین

(رجب القلوب تالیع شیعہ دھلوی ۵۶)

رجب القلوب کی عبارت سے صاف واضح کر جب زید نے امام عالی مقام  
اور ان کے ساتھیوں کو شہید کروایا۔ قوانین کی شہادت کی خبر ان بھیتے کوئی۔ اس کے بعد زید  
کی بداعمالیوں کی وقتاً فوتاً قوتاً انہیں الہلامات ملتی رہیں۔ تو انہیں مدینہ میں اس کے خلاف  
نفرت کے جذبات اُبھرے۔ حتیٰ کہ انہوں نے بنادوت کر دی۔ اس بنادوت کو کچلنے  
کے لیے زید نے فوج کشی کی۔ جس کی وجہ سے مدینہ منورہ کے بارہ ہزار چار سو تالوے  
افراد شہید کر دیئے گئے۔ اگر بقول صحیحی یہ فاموشی سے اپنی مستورات کی عصمت دری کرتے  
رہے۔ تو شہید کیوں اور کسے ہوئے؟ لہذا معلوم ہوا کہ حضرات صحابہ کرام نے زید کے  
بداعمالیوں پر حُب نہ سادھی بلکہ ڈٹ کر اس کا مقابلہ کیا۔ حتیٰ کہ جام شہادت نوش فرازا  
اب ذرا صحیحی کے لئے خبریں میدان کر بلیں اسی ہزار دشیعیان علی، تھے۔ ان کے  
سامنے نازد ان اہل بیت پر مظالم ڈھانے جا رہے ہیں۔ یہ ”محبان علی“، کہلانے  
وارے کتنے تھے۔ جنہوں نے امام عالی مقام کی طرف داری کی۔ اور شہادت کا مرتبہ پایا  
دوس میں کے نام ہی تبلداد و اگران میں سے ایک بھی نہ تھا۔ تو پھر صحیحی صاحب آپ کیہ

کہنے کی جرأت کیسے ہو گئی۔ کہ مدینہ میں صحابہ کی اکثریت تھی۔ اور ان کی موجودگی میں عصمتیں لشی رہیں۔ انہوں نے کچھ ذکیر۔ اگر یہی درست ہے۔ تو وہ شہید ہونے والے کون ہیں؟

اس روایت کا دوسرا پہلو یہ ہے۔ کہ زید ملعون کیوں نہیں۔ اور اگر یہ بخش گیا۔ تو کوئی بھی ہبھیم میں نہیں جائے گا۔ یعنی یہ کہ ملعون کپتا۔ تو کیس کو سنا دیا جا رہا ہے کیا فیض القلوب کی ذکر رہے۔ عبارت کے آخری الفاظ تھیں نظردا آئے شیخ محقق نے کہہ لعنة اللہ علیہ وعلی احوال نہ اخراج۔ انہی لعنت ہو زید پر، اس کے مددگاروں پر اس کی اعانت کرنے والوں پر تا قیامت شیخ محقق نے یہ یہ کے بارے میں صاف صاف لعنتی ہونا لکھ دیا۔ لیکن تمہارے پچھے اس ملعون کییے نرم گوشہ رکھتے ہیں۔ اور خیر خواہ الی بست ثابت کرتے ہیں۔ ثہادتِ حسین پر امام کرنے والا کہتے ہیں۔ اور ہم سے پوچھا جاتا ہے۔ کہ اگر یہ دو ذمی نہیں تو پھر کون دوزخمی ہے؟ یہ سوال تم خود اپنے اپ سے پوچھو۔ یوں مخدود فریب سے تو جان د چھڑا سکو گے۔

فَاعْتَدِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ

ث

## دعا بازی نمبر ۶

ما تم اور حربا:

بھنی نے اپنی کتابے میں ۲۲۴ سے ۲۲۲ تک پانچ عدد روایات نقل کیں۔ کتاب کا نام ”الامارت والیات“ ہے۔ جو عبد اللہ بن مسلم ابن قبیہ کی تصنیف ہے۔ ان روایات سے ثابت یہ کیا گیا ہے کہ حضرت عثمان کے قتل پر بزرگوں کو حضرت عائشہ نے اکسیات تھا۔ عثمان کے قتل ہو جانے کے بعد پھر حضرت عائشہ نے ان کے قتل کا بدل لینے کا لعہ مارا۔ اور طلحہ، زبیر وغیرہ کو ساتھ ملا کہ حضرت علی المرتضیؑ سے جنگ کی۔ اس تو کی روایات بھکر بھنی رقمطراز ہے۔

ادب اپنے انصاف! اہل سنت شیعوں پر اعتراض کرتے ہیں کہ ما رجھی خود ہے اور روئے بھی خود ہیں۔ حالانکہ یہ بات ان کے بزرگوں کی سنت ہے۔

اعتراض: ابن قبیہ شیعہ تھا۔ لہذا اس کی تصنیف امامت والیات اہل سنت کی تصنیف نہیں۔

جواب: عبد اللہ بن مسلم بن: ابن قبیہ اہل سنت سے ہے۔ اور اس کی تصنیف ہے الامامت والیات۔ ثابت ملاحظہ ہو۔

تمہارا شناختہ صدر مسلم قبیہ کو دراہل سنت محدودی شود کے علاوہ دراصل آسانیت ہمی است۔

جواب: بھنی نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے بارے میں روایات پیش

کر کے دراصل کتنا یہ پاما۔ کہ ہم اہل شیعہ قاتلان حسین نہیں اس امر کے اظہار کے لیے جو ملاحظہ ہو رہا ہے وہ مارا بھی خود ہے اور رو تے بھی خود ہیں، یہ کن تخفی کی کرنے کا۔ ہم نے ان کی معتبر کتب سے یہ ثابت کر دکھایا ہے۔ کہ امام عالی مقام کو شہید بھی انہوں نے کیا۔ اور پھر وہ نہ پڑھنا بھی ان کی قسمت میں آیا۔ یہ ایک حقیقت ہے۔ اسے جیلی بہانے سے ٹڑخایا نہیں جاسکتا۔ تخفی کو محل دعوت ہے کہ اپنی آن کتب کے حوالہ جات کا جواب دے۔ جن نے مذشیعیان علی، کو قاتلان حسین ثابت کیا گی ہے۔ ادھر ادھر کی ما مکحے سے حقیقت چھپ نہیں سکتی۔

شیخ عبدالعزیز محدث دہلوی کا ابن قتیبہ کا ہل سنت سے شمار کرنا درست ہے لیکن وہ ہمارا معتمدار معتبر ادمی نہیں کاس کی باشہ پر جمعت کے طور پر پیش کی جائے اہل سنت کی کتب رجال سے پوچھئے ابن قتیبہ کیسا ادمی تھا۔

## لسان المیزان:

عبد الله بن مسلم بن قتيبة۔ إنَّ الدَّارِقُطْنِي  
قَالَ كَانَ ابْنُ قُتَيْبَةَ يَمْبَلِّ إِلَى الْقَشْيَيِّ مُتَهَرِّفٌ  
عَنِ الْعُتْرَةِ وَكَلَامُهُ يَدُلُّ عَلَيْهِ وَقَالَ الْبَيْهَقِيُّ  
كَانَ يَذْرِي رَأْيَ الْكِرَامِيَّةِ ..... وَذَكَرَ الْمُسْعُودِيُّ فِي  
الْمُرْوُجِ إِنَّ ابْنَ قُتَيْبَةَ أَسْتَمَدَ فِي كُتُبِهِ مِنْ أَبِي  
حَنِيفَةَ الدِّينُورِيِّ (لسان المیزان جلد سوم  
ص، ۳۵ حرفا العین)

وَسَمِعْتُ شَيْعَيِّنَ الْعَرَاقِ يَقُولُ كَانَ ابْنُ قُتَيْبَةَ  
كَثِيرًا الْفَلَطِطَ.

## ترجمہ:

دائری نے ابن قتیبہ کو مائل الی التشبیہ کہا۔ عترت رسول سے منزف کہا اور اس کا کلام اس پر دلالت کرتا ہے یہی کہنا ہے کہ ابن قتیبہ کرامۃ سک رائے رکھتا تھا مسعودی نے مروج میں ذکر کیا مگر ابن قتیبہ نے اپنی کتابوں میں ابن ضئیف و نیری (امی شیعی) سے استفادہ کیا میں نے اپنے شیعہ عراقی سے سُننا۔ وہ کہا کرتے تھے کہ ابن قتیبہ کثیر الخلط ہے۔

صاحب لسان المیزان نے ابن قتیبہ کے بارے میں یہ کہا۔ کروہ الل تعالیٰ کے جسم ہونے کا قابل عترت رسول سے انحراف کرنے والا کرامۃ کا ہم عقیدہ واحد امامی شیعہ سے استفادہ کرنے کے ساتھ ساتھ کثیر الخلط تھا۔ تو ان اوصاف سے متصف ہوتے کا معتمد اور مستحب کیونکہ ہو سکتا ہے ۔

علاوہ ازیں اس ابن قتیبہ کی روایات میں سے بھی ایک کی بھی سند ذکر نہیں۔ بخوبی کے اپنے قواعد و فضوا بطر کے اعتبار سے بے سند روایت قابل جمعت نہیں ہو سکتی۔ تو یہ بے سند روایات قابل جمعت کیسے بن گئیں۔ پھر ایک فاسبطا در تحریر کرتا ہے۔ کہ سند رالی روایت بھی اس قابل تبریل ہے کہ اس کے مخالف کوئی دوسری روایت نہ ہو۔ ابن قتیبہ کی ان روایات کے خلاف روایات موجود ہیں۔

اپنے قانون کو بھی بخوبی نے منظر نہ رکھ کر عوام سے کس تدریج پر یا۔ اور دھوکہ دینے کی کوشش کی۔ ان روایات سے دراصل ثابت یہ کہنا چاہتا ہے۔ کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا قبل عثمان کی مورک ہیں اس طرح انہیں بنام کرنے کی سی کی جا رہی ہے۔ اور ”مارا بھی خود اور روتے بھی خود ہیں“ کو ہم اہل شریعت کے بڑوں ریسی سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی عادت کہہ رہا ہے۔ اس قسم کی دھوکہ بازی اور مکاری سے نہ کو سیدہ عائشہ کا کچھ بولا سکتا ہے۔ اور بخوبی اپنے یہ کہ

پر وہ ڈالنے میں کامیاب ہو سکتا ہے۔

شاہ عبدالعزیز دہلوی نے ابن قتیبہ کے تعلق جو کچھ لکھا۔ اول تدوہ اس نام کے دوادیوں کی پہچان کر رہا ہے میں۔ ان میں سے ایک ابراہیم بن قتیبہ ہے جو کفر شیعہ ہے۔ اور دوسرا عبد اللہ بن مسلم قتیبہ ہے جس کے بارے میں آپ نے سنتی لکھا۔ اس مقام پر غور طلب امر ہے کہ شاہ صاحب کا ایک ابن قتیبہ کو سنتی کہہ دینا اس کے باعتبار روایت ثقہ ہونے کو لازم نہیں۔ یعنی سنی ہو کر روایت میں غیر ثقہ ہو سکتا ہے۔ اس کی عدم ثقا ہست کو سان المیزان نے صراحت سے بیان کی۔ شیخ عراقی کے بیوی، یہ "دکشیر الغلط"، تھا۔ ہندو ایسے شفیعی کی روایات باوجود سنی ہونے کے قابل محبت ہو سکتیں۔ بخوبی نے اس مقام پر یہ دھوکہ دینے کی کوشش کی کہ ابن قتیبہ کو چونکہ شاہ صاحب نے سنی کہا ہے۔ ہندو اس کی ذکر کردہ روایت سنیوں کا عقیدہ ہے۔ حالانکہ اس کا سنتی ہوا۔ الگ اور ثقہ ہونا دوسری بات ہے محض سنی ہونے سے ثقا ہست نہیں آ جاتی۔

ایک اور پہلو اس بحث کا یہی ہے کہ شاہ صاحب نے ابن قتیبہ کو سنتی لکھا یہکن معلوم ہوتا ہے کہ سان المیزان کی عبارت اپ کے ذہن میں نہ ہوگی۔ ورزہ وہ کبھی اسے سنی بھی نہ کہتے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا جسم مانتے والا، کرامیہ فرقہ کا ہم نواجہ شیعوں کے ایک ٹوکرے کیسی انیز کے نظریات رکھنے والا کب اہل سنت ہو سکتا ہے۔ ابن قتیبہ کے بارے میں کیسی انیز ہونے کا قول بھی موجود ہے۔ اور کیسی انیز کوں تھے؟ حوالہ ملاحظہ ہو۔

**فرق الشیعہ:** (فرق الشیعہ ص ۲۳ مطبوعہ نجت اشرف لمیع جدد)

وَفِرْقَةٌ قَالُوا يَا مَامَةً مُحَمَّدٌ جِنِ الْحَنْفِيَةِ

لَا تَكُونَ حَكَانَ مَالَحِبَّ رَأَيْتَ أَبِيهِ يَوْمَ الْبَصَرَةِ

دُوقَتْ أَخْرَوْ مَيْهُ قَسْمًا مُؤْكِسًا نَبِيَّهُ

## ترجمہ:

شیعوں کا ایک فرقہ محمد بن حنفیہ کی امامت کا قابل ہے۔ کیرنگ جنگ حبل کے وقت حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا جہنڈا ان کے ہاتھوں میں تھا۔ اور ان کے دوسرا دلوں بھائی جہنڈے سے فالی تھے اس فرقے کو اس وجہ سے کیسا نیہ کہا گیا۔

بہر حال ایک کثیر الغلط راوی اللہ تعالیٰ کے باسے میں جمایا تک عقائد رکھنے والا، کرامہ کا ہم نواور کیسانی شیعہ و سنی، نہیں ہو سکتا۔ شاہ صاحب نے اس کے تفصیلی حالات معلوم نہ ہونے کی وجہ سے اسے اہل سنت میں شامل کر دیا۔ اس لیے اس کی تصنیف دو امامت وال سیاست، ہرگز کسی سنی کی تصنیف نہیں ہو سکتی۔ اسی بنابرآس کا کوئی حوالہ اہل سنت کے لیے نقصان دہ نہیں۔

---

## دغا بازی نمبر

عثمان غنی کی قیص کو دیکھ کر لوگ سال بھروتے  
ہے

”ما تم اور صحت بنا“ کے ص ۲۳۸ پر نجفی نے ایک عنوان باندھا

”جناب عثمان غنی کی قیص اور داڑھی کی عزاداری سال“

اس عنوان کے تحت ”تلہبیر الحنان“، کی ایک عبارت مذکور ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ محمد بن ابی بکر نے حضرت عثمان کی داڑھی نوجی۔ اس کے بعد الامامت وال سیاست کی ایک عبارت درج کی جس کا خلاصہ یہ ہے کہ امیر معادی کے ایک سفیر نے بتایا کہ مدشی میں پچاس ہزار ایسے بڑھے میں نے دیکھے جنہوں نے عثمان کی قیص کو دیکھ کر انسوؤں سے اپنی داڑھیوں کو ترک لیا تھا۔ پھر البراء وال نایر سے ایک عبارت اس مضمون کی درج کی کہ حضرت عثمان کی قیص کبھی منبر پر کبھی بنداور کبھی نیچی بلکہ پر کھی جاتی، لوگ ایک سال تک اس کے اردو گرد روئے رہے۔ ان واقعات کے بعد نجفی جو کچھ کہنا پا ہتا ہے۔ وہ یہ ہے ”افسری صد افسوس مسلمانوں پر“ بنو امیہ کے ستر سال بڑھے کی خاطر آج تک افسوس کرتے ہیں اور

اول اور رسول بھوکی پسی ذبک ہوئی۔ ان کی عززاداری کے لیے بدعت کے نتے دیتے ہیں؟  
(امام اور صحابہؓ ۲۳۸ تا ۲۴۰)

### جواب:

نبی شیعی نے ان روایات و واقعات سے «مرقدہ ماتم اور عززاداری»، ثابت کرنا پاہی۔ جس کی ان روایات میں بُرتک بھی نہیں۔ آپ ہی تبلائیے۔ کہ کیا کہیں ان روایات میں سینہ کوئی اور زنجیرزندگی کے اثبات کے لیے کوئی لفظ ہے۔ ہم غرض دھوکہ اور فربیت سے کام لے کر ان واقعات سے «مرقدہ ماتم»، ثابت کیا گیا۔

رماء محمد بن ابی بکر کا حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی داڑھی کو فوجنہا۔ تو جس طرح کی یہ روایت ہے۔ اسی طرح کی ایک روایت یہ بھی ہے۔ کہ اہل مصر نے محمد بن ابی بکر کو گدرے کی کھال میں بند کر کے جلا دیا تھا۔ گویا حضرت عثمان غنی کی توہین کرنے کی خواہ دنیا میں ہی مل گئی۔ تخفی کو اس سے کیا ملا۔ اس واقعہ سے وہ خوش اس لیے ہو رہا ہے۔ کہ حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی بے عزتی ہوئی۔ اور تخفی کے دل کی لاپوری ہوئی۔ میکن۔ مصریوں نے محمد بن ابی بکر کے ساتھ جو سلوک کیا تھی کو لیتھیا اس سے صدمہ ہوا ہو گا۔ حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے ساتھ کدوڑت اور عداوت ان الفاظ سے ملپک رہی ہے: «بنو امیر کا سخرا لبوب رہا»، ذرا اپنے گریبان میں جھانک کر دیکھو۔ چنان اور سورج پر قتوکنے والے کھاٹھوک اس کے اپنے منہ پر آن پڑتا ہے۔ تمہارے اگے پھیلے کا لے لے سمجھی زور لگائیں۔ جناب عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی عزت و عظمت کا کچھ بھی لگھاڑیں سکتے۔ انہیں اللہ اور اس کے رسول نے عزت و عظمت عطا کی ہے۔ محمد بن ابی بکر کا داڑھی فوجنہا اور مصریوں کا ان کے ساتھ مذکورہ سلوک کرنا یاد دنوں روایات ہمارے ہاں غیر معتبر ہیں مگر ان کے قابل اعتبار ہونے کی کوئی دلیل نہیں۔ لہذا ایسی غیر معقید روایات سے استنلال بیکار ہے۔ اسی طرح الامامت والیات

کی روایت کا مال ہے۔ اس کتاب اور اس کے مصنف کے بارے میں گزشتہ سطور میں ہم ذکر کرچکے ہیں۔

«البدراء والنهاية» سے منقول روایت کا اہل مشی قیص عثمان کو دیکھ کر روتے رہے۔ رونا اور مرقد جہاتم کیا دلوں ایک جیسے فعل ہیں؟ عزاداری اور تعزیرت کے پہنچتے ہیں۔ یہی ناگزیری کے ساتھ اس کے صرے ہوئے کے بارے میں دو کھلبانا۔ اہل سیست کی دل جوئی کرنا۔ اس سے مرقد جہاتم کیسے ثابت ہو گیا۔ جو سینہ کو بی زنجیر فی پرشتمل ہوتا ہے۔ جنہی نبے دغابازی سے عزاداری سے سمر قدamatم۔ ثابت کرنے کی کوشش کی۔

اس کے علاوہ ہر ایک ذکر کردہ روایت بلا سند ہے۔ خود تمہارا ہی کہنا ہے کہ اسی روایات قابل قبول نہیں ہوتیں۔ تو سنہنے کی وجہ سے ان سے استدلال کرنے میں اپنا خابطہ اور فائز نہیں یاد رہا۔ منتصر یہ کہ محمد بن ابی بکر کا واقعہ اول تو ہے ہی غیر معتبر اور پھر اس کی سند بھی موجود نہیں۔ اس طرح الامامت والیاست کا مصنف سنی نہ ہونے بلکہ شیعہ کیسانیہ ہونے کی وجہ سے ناقابل اعتبار اور البداء والنهاية کی عبارت۔ یہ سند ہے۔ ان سے مرقد جہاتم ثابت کرنا زی جہات اور اعلیٰ درجہ کافریب ہے۔ جو جنہی کی سرفرازی میں داخل ہے۔

## فَاعْتَبِرْ وَايَا اولى الابصار

## دُغابازی نمبر ۷

نجفی شیعی نے کوڈ شہر کے بانی کا ذکر کرتے ہوئے بھائی مکاس کے بانی عمر فاروقی تھے۔ یہ شہر حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے دور تک فاروقی و عثمانی لوگوں کا مرکز رہا۔ جناب علی المرتضیؑ نے پانچ چھپر بس کو فرمیں مکونت رکھی۔ اس دوران آپؑ کی کوئی بھی وہاں سے نکلا نہیں۔ البتا اس شہر میں باہر سے اگر کچھ شیعہ آباد ہو گئے تھے تو یہ حضرت علی المرتضیؑ کے شہید ہو جانے کے بعد معاویہ بن ہند کے گورنر زیاد بن سعید نے چن چن کر قتل کر دیا۔ ہند کو فرم پھر سے انہی افراد پر قتل ہو گیا۔ جو اس کے قدمیں باشد تھے۔ یہ کوئی شیعہ نہ تھے۔ اگر کسی تاریخ کی کتاب میں انہیں ”شیعہ“ کہا گیا ہے۔ تو اس سے مراد ”مخلصین اہل سنت“، مراد ہیں رحمۃ الشاعر شیریں شاہ عبدالعزیز صاحب نے یہ کہا ہے۔

(ما تم اور صاحب پرم۔ ۲۲۱ تا ۲۲۴)

**جواب:**

مندرجہ بالا عبارت سے نجفی کا مقصد یہ ہے۔ کہ کوئی لوگ جس طرح حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ سے قبل کے دور میں شیعہ نہ تھے۔ اسی طرح آپؑ کے دور میں جو چند شیعہ ائمے تھے۔ انہیں بعد میں قتل کر دیا۔ اور یہ میرے دور میں اہل کوفہ پہلے کی طرح تمام کے تمام اہل سنت تھے۔ واقعہ کربلا جو نکاح اسی شہر کے گرد و نواحی میں ہوا۔ اور کوفیوں نے امام عالی مقام کو خطرط نکھلے۔ پھر انہیں شہید کیا۔ تو مسلم ہوا۔ کرتا لان جیں شیعہ نہیں کہا گئی تھی۔

آئیئے ذرا اس لگتی کو سمجھائیں۔ کہ اہل کوفہ کون تھے۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ نے مخالفت کے شواش کے دارالخلافہ کو جھوڈ کر کوفہ کو دارالخلافہ بنایا۔ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے خود نجی بھی پانچ چھ سال تک مخالفت علی المرتضیؑ کے پرے دوسرے کا اس شہر کو دارالخلافہ مانتا ہے۔ سچنے کی بات ہے۔ کرجب اس شہر میں حضرت علی المرتضیؑ کا ایک بھی شیعہ (محب علی) نہ تھا۔ تو پھر خواہ مخواہ ایسے شہر کو دارالخلافہ بنایا کہ اپنے معاذ اللہ اپنے پاؤں پر خود کلہاڑی مار لی۔ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کا کوفہ کو فتحی فرمانا۔ اسی بنابر تھا۔ کہ اپ اس شہر کے بائیوں کو اچھا خیر خواہ سمجھتے تھے۔ لہذا از روئے عقل بھی نجی بھی کی بات غلط ہے۔

نجی نے دوسرا فریب یہ کہ کر دیا۔ کہ حضرت علی المرتضیؑ کے بعد ابن زیاد نے کوفہ میں آئے ہوئے چند شیعوں کو چین چن کر قتل کر دیا۔ اب کوڈ کی آبادی مکمل طور پر اہل سنت کی تھی۔ اس فریب کی تعلیم یوں ملحتی ہے۔ کہ حضرت امام جیسی رضی اللہ عنہ کو اہمی کوئی نہیں نے ہزاروں کی تعداد میں خطرہ لئے۔ جن کی بنا پر اپ نے امام مسلم کو کوڈ بھیجا۔ امام مسلم کے وہاں پہنچنے پر اسی ہزار کو فی اپ کی بیعت میں داخل ہو گئے۔ اگر يقول نجی کوئی شیعہ کوڈ میں نہ بچا تھا۔ تو یہ اسی ہزار بیعت کرنے والے کون تھے؟ کہاں سے آئے تھے؟ ان اسی ہزار کا شیعہ ہونا ہم کتب شیعہ سے چند اور اراق پرچیزے بیان کر چکے ہیں۔ علاوہ ازیں نجی مصاحب کے ملک کے ایک بڑے مجتہد کی سنیت کو کو فروائے کرن تھے۔

# ”کوفی بلا دل شیعہ میں“

**مجالس المؤمنین :**

و با لجع شیع اہل کوفہ حاجت با قامہ دل نماد د و سئی بودن کوفی الاصل  
خلاف اصل محتاج بدیل است اگرچہ الوضیفہ کوفی باشد۔

(مجالس المؤمنین جلد اول ص ۵۶ ذکر

کوفہ مطبوعہ تهران ۱۳۴۵ھ)

**ترجمہ :**

خلاصہ کلام یہ کہ کوفہ والوں کو اپنے شیعہ ہونے کے لیے کسی دلیل کی ضرورت نہیں۔ (کیونکہ اصل کوفی شیعہ ہی ہیں) اور اگر کوفی کوفی اپنے اپ کو جدی پشتو سی کہتا ہے۔ تو اسے دلیل دینا پڑے گی۔ کیونکہ یہ خلاف اصل ہے۔ چاہے کہنے والا اب ضعیفہ کوفی ہی کیوں نہ ہو۔  
قارئین کرام! نور الدشوشی نے بالکل بات واضح کر دی۔ کہ کوفی جدی پشتو شیعہ ہیں۔ اس لیے کوفی کوفی شیعہ کہے۔ تو اس کا ہبنا ہی کافی ہے۔ ہاں کسی کوفی سی کو اپنے سنبھالنے کی دلیل دینا پڑے گی۔ اس مراجحت کے سامنے بھی کامستد لال کیا جیشیت رکھتا ہے۔ حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کا وہ قول بھی بھی بھی کو یاد نہ رہا۔ فرمایا:- مَا هِيَ إِلَّا الْكُوْفَةُ أَقْبَضُهَا وَأَبْسَطُهَا۔ (فیہج البلاعہ حلۃ ۲۶ ص ۲۶)  
یعنی میری سلطنت کو فہمی ہے۔ چاہے اسے سیاست لوں اور چاہے نو کشاوہ کروں

یہ اعلان اپنے آن لوگوں کی آبادی کے متعلق کیا جو اپکے محب (شیعہ) تھے بیکار شمنوں کی زمین اور مخالفوں کے درمیان رہتے ہوئے کوئی سر برآہ ایسا اعلان کر سکتا ہے؟ ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ سجھنی نے کوئی لوگون کو سنی ثابت کرنے میں دھوکہ اور فربہ پڑھ کر کوشش کی۔ جو ہم نے کامیاب نہ ہونے دی۔

## فَاعْتَبِرْ وَايَا اُولِي الْأَبْصَارِ

### دُغَابَازِي نمبر ۷

ام اور صحابہ : اعتراض : بحوار الانوار :

وَأَتَمَا الَّتِي كَانَتْ عَلَى صُرُبَةِ الْخَلْبِ وَالنَّارُ تَدْخُلُ  
فِي دُبْرِهَا فَتَخْرُجُ مِنْ فِيهَا فَإِنَّهَا كَانَتْ مُغْنِيَةً  
نَوَّاحَةً حَاسِدَةً۔

(بحوار الانوار)

ترجمہ:

بنی کریم نے فرمایا۔ میں نے معراج کی رات ایک عورت کو دیکھا۔ جو کتنے کشکل میں تھی۔ اگل اس کے نیچے سے داخل ہوتی تھی۔ اور منہ سے تخلیقی تھی۔ اور وہ عورت تھی جو گلنے والی، تو صدر نے والی اور حد کرنے والی تھی۔

پنجواہ : یہ روایت سندا درست نہیں۔ اس کا راوی سہل ولدیت مذکور نہ ہے۔

کی وجہ سے مجبول ہے۔ نیز یہ دراٹا درست نہیں۔ کیونکہ اس کے انداخت میں رکا کت ہے۔ کیونکہ یہ بات نبی کریم نے جیسا کہ آغاز روایت میں ہے۔ اپنی بیٹی فاطمہ سے کہی۔ اور کوئی غینور بابا پر کلام اپنی بیٹی سے نہیں کرتا۔ حضور نے اگر یہ بات تبانی تھی۔ تو اپنی بیوی عائشہ یا حفصہ کو بتاتے۔ (دامت اور صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم ۲۳۲، ۲۳۱)

**جواب:** نہیں جواب سے قبل چند طور اطبو رفاقت سپرد گلم ہیں۔

نغمی شیعی کی چالاکی اور مکاری کے کئی ایک طریقے ہیں۔ جہاں جو طریقہ پڑنا نظر آیا چلا دیا۔ وہ بخار الانوار سے ذکر کردہ روایت کے حوالہ کے طور پر صرف اس کتاب کا نام ذکر کر دیا۔ کوئی صفحہ نہیں۔ کوئی جلد نہیں۔ حالانکہ اس کتاب کا جدید ایڈیشن ایک سو چھپاں مجلدات پر مشتمل ہے۔ اول تو یہ حریر استعمال کیا تاکہ عالم پر اپنا سکھ بھجا سکے۔ اُدھر اپنے خلاف حوالہ جات میں صفحہ، باب اور جلد تک طلب کیا جاتا ہے۔ بہر حال ہم نے اس امر کے طرف قارئین کی توجہ مبذول کرنا فوری سمجھی۔ تاکہ تصنیف و تایف کے میدان میں نغمی کی یہ چالاکی بھی واضح ہو جائے۔

اب اصل جواب کی طرف ہم متوجه ہوتے ہیں۔ بخار الانوار سے ذکر کردہ روایت کو دراٹا اور رواٹا غیر درست قرار دے کر ایک اعتراض سے چھپکارا ماضی کرنے کی نغمی تے بالکل بدرجہ کی حرکت کی۔ روایت کے راوی سہل کی ولادیت مذکورہ ہونے کی وجہ سے یہ ربطات میں ہوں، قرار دے دی۔ میرے خیال کے مطابق اس کی دو صورتیں ہی ہو سکتی ہیں۔ اول یہ کہ ”نغمی“، ایسے جمیۃ الاسلام کو اپنے ہم عینہ و لوگوں کی کتب رجال دینکھنے کا موقعہ ملا۔ دوسری یہ کہ اگر مرقعہ ملا۔ تو ان میں ”سہل“، کے حالات بیان کرنے والی عربی عبارت کو سمجھنہ سکتا۔ یا اس لیے کہ ان کے باس کی کتب فن رجال میں سہل کی ولادیت اور صدیت تک مذکور ہے۔

حوالہ ملاحظہ ہو۔

## نتیجہ المقال؛

سمل بن سعد میں اصحابِ الرضا قد وقع فی طریق  
 القدوقی فی الفقیہ و فی بابِ صوم الشک رؤی عن  
 عبیدالعظیم بن عبید اللہ الحسنی عنہ قال سمعتُ  
 الرضا الغ ولرائق فی کتبِ اصحاباً بنا الرجالیۃ علی  
 ذکر نعم من اصحاباً سهل بن یسع بن عبید اللہ بن  
 سعد الاشعری الاتی و يحتمل ان يكون المراد سهل  
 بن سعد هذا بعد الوساطۃ فسبکه إلى الجد  
 لشہرتہ او لعنی ذالک و هو شایع ذاتع۔۔ سهل بن  
 یسع بن عبید اللہ بن سعد الاشعری عنہ الشیع  
 فی رجالہ من اصحاب الرضا قائلًا سهل بن یسع بن  
 عبید اللہ بن سعد الاشعری القمي جمیعاً من  
 اصحاب آیۃ الحسن موسی انسانی و قال النجاشی  
 سهل بن یسع بن عبید اللہ بن سعد الاشعری  
 فمی ثقة۔۔

(نتیجہ المقال بلدو و میں ملے حرفاں میں)

تفسیر:

سہل بن سعد امام رضا رضی اللہ عنہ کے اصحاب میں سے ہے۔ جو شیخ  
 صدوق کی کتاب "من الحضرۃ الفقیہہ" کے باب صوم یہم الشک میں

مشکل ذکر کی سند سے آتا ہے۔ سہل بن عبد العظیم بن عبد اللہ الحسین سے روایت کرتا ہے اور یوں بھی اس کی روایت ہے۔ کہ میں نے امام رضا رضی اللہ عنہ سے سنا۔ انہیں نے رضا حب سقع المقال علامہ مامقانی (آن پنے بزرگوں کی فن رجال کے موضوع پر بحثی گئی۔ کہ یوں میں اس کا تذکرہ نہیں پایا۔ مل یہ ضرور موجود ہے۔ کہ امام رضا رضی اللہ عنہ کے اصحاب میں سہل بن ایسح بن عبد اللہ بن سعد العشری جس کے حالات اُنکے آرے میں موجود ہے۔ لیکن احتمال یہ ہے کہ یہ سہل بن ایسح وہی سہل بن سعد ہی ہو۔ وہ اس طرح کہ اس کے نام کے بعد دو اسلطے چھوڑ کر (یعنی باپ اور دادا کا نام نہ لیا گی۔) میسر فرد ذکر کیا گی ہو۔ (جو کہ پرداد اسد ہے) کیونکہ پرداد ادا کی شہرت یا کوئی اور اس کی قریبہ نہ ہو سکتی ہے۔ اور راویوں کے بارے میں اس قسم کی تباہی کشیدلوقوع اور کشیدلاستعمال ہیں..... سہل بن ایسح بن عبد اللہ بن سعد العشری کو شیخ نے اپنی کتاب «رباہ»، میں امام رضا کے اصحاب میں سے شمار کیا ہے۔ وہ اس طرح کہ سہل بن ایسح بن عبد اللہ بن سعد العشری لکھ کر کیا۔ کہ یہ امام موسیٰ کے اصحاب میں سے ہے۔ اور نجاشی کا کہنا ہے۔ کہ ذکر سہل بن ایسح العشری قبی «لثمه»، راوی ہے۔

قارئین کرام: سہل راوی کی ولادت ذکر نہ ہونے کا بہانہ بناؤ کہ اسے مجہولِ ولادت قرار دینا کس قدر فریب دینا ہے۔ اس کے باپ کا نام ایسح ہے۔ دادا کا نام عبد اللہ اور پرداد ادا کا نام سعد ہے۔ اشعری اور قبی ہوتے ہوئے امام موسیٰ رضا اور امام موسیٰ کاظم رضی اللہ عنہما سے روایت کرتا ہے۔ ان کے اصحاب میں سے ہے۔ اور نجاشی نے اس کے (لثمه) ہوتے کی تصریح بھی کر دی۔ ان حالات میں نجاشی کا سہل کو مجہول قرار دینا ان دو وجہات پر مبنی ہو سکتا ہے۔ جو ہم ذکر کرائے ہیں۔ اس سے نتیجہ یہ نکلا کہ لٹکنے کا ذکر کوہ کہ «سندا درست نہیں»، کہنا خود درست نہیں۔ کیونکہ درست نہ ہونے کی وجہہ ای درست نہ نکلی۔ لثمه راوی کی روایت معتبر اور اس کا مضمون قابل عمل ہوا۔ آئیے اس روایت

کے معتبر ہونے پر "بخار الانوار" کے مصنف سے پرچھئے۔

## حیات القلوب جلد عاشر ۵۲۲ باب بستم و چہارم در محاج

بسند معتبر اور حضرت صادق علیہ السلام و ابن عباس روایت کردہ است انہ  
ملا باقر مجلسی کا اس روایت کو «بسند معتبر»، کہنا اور صحیح کہا اے «سندا درست  
نہیں»، کہنا لکھنا اضافہ ہے۔ اس کی وجہ نہیں۔ کہ باقر مجلسی کی تحقیق کو صحیح غلط ثابت کر  
رہا ہے (اگرچہ یہ لازم ہے) بلکہ اس سے اُس کی صحیحی کی دوغا بازی میک رہی  
ہے۔ «وکیل آل محمد» نے اپنے بڑوں کی کیا احمدی و بیانات کی؟ «صحیحۃ الاسلام»  
نے امام جعفر صادق اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی تعلیمات کو دنایا پتہ  
و روایت غلط کہ کراس منصب کا حق ادا کر دیا؟ چند ہیں اس کی خاطر میک جانے والا اور  
تعلیماتِ آل محمد سے اعتراض کرنے والا شیطان ہو کیلی ہیں، بر سکتا ہے۔ اور اسی سے  
شیطانی نظری کے پھیاری تکین پاتے ہوں گے۔

فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ۔

## دُغابازی نمبر (۸)

امام اور صحابہ: تفسیر قمی: اعتراض:

فَقَالَتْ أُمّ حَكِيمٍ يَارَسُولَ اللَّهِ مَا هَذَا الْمَعْرُوفُ  
الَّذِي أَمْرَنَا اللَّهُ أَنْ لَا يَعْصِيَنَا فِيهِ فَقَالَ أَنْ لَا  
تَخْمَشَنَ وَجْهًا وَتَلْطِمَنَ خَدًّا وَلَا تَنْقَضَنَ شَعْرًا  
وَلَا تَنْهَرْ رَقْنَ جَيْبًا وَلَا تَسْوَدْنَ ثُوْبًا وَلَا تَدْعُونَ  
بِالْأَوَيْلِ، وَلَا يَقْعُمَنَ عِنْدَ قَبْرٍ۔

(تفسیر قمی)

**جواب:**

اس روایت میں قبر پر جانے سے منع کیا گی ہے۔ مالا بخاہل اسلام کا اس پر عمل نہیں۔

**جواب:**

علم اصول حکم قانون ہے۔ مامن عالم لا و قد دخصل لہذا روایت مختص ہے۔ اس ماتم کے ساتھ جزو مائر جاہیت میں کافر عورتیں کپڑے اتنا کر لپیٹے ہوں پر مردی مشتبہ ہیں۔ اور بال نوجی تھیں۔ نیز امام جعفر صادق علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ انہیں پر منزہ بھی پیٹے جائیں۔ اور گریبان بھی چاک کیے جائیں۔ یہ فرمان امام روایت مذکورہ کا منصص ہے۔

## جواب:

قرآن کریم کی مذکورہ آیت میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے عورتوں کو سیست یہی واضح ہونے کی جو شرعاً انصاف فرمائیں۔ اہل قیامت کی معنیت کتاب تفسیر «قی»، مذکورہ مطابق مودہ آٹھ حصیں۔

- ۱۔ آپ کے حکم کی تافرمانی نہیں کریں گی۔ ۲۔ اپنے چہرے کو نہیں چھینیں گی۔
- ۳۔ منزہ پیشیں گی، ۴۔ بال نہیں زچیں گی۔ ۵۔ گریبان نہیں پھاڑیں گی۔ ۶۔ کپڑوں کو سیاہ نہیں کریں گی۔ ۷۔ وادیاں نہیں کریں گی۔ ۸۔ اور قبروں پر زجاجیں گی۔ ان شرائط میں آخری شرط قبروں پر زجاجانے کی ہے۔ لیکن تخفی کمال عیاری سے یا تو بقید سات شرائط کا سرے سے انکار کر رہا ہے۔ یا نہیں ملا کہ بزم خود تمام کے مجموع کو ایک شرط کہہ رہا ہے اور پھر اس شرط کے متعلق لکھا۔ کہ اہل اسلام کا اس پر عمل نہیں۔ لیکن لوگ قبروں پر جاتے ہیں یہ عیاری و مکاری اپنی چلگو پر لیکن روایت مذکورہ کو تخفی نے بہر حال میسح تسلیم کر دیا ہے۔ اس میں کوئی نقص یا جرح نہ کی۔ اسی لیے اس کے دو دو جوابات میں ادھر ادھر کی بائیتی گئی۔

ورز صاف لکھ دیا ہوتا۔ کہ روایت تفسیر قمی قابل اعتبار نہیں۔

علاوه ازیں اگر اس روایت میں صرف قبر پر جانے سے منع کیا گی ہوتا۔ تو پھر اس کی تخفیف، امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ کے اس قول سے کیا مhydr درست ہوتی۔ کہ امام حسین پر منہ بھی پیشے جائیں اور گریبان بھی پاک کیے جائیں، مطلب یہ کہ یہ حکم اس روایت کے عموم سے نکالیا گی۔ لقول تخفی عاصم حکم یہ تھا۔ کہ قبر پر مت جاؤ۔ لیکن سمجھ میں نہیں آتا۔ کہ قبر پر زجاجانے سے۔ «منسپینا اور گریبان پاک کرنا، کس طرح مخصوصی کیا گی۔ حالانکہ یہ اس عام کے دائرہ میں داخل ہی نہیں۔ تو معلوم ہوا کہ تخفی تخصیص میں کس کے آئیں کرتا ہے۔ کہ اس روایت میں منہ پیشے اور گریبان پھاڑانے وغیرہ کی ممانعت ہے۔ لیکن امام حسین رضی اللہ عنہ کے لیے یہ بوج مخصوصی ہونے کے درست ہے۔

اب اس مرحلہ پر ہم تخفی اور اس کے ہم زاؤں سے دریافت کرتے ہیں۔ بکیتا

آیت اور حدیث مذکور کو مفروض سمجھتے ہو؟ لیکن اس کا علوم ختم ہوگی؟ اگر تسلیم ہے تو پھر اس پھنسنے بھی قطعی الدلالت ہونا چاہیے۔ وہ مخصوص جو تم نے پھنس کیا ہے۔ وہ اس کی صلاحیت نہیں رکھتا۔ کیونکہ اس پر جس قدر بھی اطمینان کیا جائے آخر وہ امام جعفر رضی اللہ عنہ کا قول ہے۔ لیکن اس مرحلہ پر ہم اعلان کرتے ہیں۔ کہ انہی امام صاحب سے کوئی ایک صحیح اسناد اور مرفوع حدیث اس تخصیص پر پھنس کر دو۔ تو من مانگا انعام پاؤ۔ امام جعفر صادق رضی اللہ عنہ سے منقول مذکورہ روایت کے متعلق ہم تحریر کر سکتے ہیں۔ البدایہ والہایہ میں اس روایت کا ذکر ہوتا ہے۔ کوہش سے والپی پرال بیت کی عورتوں نے میدان کر بلایں ہیچ کر ماتم کی۔ لیکن اس روایت کی صدقت تابیغ طبری میں ہے۔ اور اس صدر پر جوڑ ہونے کی وجہ سے یعنی مجروح واقع ہوئی۔

علاوه ازیں یہ کہنا کوہش سے والپی پرال بیت کی عورتوں کا رونا امام جعفر کا قول ہے دست نہیں۔ بلکہ خنی و عنیہ کا قول معلوم ہوتا ہے۔ مختصر یہ کہ روایت مذکورہ اول تو امام صوفی کا قول ہے، ہی نہیں۔ اور اگر تسلیم کر لیا جائے۔ تو پھر اس کی صنداق امام صاحب تک صحیح اور غیر مجروح ہونا قطعاً معلوم نہیں۔ بلکہ اس کا ثبوت نہیں۔ اور اگر لبند صحیح امام جعفر نکل روایت مذکورہ پہنچی ہو۔ تو پھر اس سے "مرقصہ ماتم"، "ہرگز ثابت نہیں ہو سکتا۔ ان حالات میں اس کو مخصوص کہہ کر آیت کریمہ کے علوم کا انکار کرنا ایک خواصیورت فریب دینے سے سوا کچھ نہیں۔

## فاعتیروایا اولی الابصار

# عَبَازِي نَبْرَا

**اَسْتَمْ اُور صَحَابَه : اَعْتَرَاض : مَنْ لَا يَحْضُرُ الْفَقِيهُ :**

قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ لِفَاطِمَةَ حَيْنَ قُتِلَ جَعْفَرُ لَا

تَدْعَيْنَ يَا دُوَيْلٌ - (من لا يحضره الفقيه)

ترجمہ: بنی کریم نے اپنی بیٹی فاطمہ کو جحضر ان اب ملاں شہید ہوئے داویلا کرنے سے منع کیا۔

جواب: اس روایت میں صبغہ نہی ہے۔ اور نبی کا ایک منفی تسلیہ اور دلائلی بھی ہے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی بیٹی کو محض دلاسہ دیا ہے۔ اس کا تعلق مردوجہ عزاداری سے کسی قسم کا نہیں ہے۔ عزاداری امام نظیم تو بھی امیتی کے ظلم کے خلاف احتجاج ہے۔ جواب حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور امام اہل بیت رضوان اللہ علیہم نے مردوجہ ماتم اور تجزیہ اور کے منع ہونے پر جو ارشاد فرمائے ہیں۔ نبی کا اولین مقصد یہ ہے کہ ان کو تجزیہ موز کر سیاق و سبق سے الگ کر کے اپنی مرثی کے معانی پہنانے۔ اور ان سے مردوجہ ماتم کے نا باز ہونے کا جو منبوم نکلتا ہے۔ اس کو خلط تاویل سے مردوجہ ماتم سے لا تعلق نہیں۔ لہت کرنا اس کی نظرت ہے۔ مَنْ لَا يَحْضُرُ الْفَقِيهُ کی درج بالا روایت مردوجہ ماتم نیں ایک ادنی درجہ کے فعل بینی داویلا کرنے سے منع کر رہی ہے۔ نبی کے منع اپنی تاویل سے اس کا ایسا تسلیہ بکار دیا کہ حدیث کا مقصد ہی سرے سے فرت ہو گیا۔ علاوه ازیں روایت کو مکمل طور پر ذکر کے مکاری سے کام یا گیا۔

**مَنْ لَا يَحْضُرُ الْفَقِيهُ کی مکمل روایت**

وَتَدَلَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَلَّهُ بِسَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ

جِئْنَ قُتِلَ جَعْفُرُ بْنُ أَبِي طَالِبٍ لَا تَدْعِيْ بِاَنْوَيْلَ وَلَا شِكْلَ  
وَلَا حُزْنَ وَلَا حَرْبَ وَمَا قُلْتُ فِيْهِ فَقَدْ صَدَقْتُ

(من لا يحضره الفقيه مجلد اول ص ۱۲)

فِي التَّعْزِيَةِ وَالْجَرَّعِ عَنْدَ الْمُصِيبَةِ

ترجمہ : مطبوعہ تبلیغ طبع جدید

حضرت جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی شہادت پر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا  
سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ دیکھو۔ واریامات کرو۔ زنسی کی مرت  
پر انہ پر ایشانی کے وقت اور زہی جنگ کے وقت۔ میں نے جو کچھ کہا وہ  
یقین کہا ہے۔

فارمین کرام! روایت بالا میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کس قدر صراحت ووضاحت  
کے ساتھ سیدنا توں جنت رضی اللہ عنہما کو ان باتوں سے منع فرمایا۔ جو درج ہے تمہارے  
میں موجود ہیں۔ اور انہی باتوں سے احتراز کی شرط پر اپنے عزوں سے بیت لی تھی۔  
جس کا تذکرہ گزشتہ اور اسی میں گزر چکا ہے۔ نبھی نے اس کی تاویل یہ کی۔ کہ اپنے نبی اپنے ولاد  
کی ہے۔ یعنی منہ پیٹنا، بال تو جتنا اور واریامات کرنا جائز ہے۔ لاحول ولا قوۃ الا باللہ  
العزیز العظیم۔

نحویت: ماتم اور نہاب کے ص ۲۲۲ سے ص ۲۲۵ تک نبھی نے مروجہ ماتم کے ثبوت پر  
جود لائل میش کیے ہیں۔ اور اعتراض و جواب کی شکل میں جو سطور سیاہ کی ہیں۔ ہم ان باتوں  
کا تفصیلی جواب ذکر کر کچے ہیں۔ اس لیے اس کے اعادہ کی ضرورت نہیں۔ مختصر یہ کہ مروجہ ماتم  
کے ناجائز ہونے پر کتب شیوه سے جو روایات ملتی ہیں۔ نبھی نے ان کی سند میں نکل دی یعنی  
راویوں کو غیر شرطی قرار دے کر جان چھڑا لی۔ لیکن ان غیر شرطی باتے کے جانے والے راویوں  
کا ہم نہ ان کی کتب اسلامی رہنمائی سے ثقہ ہر بنا شابت کر کے نبھی کی مکاری و عیاری  
نکل ہے کردی۔

اس کے ساتھ ساتھ ہم یہ بھی تحریر کر لپکے ہیں کہ سیاہ بس کو جنہیروں اور فرعونیوں کا بس کہنے والے حضرت ائمہ اہل بیت ہیں۔ جن کے اقوال پر ذہب شید قائم ہے۔ اس لیے ایسا بس پہنچنے کے جوانیں اہل سنت کی کتب سے حوار جات پیش کرنا بخوبی کے لیے قطعاً سود مند نہیں۔ اگر ہمت ہوتی تو امام حسینؑ کے علم میں سیاہ بس پہنچنے کے جواز پر کوئی ایک اور ایسی روایت پیش کی جاتی۔ جو کسی امام سے مردی ہرتی۔ ہم اپنے اعلان کرتے ہیں کہ ایک روایت ہی صحیح الاسند اور ضرور کسی امام کی پیش کرو۔ اور منہ ما نکلا انعام پاؤ۔

## دعا بازی نمبر ۸۲

**گریبان چاک کرنا شروعاً جائز نہیں**

ما تم او رضیا بہ: اعتراض: الاماتہ والیاسہ:

جزابہ: اہل سنت کی معتبر کتاب الاماتہ والیاسہ۔

ثُرَّاجَاءَ أَمْ خَالِدٍ فَرَّقَدَ عِنْدَهَا فَأَمْرَتْ جَوَارِيَّهَا

فَطَرَ حُنَّ عَلَيْهِ الشَّوَادَكَ ثُرَّغَطَشَهَ حَتَّى قَتَلَهُ

ثُرَّخَجَنَ فَصَحَنَ وَشَقَقَنَ ثِيَابَهُنَّ يَا إِمْدِيَّا لِمُؤْمِنِينَ

ثُرَقَامَ عَبْدُ الْمَلِكِ بِالْأَمْرِ بَعْدَهُ۔

ترجمہ: مردان نے یزید کی زوجت سے شادی کی تھی۔ پھر کسی بات پر یزید کے بیٹے خالد سے ان بن ہو گئی۔ خالد نے ماں سے شکایت کی۔ اس نے کہا میں اس کا بندوبست کرتی ہوں। پھر جب مردان رات کو گھر کر خالد کی ماں کے پاس سویا۔ تراجم خالد نے کنیزوں سے حکم دیا۔ اور کنیزوں نے اس پر لحاف۔

ڈال کر اس کو مارڈا۔ اور پھر ان عورتوں نے گریبان پاک کیے اور چلا تی ہوئی تخلیقیں۔ اور کہتی تھیں۔ یا امیر المؤمنین۔ یا امیر المؤمنین۔ (امام و صحابہ، ۲۲۶)

جواب ہے: مردان کی مرتب پر اس کی بیوی کی کنیزوں نے امام کی دیوبندی مردان ہے جیسے بخشنی وغیرہ مسلمان نہیں سمجھتے۔ کیا "دورة جهاد" ایسے اشخاص کی سنت سمجھ کر کیا جاتا ہے؟ اگر یہ درست ہے۔ تو پھر مبارک ہو۔ اور پھر کہنا چھوڑ دیا جائے۔ کہ ہم اہل تشیع اور اہل بیت کے اقوال و ارشادات کے مطیع ہیں۔ اور اگر جواب یہ ہے۔ کہ ہم مردوں امام۔ اور کہ سنت سمجھ کردا اور نہ ہیں۔ تو پھر ان کے اقوال و روایات چھوڑ کر کی دوسرے کا فعل ذکر کرنا کیا معنی رکھتا ہے؟

اور اگر یوں کہا جائے۔ کہ چونکہ مردان پر اس کی بیوی کی کنیزوں نے گریبان پاک کیے۔ اور چلا گئیں۔ لہذا پڑنا وغیرہ اگرنا جائز ہے۔ تران عورتوں نے ایسا کیوں کیا ہے تو پھر ہماری طرف سے یہ جواب ہے۔ کہ "الا بامت والیاست"، کتاب سے یہ روایت ذکر کی گئی ہے۔ اور اسے بخشنی نے "اہل سنت کی معتبر کتاب" کہہ کر ذکر کیا۔ یہ کہنا ایک فریب اور محرک سے کم نہیں ہے۔ کیونکہ کسی کتاب کا اہل سنت کی تصنیف ہونا یہی معنی رکھتا ہے۔ کہ اس کا مصنف اہل سنت ہے۔ کتاب مذکورہ کا مصنف "عبداللہ بن مسلم بن قیمہ" ہے۔ اسماۓ رجال میں اسے کہا تا اور بے دین تک کہا گیا۔ اور شیعوں کے ایک فرقہ کیسا یہ سے تعلق رکھتا ہے۔ یہ فرقہ محمد بن منیفہ کی امامت کا قائل ہے۔ حوالہ کے یہ فرقہ الشیعہ کتاب دیکھ لیں۔ حوالہ پہلے گزر چکا ہے۔ اعادہ کی ضرورت نہیں۔

بالفرض اگر اس مصنف کو سنی تسلیم کر دیا جائے۔ تو پھر بھی نہ کہہ رہا ہے کہ اس میں تباہ استدلال، و محبت نہیں۔ کیونکہ اوقل تو اس کی سند ہی مفقود ہے۔ اور دوسرا یہ کہ اس کا لاری کتنے سے تیسرا یہ کہ مردان پر کنیزوں کے امام کرنے سے امام کرنا سنت ثابت نہیں ہوتا

اور نہ ہی مرقدِ امام کے جواز پر ان عالمیاں عورتوں کا فعلِ محبت بن سکتا ہے۔ مختصر پر کو مرقدِ امام (جو کو سینے کر لی، زنجیر زنی اور دیگر خرافات پر مشتمل ہے) اسی شیعہ جائز کرنا پاہتے ہیں تو اس کے لیے اُسی بیت میں سے کسی امام کا سندِ صحیح کے ساتھ مرفوع قول پڑھیں کرنا پاہتے ہے جن کی احوال و روایات پر ان کے ذمہ بکار بنا دے۔ اِدْهَادُهُ کے حوالہ جات پیش کرنے سے کام نہیں چل سکتا۔ میکن بخوبی نے دو امام اور صحابہؓ میں تقریباً تمام حوالہ جات خیروں کی کتابوں سے پیش کیے ہیں۔ اور اس طرح عوام کو فریب دینے کی کوشش کی جائے اور اپنا اُٹو سیڈھا کرنا چاہا۔ تحقیقی ثبوت زان کے پاس ہے۔ اور نہ مل سکے گا۔ اس لیے اب بھی موقعہ ہے۔ ک حق قبول کر لیا جائے۔

**فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ**

**دعا بازی نمبر ۸۳**

ام اور صحابہؓ: "حضرت علی نے فرمایا۔ وقت نبی پر صبر اچھا نہیں"

نبی البلاعہ:

إِنَّ الصَّبَرَ لَجَمِيلٌ إِلَّا عَلَيْكَ وَإِنَّ الْحَرْثَعَ لَقَيْصِيْخَ

الْأَعْدَيْكَ۔

نبی البلاعہ طبع مصر (۲۰۰۷)

ترجمہ:

حضرت علی رفاتِ نبی پر فرماتے ہیں۔ کہ یا رسول اللہ صبر اچھی چیز ہے مگر آپ کی مرمت پر (صبر اچھی چیز نہیں) اور جرز عربی اچھی چیز ہے مگر آپ کی مرمت پر (عربی چیز نہیں)

قارئین: نبی کا فرمان ہے۔ الحسین منی و انا من الحسین

اور شاہ عبدالعزیز سربراہ ائمہ میں فرماتے ہیں کہ امام حسن اور امام حسین علیہما السلام شہید ہونے میں اپنے نام کے تمام مقام ہیں اس سے مسلم ہر اک سنین علیہما السلام کی شہادت درحقیقت بھی کریم کی شہادت ہے۔ اور حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا ہے کہ بھی کی وفات پر صبر اچھا چیز نہیں۔ لہذا امام حسین علیہ السلام کے مصائب کو یاد کرنا اور ان پر گزیر و اقام کرنا بوجو کمیت کے لذات میں سے ہے۔ اس بے صبری میں داخل نہیں جو منوع ہے۔ (دام اور صواب، ۳۸، ۳)

### جواب:

نبغی شیعی نے "مرد جہا تم" کو ثابت کرنے کے لیے صفری کبریٰ بنا کر جس دلیل و جمعت کا سہارا رکھا۔ وہ اس کے اپنے اصول کے ہی مخالف ہے۔ رسالہ نبود کردیں بارہ نبغی نے یہ کہا کہ، مصرف اور صرف امام حسین رضی اللہ عنہ کے "ما تم" کو جائز قرار دیتے ہیں۔ میرے برخوردار محمد طیب نے جب ایک مرتبہ نبغی سے دو رانِ گفتگو پوچھا کہ تم لوگ حضرت علی المرتضی اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا امام کہوں نہیں کرتے۔ تو جواب دیا گیا کہ جونکو وہ شہیدِ ظلم (از) نہ ہو سکتے۔ اس لیے ان کی وفات اور امام عالی مقام کی فاتح میں فرق ہے۔ امام موصوف چونکہ ظلم (از) شہید کر دیئے گئے تھے اس لیے ہمان کی مخلوقت کے پیش نظر صرف ان کا امام کرتے ہیں۔

یہ بات ہم نے اس لیے ذکر کی تاکہ "مرد جہا تم" کو ثابت کرنے کے لیے جس اندراز سے صفری کبریٰ لکھا کر دلیل بنائی گئی۔ وہ عیاں ہو سکے۔ وہ امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت دراصل حسنۃ صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت ہے۔ اور بھی کریم کی وفات پر چونکہ صبر زکر نامہ از بے۔ لہذا امام حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت پر امام کرنا جائز ہوا۔ اس دلیل سے ثابت ہوا کہ امام اور گزیر جسین کی اصل مقام بھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ کویا یہ ماتبا ظلام حسین رضی اللہ عنہ کے نام پر ہے۔ لیکن درحقیقت وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہے۔ دلیل یہ کہہ رہی ہے۔

اور نجفی وغیرہ کا عقیدہ یہ ہے کہ، مام عالی مقام کے ملاودہ کی اور کاماتم نہیں کرتے کیا یہ تناقض نہیں؟ اور صاحبِ تناقض کذاب و منفرتی نہیں ہوتا؟ ایسے ادبی کا کون اعتبار کرتا ہے۔

نجفی البانم سے مقول عبارت حضرت علی المَّلَکَ رضی اللہ عنہ کا ترجمہ اور اس سے استدلال نجفی کی اپنی اختراض ہے۔ عبارت مذکورہ کا اس کے شارحین جو ترجمہ کیا۔ وہ اور ہے اور نجفی کا ترجمہ اور ہے نجفی البلاغہ کی سب سے قابل اعتبار شرح "ابن میثم" میں مذکورہ روایت کی تشرییک ملاحظہ ہو۔

ابن میثم:

وَإِنَّمَا خَانَ الصَّبْرُ عَلَيْهِ جَمِيلٌ فِي الْمُصِيبَةِ  
إِنَّمَا مَلَكَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَالْعَبْدِ عَلَيْهِمْ فَلَمَّا  
قَبِيَحَ لِأَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ أَصْلَلَ الدِّينِ  
وَالْفَقْدُ وَهُوَ فِي دُوَّافِالْجَرْجُونِ فِي الْمُصِيبَةِ بِهِ يَسْتَلِمُ  
بِهِ وَأَمْ ذِكْرِ أَخْلَاقِهِ وَسُنْنَتِهِ وَسِيرَتِهِ فَكَانَ غَيْرُ  
قَبِيَحٍ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ ..... وَأَنَّمَا الصَّبْرُ فَإِنَّهُ  
يُؤْكِلُ إِلَى الشُّكُونِ وَالْغَفْلَةِ عَنْهُ فَكَانَ غَيْرُ  
جَمِيلٍ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ وَقَدْ تَعَرَّضَ لِفَضْيَاكَةِ  
الْقَبْيَحِ مِنْ بَعْضِ الْأَعْتِيَارَاتِ فَلِرَذْيِكَلَّذِ الْحُسْنِ  
مِنْ وَجْهِ.

(ابن میثم شرح نجفی البلاغہ جلد ۵ ص ۲۹۲ باب المنوار من حکم رحیم علیہ السلام)

و معاوظہ طبریہ (ان)

## ترجمہ:

حضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے وصال پر صبرا چاہیں۔ اور جزع بر انہیں صبر کرنا اس لیے اچھا ہے۔ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم دین کی اصل اور اس کے قائد ہیں۔ لہذا آپ کے وصال کی مصیبت پر جزع کرنے سے یہ لازم آتا ہے۔ کہ آپ کا ذکر کردار می ہوتا رہے۔ اور آپ کی دام بیاد آپ کے اخلاق، منقتوں اور سیرت کے دوام کو مستلزم ہے۔۔۔۔۔ اور صبر کر لینا اس کی نشانہ ہی کرتا ہے۔ کہ سابر کارمی آپ کی یاد سے غافل ہو گیا۔ اس لیے اچھا نہیں۔ اور کبھی ایسا بھی ہوتا رہے کہ بعض بُری باتیں چند اعتبار کی وجہ سے اپنی اور بعض اچھی باتیں چند اعتبارات سے بُری ہو جاتی ہیں۔

آن البلاغہ کے شارح علامہ بحرانی شیعی نے حضرت علی المتفقہ رضی الشرعاۃ کے قول کا جو مطلب بیان کیا۔ وہ یہ کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اصل دین اور مقتنعیتے اسلام تھے۔ اس لیے آپ کے وصال کی مصیبت کریا و کر کے آپ کے اخلاق و کردار کا تصور آئے گا۔ اور یہ تصور ہمت اچھا ہے کیونکہ اس طرح عناد آپ کی سیرت اور سفت اکسنداکراں پر عمل کرنے کی پرکشش کریں گے۔ علامہ بحرانی نے جزع کا معنی ”مروجه ماتم“، تہیں کیا۔ جکہ ”ذکر“ کے معنی میں یا ہے اور صبر سے مراد حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذکر کے غفلت مراد یا ہے۔ لہذا جزع اور بے صبری (ذکر) آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال پر اچھی چیز ہے۔ اور صبر غفلت اچھی نہیں۔

یہ تھا علامہ بحرانی کا کہنا اور اس طرح سے امام حسین رضی الشرعاۃ کا جزع کرنا کون اس سے روکتا ہے۔؟ ہم بھی ذکر امام مالی مقام کرتے ہیں۔ اور ان کے اخلاق و کردار اور ان کی سیرت

بیان کرتے ہیں۔ اگر حضرت علی کرم انہوں جیسے قول سے یہی ثابت ہے۔ تو ہمیں اس پر کیوں اعتراض ہو؟ اعتراض اس پڑھکاراں عبارت سے «مروجہ ماتم»، ثابت کر کے فریب دینے کی کوشش کی گئی۔ اس طرح اپنے مذک کے بہت بڑے مجتہد علماء مرکزی افی کی شرح کو تحریک کے علاوہ حضرت علی المرتضیؑ رضی اللہ عنہ کے قول کا ان کی منشا اور رضیؑ کے خلاف مطلب بیان کی۔ آخر، جماعت الاسلام، جو ٹھہرے۔

## مروجہ ماتم کے رد میں امام خمینی اور ایرانی صدر خامنائی کا فتویٰ

مراد جو ماتم لعنی سینہ کو بی اور طما پنچ زندی شیعوں سی، سبکے ہاں بالاتفاق ناجائز و حرام ہے کتب اہل سنت میں تو اس کے حوالہات کی کمی نہیں بلکہ معنی ماتم کے نزدیک پونک کتب اہل سنت، قابل محبت نہیں۔ اس لیے فقیر نے مناسب خیال کیا ہے کہ شیعوں کے موجودہ دور کے مختصراً مام جملہ بقول اہل تشیع «آیت اللہ العظمیٰ»، (اللہ کی بہت بڑی نشانی) جناب خمینی سا ساحب اور ایران کی شیعہ حکومت کے شیعہ صدر جناب خامنائی کا ایک فتویٰ بر روزہ، مدد جنگ ۲۴ محرم ۱۴۰۵ھ / ۲۹ ستمبر ۱۹۸۳ء اور برداشت شکل جلد پنج کالم نمبر ۷ میں سنائے ہوا۔  
فارمین دو شش گزار کر دیجائے فتنیٰ کا مضمون درج ذیل ہے۔

## لیوم عاشور منانے کے مرجد طریقے غیر اسلامی میں (خامنائی) تہران خصوصی روپوں دستور

ایران کے صدر نے کہا کہ لیوم عاشور پر امام حسینؑ کی یاد تازہ کرنے کے مرجد طریقے پر خطر غلط اور غیر اسلامی ہیں۔ اسلام آباد کے ایک انگریزی روزنامہ کے مطابق ایران میں ماز جمعو کے لیے، اجتماع سے خطاب کرتے ہوئے انہوں نے کہا کہ یہ طریقہ نمود نمائش اور غیر اسلامی اصول پر مبنی ہے فضول خرچی اور اسراف ہیں، امام حسینؑ کے راستے سے دور کر دیتا ہے۔ انہوں نے علم اور تعزیہ کی مخالفت کرتے ہوئے کہا کہ خواہ محشر و گنبد کی شکل، ہی دریک، کیوں نہ ہر یاد تازہ کرنے کی پر اسلامی شکل نہیں۔ ان فناشی چیزوں پر رقم خرچ کرنا

حرام اور عاشورگی روح کے منافی ہے۔ کونکھ یہ دن تفریق کا دن نہیں ہے۔ امام خمینی کے فتویٰ کا حوالہ دیتے ہوئے صدر فامانی نے ہبہ موبی تقریبات کے دوران لاڈ پسیکر کا استعمال مدد ہم ہونا چاہیے اور عزاداری کے مقادات پر بھی پڑوسیوں کو کوئی تکیت نہیں پہنچنی چاہیے۔ لوگوں کو ماتم کرنے پر اسکا نابہیں چاہیے۔ اور زندہ یہ ہم لوگوں کی تبلیغ کیلئے دہم ہونا چاہیے تو ضیح: قارئِ کلام اپنے نے دیکھیا کہ مردِ جا تمہر علم و تعزیہ کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ اس کو شدید کے دو اماموں نے نبود و نہاش اور غیرِ سلامی قرار دیا ہے۔ روحِ اسلام کے خلاف گردانا ہے اور اس پر رقم فریج کرنے کو حرام قرار دیا ہے۔ یہ فتویٰ ان لوگوں کا ہے جن کو تکمیلی تلقیہ کی مفروضت ہے۔ اور زندہ ان پر مفہوم تلقیہ سادق آتا ہے معلوم ہوا کہ اہل تشیع کا مردِ ماتم کو اپنا شعار اور طریقہ بنایا سزا سر غلط اور بے اصل بے بنیاد ہے۔ نیز ہم فرم کر جنی خلاف ہے، لفظ روز نامہ جنگ میں شائع ہونے والے مذکورہ بیان کی تردید کرتے ہوئے فائد فرہنگ لاہور نے تحریر کیا کہ یہ صدر فامانی کا بیان نہیں ہے۔

قاریان کرام: فائد فرہنگ کی یہ تردید بے معنی اور باطل محسن ہے۔ کونکھ مدد فامانی نے امام خمینی کے حوالے یہ لکھا ہے کہ مردِ عالم پر لوگوں کو اس کا نام نہیں بے۔ نیز امام خمینی کی کتب بھی اسی کی تائید و توثیق کرتی ہیں۔ امام خمینی نے اپنی مشہور کتاب "کشف الاسماء" میں ایں لمحات ہے کشف الاسما اور یہ نظری پیغمبر اور اسنجایا یا بد کر سخنی ہم ذخوص عزاداری و مجالسی کہ بنام میں ایں اعلیٰ بپا میں مدد بگوئم۔ ما وہ ہمیضہ از دینداراں نیکوئم کہ بایں اسم ہمہز ہر کار سے میکند خوب است۔ چرسا عملنا۔ بزرگ دل اشمندان بیاری از ایں کار بار اتار و ادا نستہ و بہوت خود اڑاں جلوہ گیری کر دنے۔ چنانچہ ہم مید اتم کہ دولیت و چند سال میش از ایں عالم غال بزرگوار حرم عائج شیخ عبدالکریم کراز بزرگ ترین روحاں میں شید بود در قم شیخہ خوانی رامنع کر دیکے از بھی اس بسیار بزرگ را مبدل بر و نہ خود کرد و روحا نین و دل اشمندان دیگر، ہم اپنے لئے کوئی خلاف

دستور دین بودہ منش کردہ و مکیند (کشف الامر اس ۲۳، مطبوعہ تہران در ذکر جواب دیگر انداز عرض) توجہ میں: اس مقام پر ایک اور بات خاص کو عزاداری اور ان میاں کے بارہیں ہونی چاہئے جو امام حسین بن علی کے نام پر فتح عدو ہوتی ہیں۔ ہم اور تمام دنیا روگ یہ نہیں کہیں گے کہ اس نام کے ساتھ جو بھی کوئی کام کرتا ہے اچھا کرتا ہے! اس لیے کہ بہت سے بزرگ علماء اور دانشمندوں نے ان کاموں کو ناروا کیا اور سمجھا ہے۔ حتیٰ کہ ان سے علیحدگی اختیار کر لی ہے۔ جیسا کہ تمام لوگ جانتے ہیں کہ آج سے میں سال سے زائد عرصہ ہو اک ایک بہت بڑے عالم عامل جناب شیخ عبدالحکیم عاجی مرحوم جو شیعہ برادری میں ایک اعلیٰ مقام رکھتے ہیں نے تم میں شبیرہ خوانی کو منع کیا اور ایک بہت بڑی مجلس کو روضخوانی کی ملبوسیں تبدیل کر دیا۔ اسی طرح کار و عاتی مقام رکھنے والے دیگر دانشمندوں نے بھی ان کاموں سے منع کیا ہے۔ جو دین کے خلاف تھے۔ اور وہ ابھی ایسا کرنے میں قاریانہ امام غیری کی مذکورہ عبارت نے ثابت کر دیا کہ صدر فامنیل کا بجو بیان روز نامہ جگہ میں شائع ہرا ہے وہ بالکل صحیح اور درست ہے۔ بلکہ روز نامہ جنگ میں امام خمینی کی کتاب «کشف الاسرار» کی اس عبارت کی ہی وفاحت کی لگتی ہے کہ دیگر بزرگ علماء اور دانشمندوں نے ان کاموں کو ناروا کیا اور سمجھا ہے۔ یہاں تک کہ ان سے علیحدگی اختیار کر لی ہے۔ اور شیعہ برادری میں شیخ عبدالحکیم کا بہت بڑا مقام و مرتبہ ہے وہ بھی اس کو منع کرتے تھے۔ امام خمینی کے اس بیان کے بعد مروجہ ماتم کے حرام دنابا مزہب ہوئے ہیں کوئی شک و شبہ باقی نہیں رہ جاتا اور اس سے بھی زیادہ تو پڑھ مرد جو ماتم کے حرام ہونے پڑاں کی کتاب «نحو الرؤسیل» میں اور تو پڑھ اسال میں یہ مذکور ہے۔

تحویل الرسیله: وَلَا يَحُولُّ اللَّطْمُ وَالْخَدْشُ وَجَرْجَ الشَّعْرِ وَنَثْفَهُ  
وَالصُّرَائِخُ الْخَارِجُ عَنْ حَدَّ الْأَعْيُدَةِ الْعَلَى الْأَحْوَطِ

وَلَا يَجُوَرُ شَرُّ الشَّوْبِ عَلَى عَلِيٍّ الْأَبِ رَالْأَخِ بَلْ فِي بَعْضِ  
الْأَمْرِ بِالْمَذْكُورَةِ تَحِبُّ الْكُفَّارَةَ فَيُنِيبُ حِزْبُ الْمَرْأَةِ  
شَعْرَهَا فِي الْمُصِيْبَةِ كَفَارَةً شَيْرَ رَمَضَانَ وَفِي نَتْفَهِ  
كَفَارَةً الْيَمِينِ وَكَذَا تَحِبُّ كَفَارَةً الْيَمِينِ فِي خَرَشِ الْمُلْقَةِ  
وَجَهَهَا إِذَا أَدْمَتْ بَلْ مُطْلَقًا عَلَى الْأَحْوَاطِ وَفِي شَقِ الْرَّجْلِ  
ثُوبَدَ فِي مَوْتِ زَوْجِهِ أَوْ قَلْدِهِ فَهِيَ لِلْعَامِ عَشَرَةَ  
مَسَاكِينَ أَوْ كِسْرَ مَلْهُمَّ أَوْ تَحْرِيرَ مِنْ دَقَبَةِ وَإِنْ لَمْ يَحِدْ  
فَصِيَامَ شَلْقَةِ أَيَّامٍ - (تکریرویر بداول ص ۹۰) باب فی نفل المیت مطبوعہ تہران سید جعفر

ترجمہ: ہادر جائز نہیں ہے ملپنے مارنا اور کھڑچنا بالوں کو کھینچنا اور نوچنا اور حصہ  
اعداں سے زیادہ اواز تکالنا۔ اور جائز نہیں پکڑوں کرچاڑنا سوائے  
باپ اور بھائی کے۔ بلکہ بعض امور نہ کوہہ میں کفارہ واجب ہوتا ہے  
تو اگر عورت مسیبت میں بالوں کو کھینچنے تو اس پر لا یک ماں کے روزے  
بلکہ کفارہ واجب ہیں۔ اور اگر لپچے تو کفارہ میں واجب ہے۔ اور اسی  
طرح جب عورت اپنے چہرے کو چھیلے تو بھی اس پر کفارہ میں  
واجب ہے۔ جبکہ خون نکل آئے۔ بلکہ زیاد امیاط اسی میں ہے کہ اس کو  
ملحق قرار دیا جائے۔ (یعنی خون نکلے یا نہ نکلے) اور کوئی مرد انہی بیوی یا بیٹے  
کی موت پر کپڑے چھڑے تو اس پر دس مسیکنون کو کھانا کھلانا یا دس  
مسیکنون کو کپڑے دینا واجب ہیں۔ اور اگر یہ زپائے تو میں روزے کے  
توضیح المسائل:

مشتبہ ہے کہ انسان اپنے عزیزیزوں کی موت پر خصوصاً بیٹے کی موت پر  
سبر کر فے یعنی جس وقت یہ یاد آئے۔ تو اتنا یہ ہو وَ إِنَّا لِلَّهِ مَنَّا چَحُورُق - اور

میت کے لیے قرآن پڑھے۔ اور ماں بات پر کتب پر خداوند تعالیٰ سے اپنی حاجت مطلب کرنے۔ اور قبر پختہ بنائے تاکہ جلدی خراب نہ ہو۔ بانیز تہیں کہ انسان کسی کی مرت پر اپنے چہرے کو خراشے یا اپنے آپ کو طلبانچے مارے۔ بات اور بھائی کے علاوہ کسی کی مرت پر گریبان پاک کرنا جائز نہیں۔ اگر شوہر بیوی یا بیٹی کی مرت پر گریبان پاک کرے اور پکڑے پھاڑے۔ یا اگر عورت کسی کی میت پر اپنے چہرے کو اس طرح خراشے کر جن آبائے یا باں تو پے تو اسے ایک غلام آزاد کرنا یادِ مسکینوں کو کھانا کھلانا یا انہیں باس در بنا پڑے گا۔ اگر یہ نہ ہو سکے تو تین دن روزے رکھے۔ بلکہ اگر خون نزدھوں نکلے تو اسی طبقاً واجب ہے کہ اس دستور پر عمل کرے۔ اصلیاً طبقاً واجب یہ ہے کہ کسی میت پر اوّاز کو زیادہ بلند نہ کرے۔ (تفسیر المسائل مترجم ص ۱۰۷ مذکورہ مستحبات و نهى مصنفہ المخربی  
ناشرِ زبانِ تبلیغاتِ اسلامی، شیعہ، والبطیعین المل)

### وضاحت:

امام حنفی نے مروجہ ماتم الحنفی پکڑے چھاڑتے اور طلبانچے مارتے کا کافر و ایک غلام آزاد کرنا۔ یادِ مسکینوں کو کھانا کھلانا یا انہیں پکڑے دینا۔ اور اگر ممکن نہ ہو تو تین روزے رکھنا بیان کیا ہے۔ حنفی صاحبؑ کی فتویٰ میں علموں ہو رہا ہے کہ افعال مذکورہ یعنی مروجہ ماتم ان کے نزدیک ایک شرمی جرم ہے۔ جس کا شرعاً کفارہ واجب ہے لیکن یاد رہے کہ امام حنفی نے جو گریبان پاک کرنا منع فرار دیا ہے۔ اور اس میں سے بھائی اور بات پستقشی کیا ہے۔ تو بیان کی تفصیل بڑا دل ہے۔ بعورت تسلیم ہی تفصیل اہل شیعہ کے یہے مفید ثابت نہیں ہو سکتی کیونکہ شیعہ تو امام حسینؑ اور ان کے رفقاء کا ماتم کرتے ہیں۔ جوان کے باپ ہیں نبھانی۔ لہذا ثابت ہوا کہ مروجہ ماتم شیعہ سنی دونوں کے نزدیک متفق ہے جو اس ہے۔

**فَاعْتَبِرُ وَايَا اُولَى الْأَبْصَارِ**

# مأخذ و مراجعت از کتب مؤلفه شیعه

| ردیف | عنوان کتاب           | نام مؤلف                                                           | تاریخ وفات         | مطبع        |
|------|----------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------|-------------|
| ۱    | قرآن مجید            | ترجمہ محتول احمد شیدا سہ                                           | اسلام پورہ لاہور   | تم طبع بدیر |
| ۲    | ایالی طوسی           | ابوجزر بن حسن سنه ۲۶۰                                              |                    |             |
| ۳    | فتی الاماں           | شیع عباس قمی سنه ۱۳۵۹                                              | انتشارات ایران     |             |
| ۴    | من لا یکضرة الا فیته | ابو جعفر صدوق محمد بن علی بن الحسین سنه ۲۸۰ تہران طبع بحریہ بخشنود |                    |             |
| ۵    | زادع کافی            | محمد بن یعقوب کلبی سنه ۲۲۹                                         | طہران طبع بدیر     | کراچی       |
| ۶    | زادع کافی متزجم      | سید نظر حسن دویر حاضر                                              |                    |             |
| ۷    | جلد احادیث           | ظہار قمی سنه ۱۱۰                                                   | طہران طبع بدیر     |             |
| ۸    | براءین اتم           | اسما علی شیعی مصنف دور راه فرو                                     | لائل پر            |             |
| ۹    | تفسیر قمی            | علی بن ابراہیم قمی سنه ۲۰۲                                         | ایران طبع قدیر     |             |
| ۱۰   | تفسیر شیع الصادقین   | ظہار فتح اسرار کاشانی سنه ۱۳۲۳                                     | طہران بدیر         |             |
| ۱۱   | تفسیر صافی           | محمد حسن کاشانی سنه ۱۰۹                                            |                    |             |
| ۱۲   | تفسیر مجتبی البیان   | ابوالفضل طبری سنه ۲۵۸                                              |                    |             |
| ۱۳   | احجاج طبری           | شیع ابو فضیل احمد بن علی طبری سنه ۲۵۸                              | طبع عقد بیم و بدیر |             |
| ۱۴   | مقتل ابی مخدوم       | وطہ بن کلبی سنه ۱۶۹                                                | نبخت اشرف طبع در   |             |
| ۱۵   | ارشاد شیع منیر       | محمد بن محمد بن نعیان سنه ۳۱۲                                      | تم خیابان ام ایران |             |
| ۱۶   | اصول کافی            | محمد بن یعقوب کلبی سنه ۲۲۹                                         | تہران طبع بحریہ    |             |
| ۱۷   | جا من المأخار        | ابوجزر شیع محدث محمد بن علی بخاری سنه ۲۷۰                          | نبخت اشرف          |             |

| نمبر خارج | نام کتاب               | نام مصنف اور تاریخ وفات              | مطبع                                  |
|-----------|------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|
| ۱۸        | سیون اخبار ارما        | ابوالشیخ صدق محمد بن علی الشیعی لشتر | حیدریہ نسبت اشرف                      |
| ۱۹        | اعلام الوری            | فضل ابن حسن طبری ۵۳۸ھ                | بیروت - بدیع                          |
| ۲۰        | ائی البلاعہ            | سید شریف رضی ۷۳۷ھ                    | بیروت طبع بدیع چھوٹا سارہ<br>فضل حسین |
| ۲۱        | ذیک عظیم               | قان بیادر دور عاضہ                   | بغداد شناختی لاہور                    |
| ۲۲        | ترجمہ نیزگ فصاحت       | سید ذاکر حسین اختر                   | یوسفی دہلی طبع قدیم                   |
| ۲۳        | توضیح المسائل          | روج الشرموسی خینی                    | طهران طبع بدیع                        |
| ۲۴        | برحلۃ المتعین          | ملا باقر مجتبی ۱۱۱۰ھ                 | " " "                                 |
| ۲۵        | مجموع المعارف حاشیہ    | ملا باقر مجتبی ۱۱۱۱ھ                 | نوکھشہ طبع قدیم                       |
| ۲۶        | حیات العقوب            | ملا باقر مجتبی ۱۱۱۱ھ                 | لبیع بدیع تبریز                       |
| ۲۷        | النوار العجایب         | نعت الشدائد زاری ۱۱۱۲ھ               | تہران طبع بدیع                        |
| ۲۸        | مجموع المسائل          | حسین القمی                           | دورہ عاضہ لاہور                       |
| ۲۹        | ناتم اور صحابہ         | مولوی غلام جن شعبی شیعی              | طهران طبع بدیع                        |
| ۳۰        | تفیق المقال            | عبدالله مامن قادری ۱۱۱۳ھ             | حیدر آباد                             |
| ۳۱        | شیعی ماہنامہ المعرفت   | میر حشت علی بابت محمد ۱۱۸۹ھ          | تبریز طبع بدیع                        |
| ۳۲        | کشف الغافل معرفۃ الانہ | علی بن میسی عربی ۴۸۶ھ                | قم - طبع بدیع                         |
| ۳۳        | مناقب ابن شہر اشوب     | محمد بن علی بن شہر اشوب ۵۸۸ھ         | بیروت طبع بدیع                        |
| ۳۴        | الاخبار الطوال         | احمد بن داؤد ۲۸۳ھ                    | لکھنؤ - طبع قدیم                      |
| ۳۵        | تاریخ روغۃ الصفا       | محمد بن عامر شاہ ۹۰۳ھ                |                                       |

| نمبر شمار | نام کتاب                      | نام مصنف و تاریخ و قات                                 | مطبع بات                   |
|-----------|-------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------|
| ٣٦        | تفہیل و اعاظہ السنبل          | سید علی جیری لاہوری۔ ای تصفیہ چرخہ حکیم طبع قدیم لاہور | "                          |
| ٣٨        | معالی الابطیین                | محمد محمدی شمس الدین                                   | "                          |
| ٣٩        | ہندبہ الاحکام                 | ابو جعفر محمد بن حسن طوسی شمس الدین                    | تہران۔ طبع جدید            |
| ٤٠        | ناشیۃ التواریخ                | مرزا محمد تقی سان الملک شمس الدین                      | "                          |
| ٤١        | بکار الانوار                  | طلا باقر مجلسی شمس الدین                               | "                          |
| ٤٢        | مردوخ الزرسی                  | علی بن حسین مسعودی شمس الدین                           | طبع صدیق طبو عمیرہ روت     |
| ٤٣        | الگنی والا لاقاب              | یحیی عباس قمی شمس الدین                                | طبع جدید تہران             |
| ٤٤        | مشتبہ التواریخ                | محمد باشمش ابن محمد علی خراسانی شمس الدین              | تہران طبع جدید             |
| ٤٥        | شریعہ نجح البلاغہ ابن مثنی    | کمال الدین مثہم ہمدانی شمس الدین                       | تہران                      |
| ٤٦        | فیض الاسلام شریعہ نجح البلاغہ | سید علی نقی شمس الدین                                  | تہران طبع جدید             |
| ٤٧        | ذکرۃ الخواص الاصغر            | علام سبط ابن جوزی شمس الدین                            | "                          |
| ٤٨        | تاریخ المتعوّبی               | احمد بن ابی لیعوب شمس الدین                            | بیروت طبع جدید             |
| ٤٩        | الزریعہ                       | آقا یزدگرد الہترانی شمس الدین                          | "                          |
| ٥٠        | تکفہ العوام                   | سید ابو الحسن موسی دروغ عازفہ                          | مشتی ذلکوہ رہنمای طبع قدیم |
| ٥١        | بلحیثۃ استقین                 | طلا باقر مجلسی شمس الدین                               | تہران۔ طبع جدید            |
| ٥٢        | فرق الشیعہ                    | محمد بن موسی زین الدین شمس الدین                       | طبع جدید نجت اشرف          |
| ٥٣        | تحریر الوسید                  | روح السرّ موسی الخنزی دور عازفہ                        | تہران طبع جدید             |
| ٥٤        | کشف المسرار                   | " " "                                                  | "                          |
| ٥٥        | مجالس المؤمنین                | قاضی فوران شوشتری شمس الدین                            | طبع تہران طبع جدید         |